
Das Weinwunder zu Kana 
Eine Auslegung von Joh 2,1-12 

Gerhard Lohfink, Tübingen 

•Er offenbarte seine Herrlichkeit" 

Die Erzählung vom Weinwunder bei der Hochzeit zu Kana ist einer der 
faszinierendsten, aber auch einer der schwierigsten Texte des Johannes- 
evangeliums. Der Evangelist hat allerdings deutlich signalisiert, wie er 
das wunderbare Geschehen in Kana verstanden und eingeordnet wissen 
wollte. Am Ende der Erzählung heißt es nämlich: 

Diesen Anfang seiner Zeichen machte Jesus im galiläischen Kana, 
und er offenbarte so seine Herrlichkeit, und seine Jünger glaubten 
an ihn. 

Wer Joh 2,1-12 auslegen will, muß sich an diesen Satz halten, sonst ver- 
fehlt er den Sinn des gesamten Textes. Es geht bei dem Weinwunder zu 
Kana um die Offenbarung der Herrlichkeit Christi; der Evangelist sagt: 
seiner doxa. Aber was ist das - die Herrlichkeit Christi? Hier ist zu- 
nächst ein Blick auf das übrige Evangelium unumgänglich. 

Schon in dem programmatischen Prolog, der dem Evangelium voran- 
gestellt ist, wird von der Herrlichkeit Christi gesprochen (1,14): 

Und das Wort ist Fleisch geworden 
und hat unter uns gewohnt, 
und wir haben seine Herrlichkeit gesehen, 
die Herrlichkeit des einzigen Sohnes vom Vater, 
voll der Gnade und Wahrheit. 

Man konnte also die Herrlichkeit Christi •sehen". Und zwar waren ge- 
rade die Zeichen, die Jesus wirkte, der •Ort", wo seine Herrlichkeit an- 
schaubar wurde. Das beweist sehr deutlich das letzte und größte Zei- 
chen, welches im 4. Evangelium erzählt wird: die Erweckung des Laza- 
rus (11, 1-44). Dort sagt Christus an entscheidender Stelle - unmittelbar 
vor dem Öffnen des Grabes, in dem Lazarus liegt - zu Marta: 

Wenn du glaubst, wirst du die Herrlichkeit Gottes sehen. 
Hier ist zwar nicht von der •Herrlichkeit Christi", sondern von der 
•Herrlichkeit Gottes" die Rede. Aber beides ist, wie 11,4 zeigt, gar nicht 
zu trennen: In der Herrlichkeit des Sohnes wird die Herrlichkeit des Va- 
ters sichtbar1. 

Joh 11,4: •Diese Krankheit wird nicht zum Tod führen, sondern dient der Verherrli- 



Gerhard Lohfink \ 70 

Erst wenn man diese Einheit in der Herrlichkeit begriffen hat, versteht 
man Joh 12,37-50. Dieser Abschnitt beendet im 4. Evangelium die öf- 
fentliche Wirksamkeit Jesu. Der Evangelist reflektiert hier noch einmal 
den Unglauben der Mehrheit des Gottesvolkes gegenüber seinem Chri- 
stus. Er kann diesem menschlich nicht faßbaren Unglauben nur mit 
Hilfe der Verstockungsworte von Jes 6,9 f. einen Sinn abgewinnen, was 
freilich bedeutet, daß aller Sinn in die Unbegreiflichkeit des Geschichts- 
handelns Gottes selbst zurückgeworfen wird: 

Obwohl Jesus so viele Zeichen vor ihren Augen getan hatte, 
glaubten sie nicht an ihn, 
damit sich das Wort des Propheten Jesaja erfüllte, 
der gesagt hatte: 
Herr, wer hat unserer Botschaft geglaubt? 
Und der Arm des Herrn - wem wurde seine Macht offenbar? 
Sie konnten freilich deshalb nicht glauben, 
weil Jesaja an einer anderen Stelle gesagt hatte: 
Er hat ihre Augen blind gemacht, 
und er hat ihr Herz verhärtet, 
damit sie mit ihren Augen nicht sehen 
und mit ihrem Herzen nicht zur Einsicht kommen, 
damit sie sich nicht bekehren 
und ich sie nicht heile. 
Das sagte Jesaja, 
weil er Jesu Herrlichkeit gesehen hatte, 
über ihn nämlich hat er gesprochen. 

Dieser Text ist für die Auslegung des Weinwunders zu Kana von größ- 
tem Gewicht. Das zeigt sich schon allein daran, daß er die Zeit, die mit 
diesem Weinwunder begonnen hatte, abschließt und daß in ihm die drei 
entscheidenden Begriffe von 2,11 wieder auftauchen, nämlich •Zei- 
chen", •glauben" und •Herrlichkeit". Erst hier wird vollends deutlich, 
was der Evangelist mit der •Herrlichkeit Christi" meint. Denn der 
zweite Schrifttext, den er zitiert, entsammt der Berufungsvision des Je- 
saja (6,1-3), die mit einer Theophanie Jahwes einsetzt. In der Septua- 
ginta-Fassung wird diese Theophanie folgendermaßen erzählt: 

Und es geschah in dem Jahr, als der König Usija starb, da sah ich 
den Herrn. Er saß auf einem hohen und erhabenen Thron, und der 
Palast war erfüllt mit seiner Herrlichkeit. Und Serafim standen um 
ihn im Kreis. Jeder hatte sechs Flügel: Mit zwei Flügeln bedeckten 
sie ihr Gesicht, mit zwei Flügeln bedeckten sie ihre Füße, und mit 

chung Gottes: Durch sie soll der Sohn Gottes verherrlicht werden." Vgl. 14,9: •Wer mich 
gesehen hat, hat den Vater gesehen." 



Das Weinwunder von Kana 171 

zwei Flügeln flogen sie. Und sie riefen einander zu: Heilig, heilig, 
heilig ist der Herr der Heere. Erfüllt ist die ganze Erde von seiner 
Herrlichkeit. 

Es ist gar keine Frage, daß der Evangelist genau diesen Text im Sinn 
hat, wenn er sagt, der Prophet Jesaja habe die Herrlichkeit Jesu gesehen 
(12,41). Er bezieht in einer theologischen Kühnheit sondergleichen den 
Jesaja-Text, der von der machtvollen Herrlichkeit Jahwes spricht, vor 
der selbst die himmlischen Wesen ihr Gesicht und ihre Scham verhüllen 
müssen und die sie das dreifache Heilig rufen läßt, auf Christus. Selbst- 
verständlich weiß er, daß die Thronvision Jesajas von Jahwe, dem Herrn 
der Heere, handelt. Aber für den Evangelisten war Christus von Anfang 
an bei Gott (1,1), er ruhte am Herzen des Vaters (1,18), und er hatte 
schon Teil gehabt an dessen Herrlichkeit, bevor die Welt war (17,5). Die 
Frage, ob Jesaja nach der Meinung des Evangelisten die Herrlichkeit 
des präexistenten Christus oder die Herrlichkeit des irdischen Christus 
geschaut habe, ist falsch gestellt: Für Johannes spricht die Thronvision 
in Jes 6 vom präexistenten Christus, und doch kann er sagen, daß die 
Jünger Jesu •den Himmel offen und die Engel Gottes über dem Men- 
schensohn auf- und niedersteigen sehen" (1,51). In diesem Logion wird 
die Thronszene von Jes 6 mit Hilfe von Gen 28,12 (Jakob schaut im 
Traum die Himmelsleiter) in das Leben des irdischen Christus hinein er- 
weitert: Über Jesus ist der Himmel geöffnet, die himmlischen Wesen 
dienen dem Menschensohn, die Herrlichkeit Gottes ruht auf ihm, und 
die Jünger können das alles •sehen". 

Unmittelbar nach dem Logion von den auf- und niedersteigenden En- 
geln wird das Weinwunder von Kana erzählt! Wir dürfen jetzt also sa- 
gen: Die •Herrlichkeit", die Jesu Jünger bei der Hochzeit zu Kana 
schauen, ist die machtvolle Herrlichkeit des Vaters, welche die himmli- 
schen Wesen bekennend preisen, an der Christus schon immer Anteil 
hatte und die jetzt in ihm, dem Fleischgewordenen, in die Welt kommt. 

Freilich ist damit noch längst nicht alles gesagt. Denn die •Herrlich- 
keit Gottes" ist im Jesajabuch nicht nur der Glanz um den Thron Gottes, 
der den himmlischen Palast und von ihm aus die ganze Erde erfüllt und 
die himmlischen Wesen ihr Dreimal Heilig rufen läßt - die •Herrlichkeit 
Gottes" ist auch die strahlende Fülle des endzeitlichen Heils, das dem ge- 
retteten Israel nach aller Not und allem Elend geschenkt wird (Jes 
35,1 f. LXX): 

Freue dich, dürstende Steppe, 
juble Steppe und blühe wie eine Lilie! 
Ja blühen wird und jubeln die Steppe am Jordan. 
Die Herrlichkeit des Libanon wird ihr geschenkt 



Gerhard Lohfink \ 72 

und die Pracht des Karmel. 
Und mein Volk wird sehen die Herrlichkeit des Herrn 
und die Erhabenheit Gottes. 

Hier und an vielen anderen Stellen des Jesajabuches (vgl. vor allem 
4,2-6; 40,5; 60,19; 62,2) hat die •Herrlichkeit des Herrn" nun eindeutig 
geschichtlich-eschatologischen Charakter. Gott hält seine Herrlichkeit 
nicht für sich selbst zurück, sondern er schenkt sie in der Endzeit seinem 
Volk. Sein Lichtglanz leuchtet über Israel auf und verwandelt es selbst 
in strahlende Herrlichkeit (Jes 60,1-3): 

Auf, werde licht, denn es kommt dein Licht, 
und die Herrlichkeit des Herrn geht leuchtend auf über dir. 
Denn siehe, Finsternis bedeckt die Erde 
und Dunkel die Völker, 
doch über dir geht leuchtend der Herr auf, 
und seine Herrlichkeit erscheint über dir. 
Völker wandern zu deinem Licht 
und Könige zu deinem strahlenden Glanz. 

Diese •Herrlichkeit des Herrn", die das Gottesvolk in der Endzeit ver- 
wandelt, ist ganz konkret vorgestellt: Das Land bringt überreiche Frucht 
hervor (4,2), selbst die Wüste verwandelt sich in fruchtbares Land, die 
Augen der Blinden werden geöffnet, die Ohren der Tauben werden auf- 
getan, die Lahmen können wieder gehen, die Zunge des Stummen 
jauchzt auf (35,1-6). Für die Auslegung des Weinwunders von Kana ist 
dieser Realismus der prophetischen Hoffnung von größter Wichtigkeit. 
Denn auch dort zeigt sich die Herrlichkeit des Herrn ganz konkret in der 
Überfülle des Weins, den Christus zur Hochzeit schenkt. 

Diese Überfülle arbeitet die Erzählung sorgfältig heraus. Nicht die für 
die Aufbewahrung von Wein damals üblichen Tonkrüge werden auf den 
Befehl Jesu mit Wasser gefüllt, sondern 6 steinerne Gefäße, bestimmt 
für die rituelle Reinigung - deshalb aus Stein gehauen und deshalb sehr 
groß. Jedes dieser Gefäße faßte nach der Angabe des Evangelisten 2 bis 
3 Metreten, das sind etwa 100 Liter. Insgesamt handelte es sich um rund 
500 bis 700 Liter Wein. Der Erzähler liefert aber nicht nur diese detail- 
lierten Maßangaben, er fügt auch noch ausdrücklich hinzu: 

Sie füllten sie bis obenhin. 
An solchen Einzelheiten zeigt sich das eigentliche Interesse des Erzäh- 
lers. Er will sagen: Die Gabe Jesu ist überreich. Da wird nicht einge- 
schränkt, begrenzt, gegeizt. Alle großen Gefäße, die sich im Haus fin- 
den, sind bis zum Rand gefüllt. 

Aber nicht genug damit, daß so die Überfülle des Weins anschaulich 
herausgestellt wird. Genauso deutlich verweist die Erzählung auf die 



Das Weinwunder von Kana 173 

Qualität des Weins. Sie führt dazu sogar noch eine eigene Person ein, 
nämlich den architriklinos - denjenigen, der die Aufsicht über die Mahl- 
zeiten und vor allem über das Mischen und Austeilen des Weins hatte. 
Der architriklinos weiß nicht, woher der Wein in den steinernen Gefäßen 
kommt, und ist höchst befremdet, daß er erst jetzt von ihm Kenntnis er- 
hält. Die •Weinregel", die er ausspricht (Guten Wein setzt man doch am 
Anfang und nicht am Ende des Festes vor!), hat innerhalb der Erzäh- 
lung die Funktion, dezent und unaufdringlich, aber doch eindeutig klar- 
zustellen: Der Wein, der hier ausgeschenkt wird, ist ein guter, ja ein her- 
vorragender Wein von bester Qualität. 

Für das richtige Verständnis der Erzählung ist es nun von größter 
Wichtigkeit, die Überfülle des Weins und seine ausgezeichnete Qualität 
mit dem in 2,11 genannten Begriff der •Herrlichkeit Christi" unmittel- 
bar in Beziehung zu bringen. Die •Herrlichkeit Christi" bleibt nicht im 
Übersinnlichen, Innerlichen, rein Geistigen, Transzendenten, sondern 
sie wird sichtbar, anschaubar, greifbar, ja man kann sie schmecken und 
kosten. Sie wird so real und konkret und irdisch, wie nach der Auffas- 
sung des Jesaja die •Herrlichkeit des Herrn" im Israel der Endzeit real 
und konkret und irdisch werden soll. Es ist kein Zufall, daß Jesaja im- 
mer wieder vom •Sehen" jener Herrlichkeit spricht (35,2; 40,5; 60,5; 
62,2; 66,18) und daß der 4. Evangelist diese Wendung bewußt aufgreift 
(vgl. 1,14; 11,40). Die •Herrlichkeit Christi", die beim Kanawunder 
sichtbar wird, ist also nicht nur der Glanz der Herrlichkeit des Vaters, an 
welcher Christus schon immer Anteil hat, sondern zugleich der macht- 
volle und sichtbare Einbruch dieser Herrlichkeit in die Geschichte. Aber 
nicht in irgendeine Geschichte, sondern in die Geschichte des Gottesvol- 
kes Israel, dem nun mit dem Auftreten Jesu die endzeitliche Fülle der 
•Herrlichkeit des Herrn" geschenkt wird. 

•Meine Stunde ist noch nicht gekommen" 

Wir hatten gesehen, daß der zweite Teil von Joh 2,1-12 die Überfülle 
und die Qualität des von Jesus geschenkten Weins herausarbeitet. Damit 
ist aber die Funktion des ersten Teils der Erzählung noch nicht geklärt. 
Dort wird ja berichtet, wie die Mutter Jesu ihren Sohn auf das Ausgehen 
des Hochzeitsweins aufmerksam macht. Jesus gibt darauf die vielumrät- 
selte Antwort: 

Frau, was ist zwischen mir und dir? 
Meine Stunde ist noch nicht gekommen. 

Die Anstößigkeit dieses Satzes liegt nicht nur in der Schroffheit, mit der 
Jesus die gutgemeinte Bitte seiner eigenen Mutter zurückweist. Noch 



Gerhard Lohfink 174 

viel seltsamer ist, daß er sagt, seine Stunde sei noch nicht gekommen, 
und trotzdem unmittelbar darauf das Wunder wirkt. Seine Stunde ist 
also offenbar doch gekommen, ja sie ist gerade jetzt in diesem Augen- 
blick gekommen. Man darf die damit gegebene Spannung des Textes 
nicht dadurch beseitigen, daß man den Aussagesatz in einen Fragesatz 
verwandelt (was rein grammatikalisch durchaus möglich wäre): •Ist 
denn meine Stunde noch nicht gekommen?" 

Damit wird die Schwierigkeit nämlich nur verlagert, weil nun das 
schroffe •Frau, was ist zwischen mir und dir?" mit dem folgenden Satz 
kaum mehr zusammenzubringen ist. Man darf die Spannung im Text 
aber auch nicht dadurch auszugleichen suchen, daß man die •Stunde" 
im Blick auf Joh 7,30; 8,20; 12,23.27; 13,1 und 17,1 als die Stunde der 
Verherrlichung Jesu am Kreuz interpretiert, die noch nicht gekommen ist 
und die lediglich verborgen vorweggenommen werden kann. Denn die 
Herrlichkeit Jesu wird ja schon jetzt wirklich offenbar; der Fortgang der 
Erzählung zeigt, daß die Stunde, von der er zu seiner Mutter spricht, in 
ihrem vollen Sinn angebrochen ist. 

Man muß also die Spannung zwischen dem abweisenden Wort Jesu 
an seine Mutter und seinem tatsächlichen Handeln zunächst einmal ste- 
hen lassen. Sie ist für den theologischen Sinn des Textes wichtig und 
vom Evangelisten bewußt intendiert. Was er mit dieser Spannung aus- 
drücken will, läßt sich an einem ganz anderen Abschnitt des Evange- 
liums gut demonstrieren, nämlich am Beginn des 7. Kapitels (6-8). Dort 
wird Jesus von seinen Brüdern bedrängt, zum Laubhüttenfest nach Jeru- 
salem hinaufzuziehen, damit man auch dort die Werke sieht, die er tut 
(7,3). Jesus gibt seinen Brüdern zur Antwort: 

Meine Zeit ist noch nicht gekommen; 
eure Zeit freilich ist immer da... 
Zieht ihr doch hinauf zum Fest. 
Ich ziehe nicht hinauf zu diesem Fest, 
weil meine Zeit noch nicht erfüllt ist. 

Die Parallelität zur Situation bei der Hochzeit zu Kana springt sofort in 
die Augen: auch hier die Aufforderung an Jesus, in der Öffentlichkeit zu 
wirken, und auch hier eine schroffe Ablehnung! Anstelle von höra (wie 
bei der Hochzeit von Kana) steht zwar kairos. Aber das ist dasselbe: die 
bestimmte, qualifizierte Zeit; der richtige Augenblick! Die Gemeinsam- 
keiten gehen noch weiter: Wie in Kana wird Jesus von seiner Familie 
(nun nicht von der Mutter, sondern von den Brüdern) zum Wunderwir- 
ken aufgefordert. Und wie in Kana verweigert sich Jesus zwar verbal dem 
Wunsch seiner Familie, tut aber dann das Gegenteil: Er zieht hinauf zum 
Fest (7,10) und er tritt dort sogar in aller Öffentlichkeit auf (7,14.26). 



Das Weinwunder von Kana 175 

Daß Jesus in beiden Fällen tut, was sich seine Familie wünscht und 
sich ihr doch formal so strikt verweigert, kann nur den einen Sinn ha- 
ben: Das, was jetzt, in der Stunde seines öffentlichen Auftretens, ge- 
schieht, hat nichts mit Fleisch und Blut zu tun, entspringt nicht mensch- 
lichen Interessen, menschlichen Plänen und menschlichem Wollen, son- 
dern ist allein der Wille Gottes und der Plan des Vaters. 

Der Satz •Meine Stunde ist noch nicht gekommen" drückt in höchst 
prägnanter Weise aus, daß sich Jesus in seinem Handeln nicht von Men- 
schen, sondern allein vom Willen seines himmlischen Vaters bestimmen 
läßt. Er kann nichts aus eigenem Willen tun, wenn er es nicht den Vater 
tun sieht (5,19). Und er folgt nicht seinem eigenen Willen, sondern dem 
Willen dessen, der ihn gesandt hat (5,30). 

Dieser Wille des Vaters, in den Jesus sich ganz hineingibt, ist nun frei- 
lich keineswegs ein rein formales Prinzip, von dem man nur sagen 
könnte, daß es Jesus jeweils zum Handeln treibt und ihn das je und je 
auferlegte Geschick anzunehmen heißt. Der Wille des Vaters ist viel- 
mehr der Plan, den Gott mit der Welt und mit der Geschichte hat und 
den er jetzt durch die Sendung des Sohnes in seine entscheidende Phase 
bringt. Wie sehr der •Wille Gottes" im 4. Evangelium inhaltlich als Plan 
Gottes mit Israel und der Welt zu verstehen ist, beweist Joh 4,34: 

Meine Speise ist es, 
daß ich den Willen dessen, der mich gesandt hat, ausführe 
und daß ich sein Werk vollende. 

Der Parallelismus von •Wille" und •Werk" macht hier sofort deutlich, 
daß der •Wille des Vaters" nicht nur ein formales Prinzip, sondern ein 
inhaltlich bestimmter, vorgefaßter Plan ist. Er ist der Plan des Vaters, 
durch Jesus an Israel nun endgültig seine ganze Herrlichkeit zu offenba- 
ren und so Israel zum Heil zu führen und über Israel die ganze Welt. 
Selbstverständlich kann sich die Herrlichkeit Gottes in der Welt nur 
durchsetzen, wenn sie angenommen, wenn sie geglaubt wird. Deshalb ge- 
hört es auch zum Willen des Vaters, daß alle zusammengeführt und ge- 
sammelt werden, die an die endzeitliche Offenbarung seiner Herrlich- 
keit in Christus glauben. Und wenn nur ein Teil des Gottesvolkes 
glaubt, ja wenn Christus sogar von den religiösen Führern Israels getötet 
wird, dann gehört auch noch zum Willen des Vaters, daß gerade der Tod 
des Sohnes zu dem •Ort", wird, wo nun - paradoxerweise - erst recht 
die Herrlichkeit und das Heil Gottes in die Welt einbrechen. 

All das ist nach dem 4. Evangelium der Wille, der Plan Gottes. Indem 
Gott diesen seinen Plan durchführt, tut er sein •Werk"2. Dieses •Werk" 

2 Joh 4,34: •Meine Speise ist es, den Willen dessen zu tun, der mich gesandt hat, und sein 
Werk zu Ende zu führen." 



Gerhard Lohfink 176 

tut freilich in gleicher Weise der Sohn, denn seine Speise ist es ja, den 
Willen des Vaters auszuführen und dessen Werk zu vollenden (17,4). 

Mit dem Weinwunder zu Kana beginnt im eigentlichen Sinn das 
große, endzeitliche •Werk Gottes". Gott offenbart in Israel seine von 
den Propheten verheißene Herrlichkeit, und zwar offenbart er sie in der 
Herrlichkeit des Sohnes. Die spätere Paradoxie zwischen Niedrigkeit 
und Herrlichkeit klingt in der Kana-Erzählung noch kaum an. Dort, wo 
der Anfang des Werkes Gottes erzählt wird, steht die Schilderung der 
Überfülle, des Glanzes und des wunderbaren Geschmacks der Herrlich- 
keit des Herrn ganz im Vordergrund. Wohl aber beginnt bereits jetzt je- 
ner andere Aspekt des Werkes Gottes, von dem oben die Rede war: die 
Sammlung der Glaubenden. Deshalb wird in der Erzählung auch so 
scharf unterschieden zwischen denen, die glauben, und denen, die gar 
nicht begreifen, was überhaupt geschieht. 

Der Aufseher für die Mahlzeiten ist der Prototyp jener, die unmittel- 
bar dabei sind, die in das ganze Geschehen verwickelt sind, ja, die sogar 
die Herrlichkeit des Weins schmecken und die dennoch nicht wissen, 
•woher er kommt" (2,9). Der architriklinos gehört zu denen, die hören - 
aber nicht verstehen, sehen - aber nicht erkennen. 

Von den Jüngern Jesu hingegen wird ausdrücklich gesagt, daß sie 
glauben: 

Er offenbarte seine Herrlichkeit, 
und seine Jünger glaubten an ihn. 

Weil die Jünger glauben, beginnt mit ihnen die Sammlung des wahren 
Gottesvolkes. Weil sie glauben, kann sich in ihnen die Herrlichkeit Got- 
tes in der Welt ein Stück weit durchsetzen. Weil sie glauben, empfangen 
sie selbst von der Fülle der Herrlichkeit Christi •Gnade über Gnade" 
(1,16). Weil sie glauben, handeln sie nicht mehr nach Maßgabe ihrer ei- 
genen, rein menschlichen Interessen und Pläne, sondern geraten sie wie 
Jesus immer tiefer in den Willen des Vaters hinein. Sie verwirklichen 
nicht mehr sich selbst, sondern den Plan Gottes. In diesem Sinne sind 
sie nicht •aus dem Willen des Fleisches und nicht aus dem Willen des 
Mannes, sondern aus Gott gezeugt" (1,13). 

Erst wenn all diese höchst konsequenten Linien der Erzählung her- 
ausgearbeitet sind, kann sinnvoll die Frage gestellt werden, wohin denn 
nun Maria gehört. Was ist ihre Rolle? Was ist ihre Funktion innerhalb 
der Erzählung? 

Auf keinen Fall gehört sie zu denen, die in das ganze Geschehen ver- 
wickelt sind und doch nicht wissen, was eigentlich geschieht. Maria 
weiß, woher der Wein kommt. Sie wird aber in unserer Geschichte auch 
nicht als der Prototyp der Glaubenden herausgestellt. Nur von den Jün- 



Das Weinwunder von Kana 177 

gern heißt es ausdrücklich, daß sie an die Herrlichkeit Jesu glaubten. 
Die Mutter und die Brüder Jesu, auf die ja in 2,12 noch eigens hingewie- 
sen wird, sind in diesen Schlüsselsatz der Perikope nicht miteinbezogen. 
Wir dürfen daraus freilich nicht den Schluß ziehen, daß nach Meinung 
des Evangelisten die historische Maria nicht an ihren Sohn geglaubt 
hätte. Aber ihre Funktion in der Erzählung ist eine andere. 

An Maria wird exemplarisch deutlich gemacht, daß die Stunde Gottes 
nicht identisch ist mit der Stunde der Menschen, der Wille Gottes nicht 
identisch ist mit menschlichem Wollen, der Plan Gottes nicht identisch 
ist mit unseren menschlichen Plänen. Deshalb und nur deshalb weist Je- 
sus die Bitte seiner Mutter so schroff zurück. Anhand der Figur Mariens 
wird somit klargestellt, daß jenes wahre Israel, welches Jesus um sich 
sammelt, nicht da entsteht, wo Fleisch und Blut die Menschen zusam- 
menführt, sondern allein dort, wo sich die Menschen in den Plan Gottes 
hineinbegeben. Gott schafft sich sein neues Volk gegen alle Grenzen der 
Familie, der Sippe, der Nation und der Gesellschaft. 

Maria repräsentiert also innerhalb der Erzählökonomie von Joh 
2,1-12 nicht die Glaubenden, sondern diejenigen, die den Schritt von 
Fleisch und Blut zum endzeitlichen Israel noch nicht getan haben. Das 
heißt aber: Sie steht in Joh 2 für das alte Israel. Freilich für das alte Is- 
rael in seinem besten Sinn: Sie ist ganz dabei; sie ist bereit zum Hören; 
sie bleibt auch nach der Zurückweisung durch Jesus bei der Sache; sie 
läßt sich korrigieren; ja sie bittet die Diener: 

Was er euch sagt, das tut. 
Sie repräsentiert also nicht nur das alte Israel, sondern jenes Israel, das 
der messianischen Zeit entgegenhofft, das bereit ist, sich von Gott zum 
wahren Israel sammeln zu lassen und das voller Erwartung auf der 
Schwelle zu dem Neuen steht, das Gott nun ins Werk setzt. Unter dem 
Kreuz Jesu wird jenes durch Maria figurierte Israel dann in die Gemein- 
schaft und in die Obhut des Lieblingsjüngers aufgenommen werden 
(19,25-27), der im 4. Evangelium zusammen mit Petrus die Gnade des 
Glaubens und des Erkennens verkörpert. 

•Wer glaubt, wird noch größere Werke tun" 

In 2,11, dem Schlüsselsatz der Kana-Erzählung, wird das Weinwunder 
ausdrücklich der •Anfang" der Zeichen Jesu genannt. Es ist ein Anfang 
voller Fülle - aber es ist erst der Anfang. Was Jesus bei der Hochzeit in 
Kana tut, geht weiter und begleitet sein gesamtes öffentliches Auftreten. 
Am Ende des Evangeliums wird es heißen (20,30): 



Gerhard Lohfink 178 

Noch viele andere Zeichen hat Jesus vor den Augen seiner Jünger 
getan, die in diesem Buch nicht aufgeschrieben sind. 

Aus diesem Reichtum, der unmöglich in einem Buch oder in Büchern 
festgehalten werden kann (21,25), hat der Evangelist sechs weitere Je- 
suswunder ausgewählt und schildert sie wie das Kanawunder als •Zei- 
chen" für die Herrlichkeit Christi (vgl. 11,4.40). Er macht dabei deut- 
lich, daß auch diese Wunder die endzeitliche Fülle der •Herrlichkeit des 
Herrn" aufleuchten lassen. So sammeln die Jünger nach der Brotver- 
mehrung die übrig gebliebenen Stücke und füllen damit zwölf Körbe 
(6,13). Und so ist die Auferweckung des Lazarus Zeichen dafür, daß mit 
Jesus die Auferstehung und das Leben der Endzeit bereits jetzt Gegen- 
wart sind (11,25-27; vgl. 1 Joh 3,14). 

Die Wunder begleiten aber nicht nur das gesamte öffentliche Auftre- 
ten Jesu, sondern sie gehen nach dem Tod Jesu in der Kirche weiter. Al- 
lerdings spricht der Evangelist in diesem Zusammenhang dann nicht 
mehr von •Zeichen", sondern von den •Werken", in welche die Glau- 
benden eintreten. Bereits Jesu Wunder werden von ihm sehr oft als 
•Werke" bezeichnet (5,20.36; 7,3.21; 9,3.4; 10,25.32.33.37.38; 14,11; 
15,24). Sie sind in diesem Fall als Teilaspekte des einen großen Werkes 
Gottes (4,34; 6,29; 17,4) begriffen. Jesus hat das Heilswerk des Vaters 
zwar grundsätzlich vollendet (4,34; 17,4; 19,30), aber jeder, der glaubt, 
tritt in dieses •Werk" ein (6,29). In 14,12f. wird sogar gesagt, daß er 
noch größere Werke als Jesus tun wird: 

Amen, amen, ich sage euch, wer an mich glaubt, wird die Werke, 
die ich tue, auch selbst tun. Ja, er wird noch größere als diese tun, 
weil ich zum Vater gehe. Alles, um was ihr in meinem Namen bit- 
tet, werde ich tun, damit der Vater im Sohn verherrlicht wird. 
Wenn ihr mich um etwas in meinem Namen bittet, werde ich es 
tun. 

Hinter diesem bemerkenswerten Text steht zunächst einmal die urchrist- 
liche Erfahrung, daß die Wunder Jesu in den Gemeinden weitergingen. 
•Im Namen Jesu" heilte man die Kranken. Hinter dem Text steht aber 
auch die Erfahrung, daß erst nach Ostern das anscheinend gescheiterte 
Werk Jesu seine wahre Kraft entfaltete. Es ist die Erfahrung des Geistes, 
auf die im Text mit dem Hingang Jesu zum Vater deutlich angespielt 
wird3. Die •größeren Werke" der Glaubenden stehen also überhaupt 
nicht in Konkurrenz zu den Werken Jesu. Es sind ja die Werke des er- 
höhten Jesus selbst, der durch seinen Geist in der Kirche wirkt und sein 
irdisches Werk jetzt universal zur Entfaltung bringt. 
3 Vgl. Joh 16,7: •Es ist gut für euch, daß ich fortgehe. Denn wenn ich nicht fortgehe, wird 
der Beistand nicht zu euch kommen; geh ich aber, so werde ich ihn euch senden." 



Das Weinwunder von Kana 179 

Da die Kirche somit in das Werk Jesu eintritt, ist es nur folgerichtig, 
daß sie auch seine Herrlichkeit widerspiegelt. Im 4. Evangelium klingt 
dieser Gedanke bereits im Prolog an, wenn es heißt (1,16): 

Aus seiner Fülle haben wir alle empfangen, 
Gnade über Gnade. 

Die •Fülle Christi" bezieht sich hier eindeutig auf die •Herrlichkeit des 
einzigen Sohnes vom Vater", die •voll der Gnade und Wahrheit" ist 
(1,14). Und das •Wir", das im Prolog schon in Vers 14 durchbrach, ist 
das •Wir" der Glaubenden (vgl. 1,12 f.). Bereits der Beginn des 4. Evan- 
geliums sagt also in aller Deutlichkeit: Die Kirche hat als die Gemein- 
schaft der Glaubenden an der Fülle der Herrlichkeit Christi Anteil. Die- 
jenigen, die nicht aus dem Willen des Fleisches, sondern aus dem Willen 
Gottes gezeugt sind (1,13), empfangen auch die Herrlichkeit Christi. 

In dem feierlichen Abschiedsgebet Jesu (17,1-26) wird dieser Ge- 
danke dann noch einmal aufgegriffen. Zunächst sagt der scheidende Je- 
sus in Vers 4: 

Vater... 
Ich habe dich auf der Erde verherrlicht 
und das Werk vollendet, 
das du mir aufgetragen hast. 

In Vers 22 sagt er dann im Blick auf die zurückbleibenden Jünger: 
Ich habe ihnen die Herrlichkeit gegeben, 
die du mir gegeben hast, 
damit sie eins seien, 
wie wir eins sind. 

Deutlicher kann es nicht mehr gesagt werden: Jesus hat den Heilsplan 
Gottes vollendet. Er hat die Herrlichkeit des Vaters in seinem Wort und 
in seinen Zeichen geoffenbart. Indem er sie offenbarte, hat er sie seinen 
Jüngern weitergegeben. Sie haben als die Glaubenden von der Fülle sei- 
ner Herrlichkeit empfangen, Gnade über Gnade. 

Damit ist jeder Weg abgeschnitten, das Kana-Wunder und seine erre- 
gende Bedeutung für die Kirche zu verharmlosen. Solche Verharmlo- 
sung geschieht freilich andauernd und in vielerlei Formen: 

Sie geschieht vor allem dadurch, daß die Fülle der Herrlichkeit, die in 
Kana aufleuchtet, nur als Bild für das ewige Leben verstanden wird: 
Was Jesus damals im Zeichen geoffenbart habe, werde sich in der himm- 
lischen Herrlichkeit an uns erfüllen - so wird oft ausgelegt, und so wird 
oft gepredigt. Natürlich ist eine solche Auslegung nicht völlig falsch. Je- 
sus spricht im 4. Evangelium durchaus von der Herrlichkeit der ewigen 
Vollendung (17,24): 



Gerhard Lohfink 180 

Vater, ich will, daß diejenigen, 
die du mir gegeben hast, 
dort, wo ich bin, bei mir sind, 
damit sie meine Herrlichkeit sehen, 
die du mir gegeben hast, 
weil du mich geliebt hast 
vor der Grundlegung der Welt. 

Wer jedoch diese endgültige visio beatifica (himmlische Schau) der Herr- 
lichkeit Christi zum alleinigen Thema seiner Auslegung macht, verfehlt 
die Gegenwartseschatologie des 4. Evangeliums: Dort liegen die Aufer- 
stehung zum Leben und das Sehen der Herrlichkeit Christi gerade nicht 
mehr in der reinen Zukunft, sondern sie geschehen für den Glaubenden 
schon jetzt mitten in der Geschichte (5,21.24 f) - so wie für den Ungläu- 
bigen schon jetzt mitten in der Geschichte das Gericht beginnt (9,39; 
16,8-11). 

Ein anderer Weg, den Anspruch der Kana-Perikope zu verharmlosen, 
besteht schlicht darin, ihre Herrlichkeitsaussage zu verinnerlichen. Die 
Überfülle des Weins wird dann zwar nicht zum Bild jenseitiger Vollen- 
dung, sondern innerer und damit unsichtbarer Gnade. Aber entweltlicht 
wird die Herrlichkeit Christi auch in diesem Fall. Der Intention des 
Evangelisten wird man auch bei einer solchen Auslegung nicht gerecht. 
Er weiß zwar, daß das Sehen der doxa (Herrlichkeit) Christi Glauben 
voraussetzt (1,12-14; 11,40). Aber diese Voraussetzung bedeutet noch 
lange nicht, daß für ihn die messianische Verwandlung der Welt nur in 
den Herzen geschieht. Der Evangelist hält mit gutem Grund am Realis- 
mus der Propheten fest und erzählt sieben Machttaten Jesu, die an Kon- 
kretheit und Drastik kaum zu überbieten sind. Wenn sich Jesus an meh- 
reren Stellen des Johannesevangeliums von bestimmten Formen des 
Wunderglaubens distanziert (vgl. vor allem 6,26-30), dann einzig und al- 
lein deswegen, weil dort die Machttaten, die er wirkt, von dem eigentli- 
chen Offenbarungsgeschehen isoliert und um ihrer selbst willen gesucht 
werden. Diejenigen, die •Zeichen und Wunder" fordern, suchen sich 
selbst, aber nicht den Plan Gottes. Deshalb spricht der Evangelist im 
Kontext der Zeichen Jesu auch immer wieder vom Glauben (oder vom 
Unglauben). Glaube meint in diesem Zusammenhang aber gerade nicht 
die Abtrennung der Zeichen von ihrer sinnlichen Realität, sondern das 
Begreifen ihres unlösbaren Zusammenhangs mit dem Heilswerk Gottes. 

Ein dritter Weg, das Kanawunder zu verharmlosen, ist - so anstößig 
es klingen mag - das Verdunkeln der johanneischen Herrlichkeitsaus- 
sage durch eine falsch verstandene Kreuzestheologie. Viele Theologen 
wehren sich um der neutestamentlichen theologia crucis willen gegen alle 



Das Weinwunder von Kana 181 

Versuche, im Leben Jesu oder gar der Kirche •Herrlichkeit" zuzulassen. 
Sie berufen sich dabei vor allem auf die Theologie des Paulus und wei- 
sen darauf hin, daß gerade auch im Johannesevangelium die eigentliche 
Stunde der Herrlichkeit Jesu die Stunde seines Kreuzestodes sei. 

Der Hinweis auf die tiefgreifende Dialektik von Erniedrigung und Er- 
höhung im 4. Evangelium ist auf jeden Fall richtig. Da Jesus mit seiner 
Offenbarung auf massiven Unglauben und auf die Macht der Finsternis 
stößt, muß er in die furchtbare Dunkelheit der Erniedrigung hinein. Ge- 
rade diese Stunde der Erniedrigung ist freilich seine Erhöhung, das 
heißt der endgültige Durchbruch und Sieg seiner Herrlichkeit (3,13-16; 
17,1). Von da an kann tatsächlich über christliche Herrlichkeit nicht 
mehr geredet werden, ohne daß auch über die Dunkelheit des Kreuzes 
geredet wird. Aber von da an gilt eben auch, daß alles Dunkel, das aus 
dem Vollbringen des Planes Gottes kommt, schon Herrlichkeit ist und in 
die Herrlichkeit hineinführt. Deshalb sagt Jesus in 12,24: 

Amen, amen, ich sage euch: 
Wenn das Weizenkorn nicht in die Erde fällt und stirbt, 
bleibt es allein. 
Wenn es aber stirbt, 
bringt es reiche Frucht. 

Wieder würde man die Theologie des 4. Evangeliums verfälschen, wenn 
man die •Frucht", die das gestorbene Weizenkorn hervorbringt, rtm jen- 
seitig oder rein innerlich verstehen würde. Die Frucht ist zuerst und vor 
allem ekklesiologisch gemeint: Das Weizenkorn bleibt nicht allein. Sein 
Tod bringt die neue Frucht, und diese Frucht wird gesammelt zu der 
überreichen Ernte der Kirche, die aus dem Tod Jesu entsteht (vgl. 
11,50-53). Man wird dem Johannesevangelium keineswegs gerecht, 
wenn man seine Herrlichkeitsaussagen, die nicht nur auf den Erfahrun- 
gen der ersten Zeugen mit Jesus, sondern auch auf den Geisterfahrun- 
gen der Gemeinden des 1. Jahrhunderts berufen, mithilfe einer (falsch 
verstandenen!) Kreuzestheologie verharmlost. 

Übrigens würde man auch Paulus nicht gerecht. Dieser sagt ja nicht 
nur (1 Kor 1,23): 

Wir aber verkünden Christus als Gekreuzigten, 
sondern eben auch (2 Kor 3,18): 

Wir alle spiegeln mit enthülltem Angesicht die Herrlichkeit des 
Herrn wider und werden so in sein eigenes Bild verwandelt, von 
Herrlichkeit zu Herrlichkeit, durch den Geist des Herrn. 

Selbstverständlich hängen alle Verharmlosungstendenzen gegenüber der 
Kana-Perikope und ähnlichen neutestamentlichen Texten damit zusam- 
men, daß wir uns nur schwer vorstellen können, wie die •Herrlichkeit 



Gerhard Lohfink \ 82 

des Herrn" heute in der Kirche sichtbar werden könnte. In den christli- 
chen Kirchen scheint es, nachdem der Triumphalismus der Kreuzzüge 
und ähnlicher Veranstaltungen für immer suspekt geworden ist, kaum 
noch Zeichen der Herrlichkeit zu geben. So bleibt nur die Hoffnung auf 
die himmlische Herrlichkeit oder die Konzentration auf das Prinzip: 
•Alle Herrlichkeit ist innerlich." 

In einer solchen Situation hat man als Exeget zwar die Pflicht, die 
Verdrängungs- oder Verharmlosungstendenzen gegenüber den irdisch- 
geschichtlichen Herrlichkeitsaussagen des Neuen Testaments zurückzu- 
weisen und deutlich zu machen, daß hier die Christenheit gerade in der 
Gefahr steht, vor ihrer eigenen messianischen Verantwortung zu fliehen. 
Trotzdem gerät die Exegese dabei an eine unüberschreitbare Grenze. 
Wenn die christlichen Kirchen nicht mehr aus eigener Erfahrung sagen 
können: •Wir haben seine Herrlichkeit gesehen - und zwar in unseren 
Gemeinden", dann gibt es keine adäquate und plausible Auslegung der 
Kana-Perikope; sie bleibt dann letztlich ein toter Text. Aber wie sind 
dem Kanawunder adäquate Erfahrungen möglich? Die Antwort muß in 
Joh 2,1-12 selber liegen. 

Wir hatten gesehen, daß gleich zu Beginn der Perikope mit schroffer 
Härte herausgestellt wird: Der Plan Gottes entspricht nicht menschli- 
chen Plänen. Und das wahre Israel ist nicht dort, wo Fleisch und Blut 
die Menschen zusammenführt, sondern allein dort, wo sich die Men- 
schen in den Plan Gottes hineinbegeben. 

Wenn eine christliche Gemeinde nicht mehr nur die Summe vieler ein- 
zelner ist, von denen jeder seinen eigenen Weg vor Gott geht, sondern 
wenn sie sich zu jener Einheit und Einmütigkeit sammeln läßt, um die 
Jesus nach Joh 17,20-23 gebetet hat, und wenn diese Gemeinde dann 
nicht mehr ihren eigenen Plänen und Wünschen folgt, sondern allein 
nach dem Willen und dem Plan Gottes fragt - dann wird auch heute das 
Wunder geschehen: Die Herrlichkeit des Herrn leuchtet auf. Man kann 
sie sehen, und man kann sie kosten.4 

4 Weiterführende Literatur: S. Hofbeck, Semeion. Der Begriff des •Zeichens" im Johannes- 
evangelium unter Berücksichtigung seiner Vorgeschichte (Münsterschwarzacher Studien, Bd. 
3), Münsterschwarzach 1966; N. Lohfink, Die messianische Alternative. Adventsreden, Frei- 
burg 31982; N. Lohfink, Der Wille Gottes, in: ders., Kirchenträume. Reden gegen den 
Trend, Freiburg 1982, 26-63; R. Pesch, Das Weinwunder bei der Hochzeit zu Kana (Joh 
2,1-12). Zur Herkunft der Wundererzählung, in: Theologie der Gegenwart 24 (1981) 
219-225; H. Schürmann, Jesu letzte Weisung. Jo 19,26-27a, in: Sapienter ordinäre. Fest- 
gabefür E. Kleineidam (Erfurter Theologische Studien, Bd. 24), Leipzig 1969, 105-123; A. 
Smitmans, Das Weinwunder von Kana. Die Auslegung von Jo 2,1-11 bei den Vätern und 
heute (Beiträge zur Geschichte der biblischen Exegese, Bd. 6), Tübingen 1966. 
(Vgl. auch die Meditation von F. Rauch, Der neue Wein der Gottesliebe. Eine Hochzeitsme- 
ditation nach Johannes 2,1-12, in: GuL 56 (1983) 224-227. Die Redaktion) 




