Die Ikone der heiligsten Dreifaltigkeit
von Andrej Rubljew

Eine Interpretation*

Paul Evdokimov t, Paris

Das ganze Leben des hl. Sergius von Radonesch (1313-1392) war der
heiligsten Dreifaltigkeit geweiht. Das gottliche Mysterium, das nie en-
dende Thema seiner Kontemplation, strémte in ihm tiber, und so verkor-
perte er spiirbar fiir alle, die ihm begegneten, den Frieden Christi. Er
weihte seine Kirche der gottlichen Dreifaltigkeit und war bemiiht, nach
ihrem Bild Einheit zu schaffen in seiner unmittelbaren Umgebung wie
auch im politischen Leben. Man kann wohl sagen, daB3 er das ganze
RuBland seiner Epoche um den Namen Gottes in seiner Kirche versam-
melte, damit die Menschen ,,durch die Betrachtung der heiligen Dreifal-
tigkeit den grausamen HaB der Welt besiegten“. Im Gedéchtnis des rus-
sischen Volkes bleibt Sergius der himmlische Schutzherr und Trostspen-
der, ja sogar die Verkorperung des trinitarischen Mysteriums, seines
Lichtes und seiner Einheit.

Siebzehn Jahre nach seinem Tod beauftragte sein Schiiler, der hl. Ni-
kon, den beriihmten Ikonographen Andrej Rubljew, die Ikone der heili-
gen Trinitdt zum Gedéchtnis an den hl. Sergius zu malen. Er liel von
Rubljew und seinem treuen Gefidhrten Daniel die Tkonostase der Abtei
mit der heiligen Dreifaltigkeit ausschmiicken. An den Festtagen, wenn
Andrej und Daniel nicht arbeiteten, ,,sallen sie vor den ehrwiirdigen und
gottlichen lkonen und schauten sie an ohne Zerstreuung...und hoben
Geist und Gedanken ohne Unterla8 hinein in das unstoffliche und gott-
liche Licht...“ Dieses Licht ist es, das Andrej Rubljew in seine berithmte
Ikone einzubilden verstand. Selbst den Rhythmus des trinitarischen Le-
bens gestaltete er nach, der die Personen charakterisiert, ohne sie zu ver-
mischen. Es scheint, dal Rubljew schon die Atmosphire der Ewigkeit
atmete, daB3 er in den Riumen des gottlichen Herzens lebte, so dal er
sich emporschwang zu dem erstaunlichen Gesang iiber die Liebe Gottes.

* Der Aufsatz ist eine Ubersetzung eines Kapitels aus dem Buch des bekannten ostkirchli-
chen Laientheologen Paul Evdokimov, L’Art de I'Icone. Théologie de la beauté, erschienen
bei Desclée de Brouwer, Paris. Wir danken dem Verlag fiir die Abdruckerlaubnis und der
Ubersetzerin Sr. Fides Buchheim OSB, Kloster Engelthal bei Altenstadt (Hessen), fiir ihre
Miihe.



Paul Evdokimov 184

Dies ist die Botschaft des hl. Sergius, in Farbe und in Licht. Das ist sein
lebensvolles Gebet, das vor uns sichtbar wird. Es steigt empor zum prie-
sterlichen Gebet Christi, das die drei Engel der Tkone verborgen darstel-
len und darbringen, ,,auf da3 die Liebe, mit der du mich geliebt hast, in
ihnen sei und ich in ihnen* (Joh 17,26b).

Im Jahre 1515 war die Kathedrale der ,Entschlafung Mariens* in
Moskau vollendet, ausgeschmiickt mit den herrlichsten Ikonen der
Schiiler des Meisters Rubljew. Als der Metropolit, die Bischofe und die
Glédubigen die Kirche betraten, riefen alle einstimmig: ,,Wahrhaftig, die
Himmel haben sich gedffnet, und die Herrlichkeit Gottes ist uns erschie-
nen!* Diese Empfindung ist nur zu verstindlich angesichts der Ikone
der lkonen: der Ikone von der heiligsten Dreifaltigkeit, die 1425 von
dem Monch Rubljew geschaffen worden war. Ungefdhr 150 Jahre spiter
hat das ostkirchliche ,,Konzil der hundert Kapitel“ diese Ikone zum Mo-
dell der Ikonographie iiberhaupt und jeglicher Darstellung der Trinitit
erhoben.

Im Jahre 1904 wurden auf Wunsch der Restaurierungskommission die
Metallverzierungen von der Ikone abgenommen. Nach Beseitigung der
spiteren Ubermalungen zeigte sich die Ikone in einem solchen Glanz,
daB3 die Kommissionsmitglieder buchstiblich erschiittert waren. Es gibt
kaum etwas Ahnliches an Kraft der theologischen Synthese, an Reich-
tum der Symbolik und an kiinstlerischer Schonheit wie diese Ikone.

Drei einander iiberlagernde Ebenen lassen sich im Kunstwerk erken-
nen. Die erste bringt den biblischen Bericht vom Besuch der drei Wan-
derer bei Abraham (Gen 18,1-15). Der liturgische Kommentar sagt
dazu: ,.Seliger Abraham, du hast sie gesehen, du hast die eine und einfa-
che Gottheit bei dir aufgenommen!“ Schon die Tatsache, daB3 Abraham
und Sara in der Darstellung fehlen, fordert zu einem tieferen Eindringen
heraus, zum Eintritt in die zweite Bildschicht, die der ,,géttlichen Oko-
nomie*“. Die drei Wanderer bilden hier den ,,ewigen Rat*, und die Land-
schaft verwandelt sich in ihrer Bedeutung: Das Zelt des Abraham wird
zum Tempel-Palast; die Eiche von Mamre zum Lebensbaum; auch im
leicht angedeuteten Fels wird der Kosmos und in ihm Gottes Gegenwart
prdsent. Das im Genesisbericht als Speise hergerichtete Kalb weicht
dem eucharistischen Kelch.

Die drei lichten, schlanken Engelsgestalten sind von auBergewohnli-
cher KorpergroBe — vierzehnfache KopfgroBe anstatt wie gewdhnlich
siebenfache. Die Fliigel der Engel wie auch die schematische Behand-
lungsweise der Landschaft geben den unmittelbaren Eindruck des Im-
materiellen, des Schwerelosen. Die Umkehrung der Perspektive nimmt
jede Distanz weg, jede Weite, die alles in der Ferne verschwinden 146t.



Die Ikone der heiligsten Dreifaltigkeit 185

Statt dessen bringt sie die Personen ganz nahe: Gott ist da, Gott ist tiber-
all! Die lebendige Leichtigkeit des Ganzen - das Geheimnis des Genies
Rubljew — wird zu einer beschwingten und beschwingenden Vision.

Die drei Personen sind im Gesprich begriffen, dessen Thema wohl
der Text aus Johannes sein konnte: ,,So sehr hat Gott die Welt geliebt,
daB er seinen einzigen Sohn dahingab.“ (Joh 3,16) Doch das Sprechen
Gottes ist immer ein Tun, ein Wirken: Es wird zum Opferzeichen des
Kelches.

Die dritte Bildschicht bezieht sich auf das Innergéttliche; sie 146t es
ahnen: Diese Wirklichkeit bleibt transzendent und unzuginglich. Aber
dennoch ist sie insofern gegenwirtig, als die Heilsokonomie, das ge-
schichtliche Gotthandeln, aus dem inneren Gottesleben hervorgeht.

Gott ist in sich, in seiner trinitarischen Wesenheit Liebe, und seine
Liebe zur Welt ist der Widerschein seiner dreifaltigen Liebe. Die Gabe
seiner selbst, die bei Gott niemals zu einem Mangel fiihrt, sondern der
Ausdruck der Uberfiille seiner Liebe ist, wird durch den Kelch darge-
stellt: Die Engel sind um die géttliche Speise versammelt. Bei den letz-
ten Restaurierungsarbeiten wurde der wahre Inhalt des Kelches wieder-
erkannt. Die spite Ubermalung hatte eine Traube in dem Becher darge-
stellt und verbarg so das urspriingliche Bild, das Lamm, das dieses
himmlische Mahl mit dem Wort der Apokalypse zusammenbringt: ,,Das
Lamm, das geschlachtet ist“ vor Grundlegung der Welt (Offb 13,8). Die
Liebe, das Opfer, die Schlachtung gehen der Weltschépfung voraus,
sind ihre Quelle.

Die drei Engel sind in tiefer Ruhe; damit ist der héchste Friede des
Wesens in sich gemeint. Aber diese Ruhe ist wie ein Rausch - sie ist eine
wahre Ek-Stase, ein ,,Heraustreten in sich selbst”. Und wahrhaftig, die
ganze Parodoxie liegt in dieser Ek-Stase, die zugleich in ihrer eigenen
Tiefe verbleibt, ,,hineintritt in sich selbst*: In-Stase. Der hl. Gregor von
Nyssa enthiillt etwas von diesem Mysterium: ,,Hier ist das gré3te Para-
dox, bei dem Verharren in der Ruhe und Bewegung das gleiche sind.*

Die Bewegung geht vom linken Fuf3 des rechten Engels aus, setzt sich
in der Neigung seines Hauptes fort, geht Giber zu dem Engel der Mitte,
zieht unwiderstehlich den Kosmos mit sich - den dargestellten Fels, den
Baum - und wird aufgenommen von der aufrechten Haltung des Engels
zur Linken; dort kommt sie zur Ruhe wie in einem sammelnden Becken.
Neben dieser kreisenden Bewegung, deren Rhythmus alles durchzieht,
so wie die Ewigkeit die Zeit lenkt, zeigen die Senkrechte des Tempels
und die Wanderstdbe/Szepter die Linien der Kraft an, die Sehnsucht
des Irdischen nach dem Himmlischen, wo der Aufschwung sein Ziel fin-
det.



Paul Evdokimov 186

Diese Gottesvision lebt von der transzendenten Wahrheit des Dog-
mas. Das Konzept der Rubljew-Engel ist von Einheit und Gleichheit ge-
tragen - man konnte den einen Engel fiir den andern nehmen; die Un-
terscheidung liegt im personlichen Verhalten eines jeden gegeniiber den
anderen, und doch gibt es hier weder Wiederholung noch Verwechs-
lung. Das schimmernde Gold der Ikone bezeichnet die Gottlichkeit und
deren iiberstrémenden Reichtum. Die Fliigel umfangen die Gestalten in
ihrer ganzen GroBe; das Innere der Fliigel in zartem Blau lafit die Ein-
heit und den himmlischen Charakter der einen (géttlichen) Natur trans-
parent werden. Ein einziger Gott in drei gleichen Personen, das wollen
die iibereinstimmenden Szepter ausdriicken, Zeichen der koniglichen
Macht, die einem jeden verliehen ist.

Die vollkommene Gleichheit der Engel kommt so stark zum Aus-
druck, daB es keine einheitliche Meinung zur Bestimmung der je darge-
stellten géttlichen Person im Engelsbild gibt. Der Engel zur Rechten gibt
keine Frage auf: Es ist der Heilige Geist. Die Meinungsverschiedenheit
betrifft den Engel der Mitte: Ist er der Vater oder der Sohn?

Inzwischen hat man ein wichtiges Zeugnis beim hl. Stefan von Perm ge-
funden, einem élteren Zeitgenossen von Rubljew, der ein Freund des hl.
Sergius war. Bei seiner Mission unter den Zyrianern — in der ausgedehn-
ten Region bis zum Ural, die ,,GroBe Permie* genannt - trug Stefan eine
Dreifaltigkeitsikone der gleichen Komposition wie die von Rubljew bei
sich. Bei jedem Engel sieht man eine Umschrift in zyrianischer Sprache:
Beim Engel zur Linken steht Py, das bedeutet: der Sohn; bei dem zur
Rechten Puiltos, das heiB3t: Heiliger Geist; beim mittieren Engel Ai, Va-
ter.

Jede Person hat ihr Zeichen in dem Szepter, das den Blick auf Dar-
stellungen lenkt, die gleichsam ihre Embleme sind. Hinter dem Vater be-
findet sich der Baum des Lebens als Ursprung. Nach dem hl. Isaak ,,ist
der Baum des Lebens die trinitarische Liebe, aus der Adam herausgefal-
len ist“. Das Szepter Christi weist auf das Haus, die Kirche, die der Leib
Christi ist. Der Heilige Geist hebt sich ab von dem Hintergrund der
»stufenformigen Felsen“; sie bedeuten das Gebirge, das Obergemach
von Pfingsten, den Berg Tabor, die Erhohung, die Ekstase, eine Erinne-
rung an Rdume und prophetische Gipfel.

Die geometrischen Formen der Komposition sind folgende: das
Rechteck, das Kreuz, das Dreieck, der Kreis. Diese geben dem Bild die
innere Struktur, und wir miissen sie entdecken. Im Konzept der Zeitepo-
che sah man die Erde unter der Form des Achtecks; das Rechteck, das
wir auf dem unteren Teil des Tisches erkennen, ist die Hieroglyphe fiir
die Erde. Auch die obere Partie des Tisches hat Rechteckform - ein Hin-



Die Ikone der heiligsten Dreifaltigkeit 187

weis auf die vier Seiten der Welt, die vier Ecken, die bei den Kirchenvi-
tern die symbolische Chiffre sind fiir die vier Evangelien in ihrer Fille,
der nichts hinzuzufiigen und nichts wegzunehmen ist, ein Zeichen fiir
die Universalitit des gottlichen Wortes. Dieser obere Teil des Tisch-Al-
tares stellt die Bibel dar, die den Kelch als Frucht des gottlichen Wortes
opfert. Wenn man die Linie des Lebensbaumes, der hinter dem mittleren
Engel steht, weiterzieht, steigt diese hinunter tiber den Tisch hinweg und
senkt seine Wurzeln in das Rechteck der Erde ein, vom ewigen Wort an-
gekiindigt und vom Inhalt des Bechers gendhrt. Darin finden wir die Er-
kldrung seines Mysteriums: warum der Baum Friichte ewigen Lebens
trug, warum er der Baum des Lebens war! In der Vigil von Weihnachten
héren wir dazu: ,,Nun entfernt sich der Engel mit dem flammenden
Schwert vom Baum des Lebens“ - seine Frichte werden mit der
Menschwerdung des Sohnes in der Eucharistie ausgeteilt.

Die Hinde der Engel konvergieren zum Zeichen der Erde hin. Sie ist
der Bezichungspunkt zur gottlichen Liebe. Die Welt ist auf der Seite
Gottes, zwar von Natur aus restlos unterschieden von ihm, aber den-
noch eingeschlossen in den heiligen Kreis der ,,Gemeinschaft des Va-
ters“. Die Welt gehort in die kreisformige Bewegung, die weitergeht im
Himmel unter der Gestalt des Felsens; und diese Kreisbewegung kommt
fiir die Welt im Palast-Tempel zur Ruhe. Der Tempel ist gleichsam die
Verldngerung des Christus-Engels, seiner Inkarnation. Er ist sein kosmi-
scher Leib, die Kirche, die Braut des Lammes, die mit thm ,,ohne Tren-
nung und ohne Vermischung“ geeint ist. Der Tempel bleibt in der unbe-
wegten Ruhe des groBen Sabbats — dem Ziel der trinitarischen Bewe-
gung. Der Kreis der kosmischen Liturgie ist geschlossen. Hier ist die
eschatologische Schau des neuen Jerusalem. Die goldene Tempel-Partie,
die sich wie eine Schutzmacht heraushebt, symbolisiert den miitterlichen
Schutz der Theotokos, der Gottesgebirerin, und des Priestertums der
Heiligen; sie weist hin auf den Schleier der hl. Jungfrau, den Pokrov.

Nach der Uberlieferung wurde vom Baum des Lebens das Holz fiir das
Kreuz des Herrn genommen. Seine Form ist die unsichtbare, aber iiber-
aus wirkliche Achse der ganzen Komposition. Die Aureole, der Licht-
kreis um das Haupt des Vaters, der Kelch und das Zeichen der Erde fin-
den sich auf der gleichen vertikalen Linie, die die Ikone in zwei Teile
teilt und sich mit der Horizontalen, die die Lichtnimben der seitlichen
Engel verbindet, schneidet und ein Kreuz bildet. So ist das Kreuz einge-
zeichnet in den geheiligten Kreis des gottlichen Lebens. Es ist die leben-
dige Achse der trinitarischen Liebe. ,Der Vater ist die kreuzigende
Liebe; der Sohn ist die gekreuzigte Liebe; der Heilige Geist ist das
Kreuz der Liebe, seine unbesiegbare Macht.“ Eine Bewegung geht


















Die Ikone der heiligsten Dreifaltigkeit 189

nem System von Beziehungen von ausgewogener Vollkommenheit un-
terworfen. Aber im Innern dieses Rahmens zeigt Rubljew eine groBBe
Freiheit der Mittel, um gegebenenfalls den Aussagesinn zu akzentuie-
ren. So sind der Becher und die Hand des Vaters leicht von der Mitte
weg nach unten und nach rechts hin verschoben, wihrend das Haupt ein
wenig zur Linken der vertikalen Achse geneigt ist. Der Effekt ist genial
erreicht; die fast unmerklichen Abweichungen der Gewandfalten, die
von der linken Schulter stufenférmig herabfallen, lenken den Blick auf
die Hand, die den Kelch segnet, also zu dem geistigen Zentrum der
Komposition, noch verstarkt und verdeutlicht durch das Zusammen-
spiel der rechten Linien und des Altars.

Die Fiile der Engel beriihren nur leicht den Fuf3schemel; ihre umge-
kehrte Perspektive gibt den Eindruck von einer Leichtigkeit, die von al-
lem materiellen Gewicht frei ist; dieses dtherische Ganze schwingt sich
auf zur Hohe. Man fiihlt sich hinversetzt zu dem, was Makarios die
,Fluren des Herzens“ nennt, in die unendlichen Rdume des gottlichen
Herzens.

Die Gestalten sind in etwas verschrigter Frontalstellung wiedergege-
ben; so erscheint ihre Schulterbreite vermindert, und die geschmeidige
und plastische Linie gleitet den langgestreckten Silhouetten entlang in
himmlischer Eleganz. Auch die leicht abgewendeten Gesichter sind von
derselben linglichen Form. Die geraden Linien driicken das Element
der Kraft aus, harmonieren mit den rundlaufenden Linien und entziik-
ken durch geradezu musikalischen Rhythmus und jugendliche Frische,
die die Gnade der Kraftfiille aussingt. Die Umrisse geben der Bewegung
weit mehr Ausdruck als die Flichen; die Weite der Gewidnder 146t die
leichten Kérper erspiiren, und die prichtige Haartracht unterstreicht die
Zartheit ihre edlen Gesichter und ihrer Reinheit.

Die Haltung des Vaters ist von Monumentalitit. Sie strdmt hierati-
schen Frieden und Unbewegtheit aus, actus purus (reines Tun), das Voll-
endete, das statische Prinzip der Ewigkeit — aber zu gleicher Zeit geht in
erstaunlichem Kontrast vom rechten Arm eine wachsende Bewegung
aus; die starke Beugung des Armes palit zur kraftvollen Neigung des
Halses und des Hauptes als Ausdruck des dynamischen Prinzips. Das
unaussprechliche Mysterium Gottes erscheint in dieser Synthese von
Unbewegtheit und Bewegung: das Absolute der Philosophen, der actus
purus der Theologen, Metapher fiir den lebendigen Gott der Bibel, ,,un-
ser Vater, der in den Himmeln ist* (Mt 6,9).

Die Macht Gottes, die unser Credo bekennt: ,,Ich glaube an den all-
michtigen Vater”, ist die Macht der Liebe des Vaters, die sich in dem
Blick des Engels der Mitte ausspricht. Er ist die Liebe, und gerade



Paul Evdokimov 190

darum kann er sich nur in der Gemeinsamkeit offenbaren. ,,Niemand
kommt zu meinem Vater als durch mich“ (Joh 14,6b); und wiederum:
»Niemand kann zu mir kommen, wenn nicht der Vater, der mich ge-
sandt hat, ihn zu mir fithrt.“ (Joh 6,44) Das ist keineswegs Engfiihrung
oder Exklusivitidt des Evangeliums, sondern die umstiirzende Offenba-
rung der Natur der Liebe selbst. AuBerhalb der Gemeinschaft von
Mensch und Gott kann man keine Erkenntnis von Gott haben, und
diese ist immer trinitarisch und fiihrt hinein in die Gemeinschaft zwi-
schen Vater und Sohn. Sie macht verstehen, warum der Vater sich nie-
mals direkt offenbart. Er ist die Quelle, und gerade darum ist er das
Schweigen; er offenbart sich von Ewigkeit her — aber in der Zweiheit
von Sohn und Geist. Die Ikone zeigt diese Communio, deren lebendiger
Brennpunkt der Kelch ist.

Die rechte Seite des mittleren Engels weitet sich in dem MaBe, wie sie
sich dem Engel zur Linken néhert. In der Sprache des Symbols sind die
konvexen, nach auflen gehenden Krimmungen Bezeichnung fiir Aus-
druck, Wort, Ausbreitung, Enthiillung; dagegen bedeuten konkave,
nach innen gehende Kurven Gehorsam, Aufmerksamkeit, Leere, Emp-
fianglichkeit. Der Vater ist seinem Sohn zugewandt. Er spricht. Die Be-
wegung, die durch sein Wesen geht, ist Ek-Stase. Er spricht sich ganz in
den Sohn hinein: ,,Der Vater ist in mir. Alles, was der Vater hat, ist
mein!“ (Vgl. Joh 14,10; 16,15)

Der Sohn hort. Der Fall seines Gewandes driickt héchst gespannte
Aufmerksamkeit aus: Lassen-seiner-selbst. Er verzichtet auf sich, um
nur das Wort seines Vaters zu sein: ,,Die Worte, die ich zu euch rede,
sage ich nicht von mir aus. Der Vater, der in mir ist, er vollbringt seine
eigenen Werke.“ (Joh 14,10) Seine rechte Hand wiederholt die Geste
des Vaters: den Segen. Die beiden Finger kiinden den Weg des Heiles —
die Vereinigung der beiden Naturen in Christus —, die Einfiihrung des
Menschen in die Gemeinschaft des Vaters.

Die fallende Hand des rechten Engels weist auf die Richtung des Se-
gens hin, auf die Erde. Diese Hand scheint zu bedecken, zu behiiten, zu
»briiten” (wie der Ausdruck des biblischen Schopfungsberichtes sagt).
Uber dem Rechteck der Welt erscheint diese Hand wie die ausgebreite-
ten Fliigel der reinen Taube.

Die zarten Linien des rechten Engels haben etwas Miitterliches an
sich. Er ist der Troster, aber er ist auch der Geist: der Geist des Lebens.
Er ist es, der das Leben gibt und aus dem alles entspringt. Er ist die
dritte Weise der gottlichen Liebe. Seine Haltung ist von der Haltung der
beiden anderen Engel unterschieden; mit der Neigung des Kopfes und
dem Rhythmus seines ganzen Wesens gibt er sich hinein in die Zunei-



Die Ikone der heiligsten Dreifaltigkeit 191

gung von Vater und Sohn. Er ist der Geist der Gemeinsamkeit, der cir-
cumincessio (des Ineinanderwohnens der gottlichen Personen). Deshalb
nimmt die gesamte Bildbewegung von ihm ihren Ausgang. In seinem
Hauch geht der Vater zu seinem Sohn, empfangt der Sohn seinen Vater,
ertéont das ewige Wort. Johannes Damascenus sagt: ,,Durch den Heili-
gen Geist erkennen wir Christus, den Sohn Gottes, und durch den Sohn
schauen wir den Vater.“ In der Epiphanie, der Taufe Jesu, kommt der
Vater in der Bewegung der Geisttaube zum Sohn.

In verhaltener, aber deutlicher, unaussagbarer Traurigkeit, einer Di-
mension der gottlichen Liebe, neigt der Vater sein Haupt dem Sohn zu.
Er scheint von dem geschlachteten Lamm zu sprechen, dessen Opfer im
gesegneten Kelch auf dem Tisch der Erde liegt. Die aufrechte Haltung
des Sohnes zeigt seine Aufmerksamkeit; sein Antlitz ist wie umschattet
vom Kreuz. Nachdenklich gibt er seiner Ubereinstimmung durch den
gleichen Segensgestus Ausdruck. Wenn der Blick des Vaters in seiner
bodenlosen Tiefe den einzigen Weg des Heiles betrachtet, so bedeutet
das kaum wahrnehmbare Sich-Heben im Blick des Sohnes dessen Ein-
verstindnis. Und der Heilige Geist beugt sich dem Vater zu. Ganz einge-
taucht in die Kontemplation des Mysteriums, zeigt sein zur Welt hin
ausgestreckter Arm die niedersteigende Bewegung. Er scheint bereits
Pfingsten und die sich manifestierende Gottesmacht auf die irdische
Mission des Sohnes hinabzusenken. Seine Haltung des gehorchenden
Weiterwirkens ist die Erfiillung des Evangeliums.

Die Farben der Ikonen haben ihre eigene Sprache. Bei Rubljew errei-
chen sie einen unvergleichlichen Reichtum, einen musikalischen Vollak-
kord, der die ganze Tonskala von Ausdruckskraft bis zur zartesten Nu-
ance in allen Details der Komposition weiterklingen 14f3t. Aber es sind
keine ,,bunten* Effekte; denn nichts darf die Tiefe der géttlichen Samm-
lung und Konzentration storen. Schatten gibt es nicht; keine Einzelheit
steht in besonderem Licht; jede sendet ihr eigenes Licht aus, das aus
verborgenem Ursprung aufstrahlt. Die dichte Farbigkeit der Zentralge-
stalt wird gesteigert durch den Kontrast zur Helle des Tisches und re-
flektiert in dem seidigen Schillern der beiden anderen Engel.

Der tiefe Purpur (die gottliche Liebe) und das schwere Blau (die
himmlische Wirklichkeit) bilden mit dem schimmernden Gold der Flii-
gel (dem gottlichen UberfluB) einen vollkommenen Akkord, der weiter-
klingt und sich wiederfindet in einer sanften Tonalitit. Zartrosa und
Lila zur Linken, sanftes Blau und Silbergriin zur Rechten: Es ist wie
eine vorsichtige Entschleierung, eine stufenweise Initiation. Das Gold
der Throne — des Gottesbesitzes — spricht vom iberflieBenden trinitari-
schen Leben. Die blaue Farbe - das Rubljew-Blau genannt - iibersetzt



Paul Evdokimov 192

die Farbe der himmlischen Trinitit und des Paradieses in bildhafte
Sichtbarkeit; sie wird leuchtender und leuchtender und ist das himmli-
sche Licht selbst, das in der Ikone aufscheint.

Der in der Dichte der Farben und in der,blendenden Helle seines
Lichtes unzugingliche Vater 6ffenbart sich im verhangenen Licht des
Sohnes und des Heiligen Geistes. Die Bildkomposition macht, aus der
Distanz betrachtet, gleichsam den Eindruck einer Flamme in Rot und
Blau. Alles funkelt in der leuchtenden Luft des géttlichen Mittags: ,,Wer
mir nahe ist, ist dem Feuer nahe!*

Die Hand des Vaters hilt Anfang und Ende fest. Sie ist iiber den
Kelch hin ausgestreckt. Das vor Grundlegung der Welt geschlachtete
Lamm und der Tempel des Lammes, das neue Jerusalem, das heilige
Gastmahl Christi und sein Versprechen, von der Frucht des Weinstocks
im Reich des Vaters zu trinken, fiigen die Zeit in das Jetzt der Ewigkeit
ein. Der Kelch strahlt auf, in den die leuchtende Helle des Gotteswortes
zuriickstrahlt; es ist das Leuchten des gottlichen Herzens, das gegensei-
tige Geschenk der drei géttlichen Personen.

Von der Ikone geht ein michtiger Anruf aus: ,,Seid eins, wie ich und
der Vater eins sind!“ (vgl. Joh 17) Der Mensch ist als Bild des trinitari-
schen Gottes geschaffen; in seine Natur ist die Gemeinschaft der Kirche
als seine letzte Wirklichkeit eingeschrieben. Alle Menschen sind geru-
fen, sich um den einen und gleichen Kelch zu vereinigen, sich hinaufzu-
begeben zum gottlichen Herzen und teilzunehmen an dem messiani-
schen Mahl, um der eine Tempel des Lammes zu werden. ,,Durch das
ewige Leben (den Geist) erkennen sie dich, den allein wahren Gott, und
den du gesandt hast, Jesus Christus.” (Joh 17,3)

Die Vision Rubljews kommt in diesem eschatologischen Ausblick zur
Vollendung. Es ist eine Vorwegnahme des Konigreichs der Himmel,
ganz eingetaucht in das Licht, das nicht von dieser Welt ist; ganz einge-
taucht auch in lauterste, selbstlose Freude, in eine géttliche Freude, die
der Tatsache entspringt, daB die Dreifaltigkeit existiert, wir geliebt sind
und daB alles Gnade ist. Staunen bricht in der Seele auf, und sie ver-
stummt. Die Mystiker sprechen niemals vom Allerletzten; nur das
Schweigen der Liebe dringt in es ein.



