
Die Ikone der heiligsten Dreifaltigkeit 
von Andrej Rubljew 

Eine Interpretation* 

Paul Evdokimov t, Paris 

Das ganze Leben des hl. Sergius von Radonesch (1313-1392) war der 
heiligsten Dreifaltigkeit geweiht. Das göttliche Mysterium, das nie en- 
dende Thema seiner Kontemplation, strömte in ihm über, und so verkör- 
perte er spürbar für alle, die ihm begegneten, den Frieden Christi. Er 
weihte seine Kirche der göttlichen Dreifaltigkeit und war bemüht, nach 
ihrem Bild Einheit zu schaffen in seiner unmittelbaren Umgebung wie 
auch im politischen Leben. Man kann wohl sagen, daß er das ganze 
Rußland seiner Epoche um den Namen Gottes in seiner Kirche versam- 
melte, damit die Menschen •durch die Betrachtung der heiligen Dreifal- 
tigkeit den grausamen Haß der Welt besiegten". Im Gedächtnis des rus- 
sischen Volkes bleibt Sergius der himmlische Schutzherr und Trostspen- 
der, ja sogar die Verkörperung des trinitarischen Mysteriums, seines 
Lichtes und seiner Einheit. 

Siebzehn Jahre nach seinem Tod beauftragte sein Schüler, der hl. Ni- 
kon, den berühmten Ikonographen Andrej Rubljew, die Ikone der heili- 
gen Trinität zum Gedächtnis an den hl. Sergius zu malen. Er ließ von 
Rubljew und seinem treuen Gefährten Daniel die Ikonostase der Abtei 
mit der heiligen Dreifaltigkeit ausschmücken. An den Festtagen, wenn 
Andrej und Daniel nicht arbeiteten, •saßen sie vor den ehrwürdigen und 
göttlichen Ikonen und schauten sie an ohne Zerstreuung...und hoben 
Geist und Gedanken ohne Unterlaß hinein in das unstoffliche und gött- 
liche Licht..." Dieses Licht ist es, das Andrej Rubljew in seine berühmte 
Ikone einzubilden verstand. Selbst den Rhythmus des trinitarischen Le- 
bens gestaltete er nach, der die Personen charakterisiert, ohne sie zu ver- 
mischen. Es scheint, daß Rubljew schon die Atmosphäre der Ewigkeit 
atmete, daß er in den Räumen des göttlichen Herzens lebte, so daß er 
sich emporschwang zu dem erstaunlichen Gesang über die Liebe Gottes. 

* Der Aufsatz ist eine Übersetzung eines Kapitels aus dem Buch des bekannten ostkirchli- 
chen Laientheologen Paul Evdokimov, L'Art de l'Icöne. Theologie de la beaute, erschienen 
bei Desclee de Brouwer, Paris. Wir danken dem Verlag für die Abdruckerlaubnis und der 
Übersetzerin Sr. Fides Buchheim OSB, Kloster Engelthal bei Altenstadt (Hessen), für ihre 
Mühe. 



Paul Evdokimov \ 84 

Dies ist die Botschaft des hl. Sergius, in Farbe und in Licht. Das ist sein 
lebensvolles Gebet, das vor uns sichtbar wird. Es steigt empor zum prie- 
sterlichen Gebet Christi, das die drei Engel der Ikone verborgen darstel- 
len und darbringen, •auf daß die Liebe, mit der du mich geliebt hast, in 
ihnen sei und ich in ihnen" (Joh 17,26b). 

Im Jahre 1515 war die Kathedrale der •Entschlafung Mariens" in 
Moskau vollendet, ausgeschmückt mit den herrlichsten Ikonen der 
Schüler des Meisters Rubljew. Als der Metropolit, die Bischöfe und die 
Gläubigen die Kirche betraten, riefen alle einstimmig: •Wahrhaftig, die 
Himmel haben sich geöffnet, und die Herrlichkeit Gottes ist uns erschie- 
nen!" Diese Empfindung ist nur zu verständlich angesichts der Ikone 
der Ikonen: der Ikone von der heiligsten Dreifaltigkeit, die 1425 von 
dem Mönch Rubljew geschaffen worden war. Ungefähr 150 Jahre später 
hat das ostkirchliche •Konzil der hundert Kapitel" diese Ikone zum Mo- 
dell der Ikonographie überhaupt und jeglicher Darstellung der Trinität 
erhoben. 

Im Jahre 1904 wurden auf Wunsch der Restaurierungskommission die 
Metallverzierungen von der Ikone abgenommen. Nach Beseitigung der 
späteren Übermalungen zeigte sich die Ikone in einem solchen Glanz, 
daß die Kommissionsmitglieder buchstäblich erschüttert waren. Es gibt 
kaum etwas Ähnliches an Kraft der theologischen Synthese, an Reich- 
tum der Symbolik und an künstlerischer Schönheit wie diese Ikone. 

Drei einander überlagernde Ebenen lassen sich im Kunstwerk erken- 
nen. Die erste bringt den biblischen Bericht vom Besuch der drei Wan- 
derer bei Abraham (Gen 18,1-15). Der liturgische Kommentar sagt 
dazu: •Seliger Abraham, du hast sie gesehen, du hast die eine und einfa- 
che Gottheit bei dir aufgenommen!" Schon die Tatsache, daß Abraham 
und Sara in der Darstellung fehlen, fordert zu einem tieferen Eindringen 
heraus, zum Eintritt in die zweite Bildschicht, die der •göttlichen Öko- 
nomie". Die drei Wanderer bilden hier den •ewigen Rat", und die Land- 
schaft verwandelt sich in ihrer Bedeutung: Das Zelt des Abraham wird 
zum Tempel-Palast; die Eiche von Mamre zum Lebensbaum; auch im 
leicht angedeuteten Fels wird der Kosmos und in ihm Gottes Gegenwart 
präsent. Das im Genesisbericht als Speise hergerichtete Kalb weicht 
dem eucharistischen Kelch. 

Die drei lichten, schlanken Engelsgestalten sind von außergewöhnli- 
cher Körpergröße - vierzehnfache Kopfgröße anstatt wie gewöhnlich 
siebenfache. Die Flügel der Engel wie auch die schematische Behand- 
lungsweise der Landschaft geben den unmittelbaren Eindruck des Im- 
materiellen, des Schwerelosen. Die Umkehrung der Perspektive nimmt 
jede Distanz weg, jede Weite, die alles in der Ferne verschwinden läßt. 



Die Ikone der heiligsten Dreifaltigkeit 185 

Statt dessen bringt sie die Personen ganz nahe: Gott ist da, Gott ist über- 
all! Die lebendige Leichtigkeit des Ganzen - das Geheimnis des Genies 
Rubljew - wird zu einer beschwingten und beschwingenden Vision. 

Die drei Personen sind im Gespräch begriffen, dessen Thema wohl 
der Text aus Johannes sein könnte: •So sehr hat Gott die Welt geliebt, 
daß er seinen einzigen Sohn dahingab." (Joh 3,16) Doch das Sprechen 
Gottes ist immer ein Tun, ein Wirken: Es wird zum Opferzeichen des 
Kelches. 

Die dritte Bildschicht bezieht sich auf das Innergöttliche; sie läßt es 
ahnen: Diese Wirklichkeit bleibt transzendent und unzugänglich. Aber 
dennoch ist sie insofern gegenwärtig, als die Heilsökonomie, das ge- 
schichtliche Gotthandeln, aus dem inneren Gottesleben hervorgeht. 

Gott ist in sich, in seiner trinitarischen Wesenheit Liebe, und seine 
Liebe zur Welt ist der Widerschein seiner dreifaltigen Liebe. Die Gabe 
seiner selbst, die bei Gott niemals zu einem Mangel führt, sondern der 
Ausdruck der Überfülle seiner Liebe ist, wird durch den Kelch darge- 
stellt: Die Engel sind um die göttliche Speise versammelt. Bei den letz- 
ten Restaurierungsarbeiten wurde der wahre Inhalt des Kelches wieder- 
erkannt. Die späte Übermalung hatte eine Traube in dem Becher darge- 
stellt und verbarg so das ursprüngliche Bild, das Lamm, das dieses 
himmlische Mahl mit dem Wort der Apokalypse zusammenbringt: •Das 
Lamm, das geschlachtet ist" vor Grundlegung der Welt (Offb 13,8). Die 
Liebe, das Opfer, die Schlachtung gehen der Weltschöpfung voraus, 
sind ihre Quelle. 

Die drei Engel sind in tiefer Ruhe; damit ist der höchste Friede des 
Wesens in sich gemeint. Aber diese Ruhe ist wie ein Rausch - sie ist eine 
wahre Ek-Stase, ein •Heraustreten in sich selbst". Und wahrhaftig, die 
ganze Parodoxie liegt in dieser Ek-Stase, die zugleich in ihrer eigenen 
Tiefe verbleibt, •hineintritt in sich selbst": In-Stase. Der hl. Gregor von 
Nyssa enthüllt etwas von diesem Mysterium: •Hier ist das größte Para- 
dox, bei dem Verharren in der Ruhe und Bewegung das gleiche sind." 

Die Bewegung geht vom linken Fuß des rechten Engels aus, setzt sich 
in der Neigung seines Hauptes fort, geht über zu dem Engel der Mitte, 
zieht unwiderstehlich den Kosmos mit sich - den dargestellten Fels, den 
Baum - und wird aufgenommen von der aufrechten Haltung des Engels 
zur Linken; dort kommt sie zur Ruhe wie in einem sammelnden Becken. 
Neben dieser kreisenden Bewegung, deren Rhythmus alles durchzieht, 
so wie die Ewigkeit die Zeit lenkt, zeigen die Senkrechte des Tempels 
und die Wanderstäbe/Szepter die Linien der Kraft an, die Sehnsucht 
des Irdischen nach dem Himmlischen, wo der Aufschwung sein Ziel fin- 
det. 



Paul Evdokimov 186 

Diese Gottesvision lebt von der transzendenten Wahrheit des Dog- 
mas. Das Konzept der Rubljew-Engel ist von Einheit und Gleichheit ge- 
tragen - man könnte den einen Engel für den andern nehmen; die Un- 
terscheidung liegt im persönlichen Verhalten eines jeden gegenüber den 
anderen, und doch gibt es hier weder Wiederholung noch Verwechs- 
lung. Das schimmernde Gold der Ikone bezeichnet die Göttlichkeit und 
deren überströmenden Reichtum. Die Flügel umfangen die Gestalten in 
ihrer ganzen Größe; das Innere der Flügel in zartem Blau läßt die Ein- 
heit und den himmlischen Charakter der einen (göttlichen) Natur trans- 
parent werden. Ein einziger Gott in drei gleichen Personen, das wollen 
die übereinstimmenden Szepter ausdrücken, Zeichen der königlichen 
Macht, die einem jeden verliehen ist. 

Die vollkommene Gleichheit der Engel kommt so stark zum Aus- 
druck, daß es keine einheitliche Meinung zur Bestimmung der je darge- 
stellten göttlichen Person im Engelsbild gibt. Der Engel zur Rechten gibt 
keine Frage auf: Es ist der Heilige Geist. Die Meinungsverschiedenheit 
betrifft den Engel der Mitte: Ist er der Vater oder der Sohn? 

Inzwischen hat man ein wichtiges Zeugnis beim hl. Stefan von Perm ge- 
funden, einem älteren Zeitgenossen von Rubljew, der ein Freund des hl. 
Sergius war. Bei seiner Mission unter den Zyrianern - in der ausgedehn- 
ten Region bis zum Ural, die •Große Permie" genannt - trug Stefan eine 
Dreifaltigkeitsikone der gleichen Komposition wie die von Rubljew bei 
sich. Bei jedem Engel sieht man eine Umschrift in zyrianischer Sprache: 
Beim Engel zur Linken steht Py, das bedeutet: der Sohn; bei dem zur 
Rechten Puiltos, das heißt: Heiliger Geist; beim mittleren Engel Ai, Va- 
ter. 

Jede Person hat ihr Zeichen in dem Szepter, das den Blick auf Dar- 
stellungen lenkt, die gleichsam ihre Embleme sind. Hinter dem Vater be- 
findet sich der Baum des Lebens als Ursprung. Nach dem hl. Isaak •ist 
der Baum des Lebens die trinitarische Liebe, aus der Adam herausgefal- 
len ist". Das Szepter Christi weist auf das Haus, die Kirche, die der Leib 
Christi ist. Der Heilige Geist hebt sich ab von dem Hintergrund der 
•stufenförmigen Felsen"; sie bedeuten das Gebirge, das Obergemach 
von Pfingsten, den Berg Tabor, die Erhöhung, die Ekstase, eine Erinne- 
rung an Räume und prophetische Gipfel. 

Die geometrischen Formen der Komposition sind folgende: das 
Rechteck, das Kreuz, das Dreieck, der Kreis. Diese geben dem Bild die 
innere Struktur, und wir müssen sie entdecken. Im Konzept der Zeitepo- 
che sah man die Erde unter der Form des Achtecks; das Rechteck, das 
wir auf dem unteren Teil des Tisches erkennen, ist die Hieroglyphe für 
die Erde. Auch die obere Partie des Tisches hat Rechteckform - ein Hin- 



Die Ikone der heiligsten Dreifaltigkeit 187 

weis auf die vier Seiten der Welt, die vier Ecken, die bei den Kirchenvä- 
tern die symbolische Chiffre sind für die vier Evangelien in ihrer Fülle, 
der nichts hinzuzufügen und nichts wegzunehmen ist, ein Zeichen für 
die Universalität des göttlichen Wortes. Dieser obere Teil des Tisch-Al- 
tares stellt die Bibel dar, die den Kelch als Frucht des göttlichen Wortes 
opfert. Wenn man die Linie des Lebensbaumes, der hinter dem mittleren 
Engel steht, weiterzieht, steigt diese hinunter über den Tisch hinweg und 
senkt seine Wurzeln in das Rechteck der Erde ein, vom ewigen Wort an- 
gekündigt und vom Inhalt des Bechers genährt. Darin finden wir die Er- 
klärung seines Mysteriums: warum der Baum Früchte ewigen Lebens 
trug, warum er der Baum des Lebens war! In der Vigil von Weihnachten 
hören wir dazu: •Nun entfernt sich der Engel mit dem flammenden 
Schwert vom Baum des Lebens" - seine Früchte werden mit der 
Menschwerdung des Sohnes in der Eucharistie ausgeteilt. 

Die Hände der Engel konvergieren zum Zeichen der Erde hin. Sie ist 
der Beziehungspunkt zur göttlichen Liebe. Die Welt ist auf der Seite 
Gottes, zwar von Natur aus restlos unterschieden von ihm, aber den- 
noch eingeschlossen in den heiligen Kreis der •Gemeinschaft des Va- 
ters". Die Welt gehört in die kreisförmige Bewegung, die weitergeht im 
Himmel unter der Gestalt des Felsens; und diese Kreisbewegung kommt 
für die Welt im Palast-Tempel zur Ruhe. Der Tempel ist gleichsam die 
Verlängerung des Christus-Engels, seiner Inkarnation. Er ist sein kosmi- 
scher Leib, die Kirche, die Braut des Lammes, die mit ihm •ohne Tren- 
nung und ohne Vermischung" geeint ist. Der Tempel bleibt in der unbe- 
wegten Ruhe des großen Sabbats - dem Ziel der trinitarischen Bewe- 
gung. Der Kreis der kosmischen Liturgie ist geschlossen. Hier ist die 
eschatologische Schau des neuen Jerusalem. Die goldene Tempel-Partie, 
die sich wie eine Schutzmacht heraushebt, symbolisiert den mütterlichen 
Schutz der Theotokos, der Gottesgebärerin, und des Priestertums der 
Heiligen; sie weist hin auf den Schleier der hl. Jungfrau, den Pokrov. 

Nach der Überlieferung wurde vom Baum des Lebens das Holz für das 
Kreuz des Herrn genommen. Seine Form ist die unsichtbare, aber über- 
aus wirkliche Achse der ganzen Komposition. Die Aureole, der Licht- 
kreis um das Haupt des Vaters, der Kelch und das Zeichen der Erde fin- 
den sich auf der gleichen vertikalen Linie, die die Ikone in zwei Teile 
teilt und sich mit der Horizontalen, die die Lichtnimben der seitlichen 
Engel verbindet, schneidet und ein Kreuz bildet. So ist das Kreuz einge- 
zeichnet in den geheiligten Kreis des göttlichen Lebens. Es ist die leben- 
dige Achse der trinitarischen Liebe. •Der Vater ist die kreuzigende 
Liebe; der Sohn ist die gekreuzigte Liebe; der Heilige Geist ist das 
Kreuz der Liebe, seine unbesiegbare Macht."  Eine  Bewegung geht 



Paul Evdokimov 188 

Die Perspektive 
auf mich hin 

Die Szepter 
der Sehnsucht 

Der Kelch 
des geopferten Lammes 

Das Kreuz 
der Erlösung des Alls 

Das Rechteck 
der irdischen Wirklichkeit 

Das Dreieck 
der dreifaltigen Majestät 

Der Kreisbogen 
der Einheit von 
Gott und Welt 

gleichsam durch die Arme des Kreuzes, die wie die ausgespannten Arme 
Christi das Universum umfassen: •Wenn ich von der Erde erhöht sein 
werde, werde ich alle an mich ziehen." (Joh 12,32) Sohn und Geist sind 
die beiden Hände des Vaters. Wenn man die Ecken des Tisches mit dem 
Punkt verbindet, der sich gerade über dem Kopf des mittleren Engels 
befindet, erkennt man, daß die Engel genau in einem gleichseitigen 
Dreieck angeordnet sind. Das sinnbildet die Einheit und Gleichheit in 
der göttlichen Dreifaltigkeit; die Spitze ist der Vater als die göttliche 
Quelle. Zieht man eine Linie an den Außenkonturen der Engel entlang, 
so ergibt sich ein vollendeter Kreis, Zeichen der göttlichen Ewigkeit. 
Der Mittelpunkt dieses Kreises ist die Hand des Vaters. 

Rubljew unterscheidet sich von den Künstlern Italiens, die das Bild in 
einen Kreis hineinkomponieren. Bei ihm sind es die Engel selbst, die 
einen Kreis bilden; dagegen ergibt sich durch die Konturen der ver- 
schiedenen Objekte (des Fußschemels, der Berge) ein Achteck, das Sym- 
bol des achten Tages. Die inneren Konturen der seitlichen Engel erge- 
ben die Form eines Kelches, gleichsam der Schlüssel zum Mysterium 
der Ikone. Die Verteilung der Massen, Proportionen und Maße sind ei- 











Die Ikone der heiligsten Dreifaltigkeit 189 

nem System von Beziehungen von ausgewogener Vollkommenheit un- 
terworfen. Aber im Innern dieses Rahmens zeigt Rubljew eine große 
Freiheit der Mittel, um gegebenenfalls den Aussagesinn zu akzentuie- 
ren. So sind der Becher und die Hand des Vaters leicht von der Mitte 
weg nach unten und nach rechts hin verschoben, während das Haupt ein 
wenig zur Linken der vertikalen Achse geneigt ist. Der Effekt ist genial 
erreicht; die fast unmerklichen Abweichungen der Gewandfalten, die 
von der linken Schulter stufenförmig herabfallen, lenken den Blick auf 
die Hand, die den Kelch segnet, also zu dem geistigen Zentrum der 
Komposition, noch verstärkt und verdeutlicht durch das Zusammen- 
spiel der rechten Linien und des Altars. 

Die Füße der Engel berühren nur leicht den Fußschemel; ihre umge- 
kehrte Perspektive gibt den Eindruck von einer Leichtigkeit, die von al- 
lem materiellen Gewicht frei ist; dieses ätherische Ganze schwingt sich 
auf zur Höhe. Man fühlt sich hinversetzt zu dem, was Makarios die 
•Fluren des Herzens" nennt, in die unendlichen Räume des göttlichen 
Herzens. 

Die Gestalten sind in etwas verschrägter Frontalstellung wiedergege- 
ben; so erscheint ihre Schulterbreite vermindert, und die geschmeidige 
und plastische Linie gleitet den langgestreckten Silhouetten entlang in 
himmlischer Eleganz. Auch die leicht abgewendeten Gesichter sind von 
derselben länglichen Form. Die geraden Linien drücken das Element 
der Kraft aus, harmonieren mit den rundlaufenden Linien und entzük- 
ken durch geradezu musikalischen Rhythmus und jugendliche Frische, 
die die Gnade der Kraftfülle aussingt. Die Umrisse geben der Bewegung 
weit mehr Ausdruck als die Flächen; die Weite der Gewänder läßt die 
leichten Körper erspüren, und die prächtige Haartracht unterstreicht die 
Zartheit ihre edlen Gesichter und ihrer Reinheit. 

Die Haltung des Vaters ist von Monumentalität. Sie strömt hierati- 
schen Frieden und Unbewegtheit aus, actus purus (reines Tun), das Voll- 
endete, das statische Prinzip der Ewigkeit - aber zu gleicher Zeit geht in 
erstaunlichem Kontrast vom rechten Arm eine wachsende Bewegung 
aus; die starke Beugung des Armes paßt zur kraftvollen Neigung des 
Halses und des Hauptes als Ausdruck des dynamischen Prinzips. Das 
unaussprechliche Mysterium Gottes erscheint in dieser Synthese von 
Unbewegtheit und Bewegung: das Absolute der Philosophen, der actus 
purus der Theologen, Metapher für den lebendigen Gott der Bibel, •un- 
ser Vater, der in den Himmeln ist" (Mt 6,9). 

Die Macht Gottes, die unser Credo bekennt: •Ich glaube an den all- 
mächtigen Vater", ist die Macht der Liebe des Vaters, die sich in dem 
Blick des Engels der Mitte ausspricht. Er ist die Liebe, und gerade 



Paul Evdokimov 190 

darum kann er sich nur in der Gemeinsamkeit offenbaren. •Niemand 
kommt zu meinem Vater als durch mich" (Joh 14,6b); und wiederum: 
•Niemand kann zu mir kommen, wenn nicht der Vater, der mich ge- 
sandt hat, ihn zu mir führt." (Joh 6,44) Das ist keineswegs Engführung 
oder Exklusivität des Evangeliums, sondern die umstürzende Offenba- 
rung der Natur der Liebe selbst. Außerhalb der Gemeinschaft von 
Mensch und Gott kann man keine Erkenntnis von Gott haben, und 
diese ist immer trinitarisch und führt hinein in die Gemeinschaft zwi- 
schen Vater und Sohn. Sie macht verstehen, warum der Vater sich nie- 
mals direkt offenbart. Er ist die Quelle, und gerade darum ist er das 
Schweigen; er offenbart sich von Ewigkeit her - aber in der Zweiheit 
von Sohn und Geist. Die Ikone zeigt diese Communio, deren lebendiger 
Brennpunkt der Kelch ist. 

Die rechte Seite des mittleren Engels weitet sich in dem Maße, wie sie 
sich dem Engel zur Linken nähert. In der Sprache des Symbols sind die 
konvexen, nach außen gehenden Krümmungen Bezeichnung für Aus- 
druck, Wort, Ausbreitung, Enthüllung; dagegen bedeuten konkave, 
nach innen gehende Kurven Gehorsam, Aufmerksamkeit, Leere, Emp- 
fänglichkeit. Der Vater ist seinem Sohn zugewandt. Er spricht. Die Be- 
wegung, die durch sein Wesen geht, ist Ek-Stase. Er spricht sich ganz in 
den Sohn hinein: •Der Vater ist in mir. Alles, was der Vater hat, ist 
mein!" (Vgl. Joh 14,10; 16,15) 

Der Sohn hört. Der Fall seines Gewandes drückt höchst gespannte 
Aufmerksamkeit aus: Lassen-seiner-selbst. Er verzichtet auf sich, um 
nur das Wort seines Vaters zu sein: •Die Worte, die ich zu euch rede, 
sage ich nicht von mir aus. Der Vater, der in mir ist, er vollbringt seine 
eigenen Werke." (Joh 14,10) Seine rechte Hand wiederholt die Geste 
des Vaters: den Segen. Die beiden Finger künden den Weg des Heiles - 
die Vereinigung der beiden Naturen in Christus -, die Einführung des 
Menschen in die Gemeinschaft des Vaters. 

Die fallende Hand des rechten Engels weist auf die Richtung des Se- 
gens hin, auf die Erde. Diese Hand scheint zu bedecken, zu behüten, zu 
•brüten" (wie der Ausdruck des biblischen Schöpfungsberichtes sagt). 
Über dem Rechteck der Welt erscheint diese Hand wie die ausgebreite- 
ten Flügel der reinen Taube. 

Die zarten Linien des rechten Engels haben etwas Mütterliches an 
sich. Er ist der Tröster, aber er ist auch der Geist: der Geist des Lebens. 
Er ist es, der das Leben gibt und aus dem alles entspringt. Er ist die 
dritte Weise der göttlichen Liebe. Seine Haltung ist von der Haltung der 
beiden anderen Engel unterschieden; mit der Neigung des Kopfes und 
dem Rhythmus seines ganzen Wesens gibt er sich hinein in die Zunei- 



Die Ikone der heiligsten Dreifaltigkeit 191 

gung von Vater und Sohn. Er ist der Geist der Gemeinsamkeit, der cir- 
cumincessio (des Ineinanderwohnens der göttlichen Personen). Deshalb 
nimmt die gesamte Bildbewegung von ihm ihren Ausgang. In seinem 
Hauch geht der Vater zu seinem Sohn, empfängt der Sohn seinen Vater, 
ertönt das ewige Wort. Johannes Damascenus sagt: •Durch den Heili- 
gen Geist erkennen wir Christus, den Sohn Gottes, und durch den Sohn 
schauen wir den Vater." In der Epiphanie, der Taufe Jesu, kommt der 
Vater in der Bewegung der Geisttaube zum Sohn. 

In verhaltener, aber deutlicher, unaussagbarer Traurigkeit, einer Di- 
mension der göttlichen Liebe, neigt der Vater sein Haupt dem Sohn zu. 
Er scheint von dem geschlachteten Lamm zu sprechen, dessen Opfer im 
gesegneten Kelch auf dem Tisch der Erde liegt. Die aufrechte Haltung 
des Sohnes zeigt seine Aufmerksamkeit; sein Antlitz ist wie umschattet 
vom Kreuz. Nachdenklich gibt er seiner Übereinstimmung durch den 
gleichen Segensgestus Ausdruck. Wenn der Blick des Vaters in seiner 
bodenlosen Tiefe den einzigen Weg des Heiles betrachtet, so bedeutet 
das kaum wahrnehmbare Sich-Heben im Blick des Sohnes dessen Ein- 
verständnis. Und der Heilige Geist beugt sich dem Vater zu. Ganz einge- 
taucht in die Kontemplation des Mysteriums, zeigt sein zur Welt hin 
ausgestreckter Arm die niedersteigende Bewegung. Er scheint bereits 
Pfingsten und die sich manifestierende Gottesmacht auf die irdische 
Mission des Sohnes hinabzusenken. Seine Haltung des gehorchenden 
Weiterwirkens ist die Erfüllung des Evangeliums. 

Die Farben der Ikonen haben ihre eigene Sprache. Bei Rubljew errei- 
chen sie einen unvergleichlichen Reichtum, einen musikalischen Vollak- 
kord, der die ganze Tonskala von Ausdruckskraft bis zur zartesten Nu- 
ance in allen Details der Komposition weiterklingen läßt. Aber es sind 
keine •bunten" Effekte; denn nichts darf die Tiefe der göttlichen Samm- 
lung und Konzentration stören. Schatten gibt es nicht; keine Einzelheit 
steht in besonderem Licht; jede sendet ihr eigenes Licht aus, das aus 
verborgenem Ursprung aufstrahlt. Die dichte Farbigkeit der Zentralge- 
stalt wird gesteigert durch den Kontrast zur Helle des Tisches und re- 
flektiert in dem seidigen Schillern der beiden anderen Engel. 

Der tiefe Purpur (die göttliche Liebe) und das schwere Blau (die 
himmlische Wirklichkeit) bilden mit dem schimmernden Gold der Flü- 
gel (dem göttlichen Überfluß) einen vollkommenen Akkord, der weiter- 
klingt und sich wiederfindet in einer sanften Tonalität. Zartrosa und 
Lila zur Linken, sanftes Blau und Silbergrün zur Rechten: Es ist wie 
eine vorsichtige Entschleierung, eine stufenweise Initiation. Das Gold 
der Throne - des Gottesbesitzes - spricht vom überfließenden trinitari- 
schen Leben. Die blaue Farbe - das Rubljew-Blau genannt - übersetzt 



Paul Evdokimov 192 

die Farbe der himmlischen Trinität und des Paradieses in bildhafte 
Sichtbarkeit; sie wird leuchtender und leuchtender und ist das himmli- 
sche Licht selbst, das in der Ikone aufscheint. 

Der in der Dichte der Farben und in der* blendenden Helle seines 
Lichtes unzugängliche Vater offenbart sich im verhangenen Licht des 
Sohnes und des Heiligen Geistes. Die Bildkomposition macht, aus der 
Distanz betrachtet, gleichsam den Eindruck einer Flamme in Rot und 
Blau. Alles funkelt in der leuchtenden Luft des göttlichen Mittags: •Wer 
mir nahe ist, ist dem Feuer nahe!" 

Die Hand des Vaters hält Anfang und Ende fest. Sie ist über den 
Kelch hin ausgestreckt. Das vor Grundlegung der Welt geschlachtete 
Lamm und der Tempel des Lammes, das neue Jerusalem, das heilige 
Gastmahl Christi und sein Versprechen, von der Frucht des Weinstocks 
im Reich des Vaters zu trinken, fügen die Zeit in das Jetzt der Ewigkeit 
ein. Der Kelch strahlt auf, in den die leuchtende Helle des Gotteswortes 
zurückstrahlt; es ist das Leuchten des göttlichen Herzens, das gegensei- 
tige Geschenk der drei göttlichen Personen. 

Von der Ikone geht ein mächtiger Anruf aus: •Seid eins, wie ich und 
der Vater eins sind!" (vgl. Joh 17) Der Mensch ist als Bild des trinitari- 
schen Gottes geschaffen; in seine Natur ist die Gemeinschaft der Kirche 
als seine letzte Wirklichkeit eingeschrieben. Alle Menschen sind geru- 
fen, sich um den einen und gleichen Kelch zu vereinigen, sich hinaufzu- 
begeben zum göttlichen Herzen und teilzunehmen an dem messiani- 
schen Mahl, um der eine Tempel des Lammes zu werden. •Durch das 
ewige Leben (den Geist) erkennen sie dich, den allein wahren Gott, und 
den du gesandt hast, Jesus Christus." (Joh 17,3) 

Die Vision Rubljews kommt in diesem eschatologischen Ausblick zur 
Vollendung. Es ist eine Vorwegnahme des Königreichs der Himmel, 
ganz eingetaucht in das Licht, das nicht von dieser Welt ist; ganz einge- 
taucht auch in lauterste, selbstlose Freude, in eine göttliche Freude, die 
der Tatsache entspringt, daß die Dreifaltigkeit existiert, wir geliebt sind 
und daß alles Gnade ist. Staunen bricht in der Seele auf, und sie ver- 
stummt. Die Mystiker sprechen niemals vom Allerletzten; nur das 
Schweigen der Liebe dringt in es ein. 


