Warum hast du mich verlassen?

Der Sinn des Klagegebets*

Antoon Schoors, Leuven

Das Problem

Das Buch der Psalmen besteht zu etwa 40 Prozent aus Klagegebeten. Da
das Psalmenbuch das Riickgrat von Chor- und Stundengebet bildet, hat
man dann auch in der Kirche diese Klagegebete ununterbrochen in den
Mund genommen. Und trotzdem wurde das Klagegebet in der Gebetsli-
teratur christlichen Ursprungs zu einem vergessenen Genre.

,Am Anfang steht also das Unbehagen und die Neugierde, die die
Vermutung auslosen, daB das Klagegebet tatsdchlich in der Spiritualitét
der Kirche ein verdringtes Phinomen zu sein scheint. Ein Blick in litur-
gische Biicher, in Gesangbiicher wie aber auch in einen groBen Teil zeit-
genossischer Meditationsliteratur bestitigt diese Vermutung: Der ele-
mentare menschliche Sprechakt der Klage und Anklage kommt weder
auf weiten Strecken spiritueller Vorlagen noch im approbierten liturgi-
schen Bereich christlicher Gebetstexte vor. Er scheint schon lange aus
der christlichen Gebetswelt abgedringt worden zu sein und 1dBt sich
heute allenfalls in der Volksfrommigkeit der Wallfahrtsorte, besonders
in der marianischen Verehrung, aber auch in depravierter und kriminali-
sierter Form im Fluch wiederfinden.” (19)

Daran will O. Fuchs etwas dndern, indem er aufzeigt, dafl auch im
christlichen Beten das Klagegebet eine unersetzliche Rolle zu spielen
hat. Insbesondere in unserer Zeit mit ihren individuellen und kollekti-
ven Leidenserfahrungen fiihlt der Glaubige das Bediirfnis, dem Leiden
betend zu begegnen, denn anders stiinde er auBerhalb des Feldes der
realen menschlichen Erfahrungen.

, Kirchlich-christliche Spiritualitdt muB sich auf die Klage als legitime
Gebetsform besinnen, damit sie
— 1. den Menschen in einem entscheidenden existentiellen Kommunika-
tionsbediirfnis, wie es der Sprechakt der Klage zum Ausdruck bringt, zu-
tiefst ernst nimmt und ihm in der Extremsituation der Not und des Lei-

# Der Artikel beruht auf einer Besprechung des Buches von Ottmar Fuchs, Die Klage als
Gebet. Eine theologische Besinnung am Beispiel des Psalms 22. Miinchen, Kosel 1982. 372
S., kart., DM 58.-, die in kiirzerer Form in der belgischen Zeitung ,,De Standaard® abge-
druckt ist; die vorliegende Ubersetzung stammt von Wolfgang Kreilinger.



Antoon Schoors 194

des spirituelle Versprachlichungsmoglichkeit schenkt, dergestalt daB
sich der Beter in eine Kommunikationssituation hineinbegeben kann,
die — wie eine Ellipse — zwei kommunikative Kerne aufweist: einmal die
im Sprechakt der Klage aufgenommene Ich-Du-Beziehung zu Gott als
dem horenden Adressaten, zum anderen die Ich-Thr-(Beter und Ge-
meinde) und Wir-Du-(Gemeinde und Gott)-Beziehung des Beters im
Kontext einer solidarischen Gemeinschaft, die seine Klage hért und mit-
trigt;

- 2. den Christen dazu ermutigt, sich in seinem menschlichen Bediirfnis
nach der Aussprache der Klage hineinzubegeben in eine Begegnung mit
Gott, die Gort tatsachlich zutiefst ernst nimmt als Partner des gesamten
Lebens mit seinen Hohen und Tiefen, mit den extremen Erfahrungsmég-
lichkeiten eines Lebens, dergestalt daB Gott vom Menschen auch aus
der Situation der Not heraus als ernsthafter und unverfiigbarer Partner
in eine Auseinandersetzung hinein angesprochen wird, der erst mithsam
wieder abzuringen ist, wer denn nun, in verinderter Situation und Zu-
kunft, Gott fiir das eigene Leben ist und sein wird.“ (19f)

Die Methode

Es stellt sich also die Frage, wie der Gldubige seine Leidenserfahrung in
seinem Verhiltnis zu Gott in Worte kleiden und somit zugleich bewilti-
gen kann. Fuchs ist davon iiberzeugt, daB} das alttestamentliche Klagege-
bet geeignete Modelle fiir eine zeitgemidBe Klage-Spiritualitit bietet.
Die Erhebung des Modells sucht er in einer strukturalen Analyse von
Ps 22, dem Klagegebet schlechthin (vgl. 28-43), welches auch Jesus in
seiner Sterbestunde gebetet hat: ,,Mein Gott, mein Gott, warum hast Du
mich verlassen?“ (Mk 15,34) Eine solche Analyse sucht nach der Kom-
munikationsstruktur eines Textes und weist sowohl den inhaltlichen als
auch den beziehungsbezogenen Elementen, die hinter dem Text stecken,
ihren Platz in einem Tiefenmodell zu (vgl. 43-50). Mit anderen Worten:
Es geht um die Frage: Welche Beziehungen kommen hier zum Ausdruck
(Ich - Gott - die anderen), und was wird in diesen Beziehungen letztlich
zur Sprache gebracht? Wenn man das Tiefenmodell eines solchen Ge-
betstextes kennt, kann man nicht nur den Text selber besser verstehen,
sondern auch anhand der eigenen Situation eigene Varianten derselben
Kommunikationsstruktur in Worte fassen. Ein modernes Vorbild hierzu
sind die lateinamerikanischen Psalmen von Ernesto Cardenal (vgl. 45).
Weil aber die strukturalistische Untersuchung ein sehr hohes Abstrak-
tionsniveau erreicht, beruft sich der Autor auch auf die historisch-kriti-
sche Exegese, um die typisch biblischen Hintergriinde zu erhellen und



Der Sinn des Klagegebets 195

somit das abstrakte Modell mehr inhaltlich und konkret zu fiillen (vgl.
50). Er bezweifelt nicht, daB man auch auf intuitivem Weg zu denselben
Resultaten kommen kann, denn sonst kdnnte ja nur ein hochgeschulter
Analytiker dazu imstande sein, ein richtiges Klagegebet auszusprechen
(vgl. 60). Weil es sich hier aber um eine wissenschaftliche Untersuchung
handelt, will er diesem kritischen Weg folgen, um so zwei Gefahren zu
meiden: zundchst den Biblizismus, der so sehr am konkreten, zeitgebun-
denen Bibeltext hiangenbleibt, daB der heutige Mensch nicht mehr ernst-
genommen wird und somit den Anschluf3 an die Texte verliert. Daneben
gibt es die Gefahr einer zu spekulativen Textrezeption, die den Bibeltext
unter eigenen Ideologien und Liebhabereien erstickt (vgl. 61).

Das Ergebnis

Wenn man sich mit viel Ausdauer durch die trockenen und ziemlich
weitldufigen Analysen (vgl. 65-166) hindurchgearbeitet hat, dann
kommt man zu dem Ergebnis, dal Ps 22 als ein Konfliktgesprich mit
Gott angesehen werden kann mit dem folgenden strukturellen Kern:
»Ein Sprechakt gilt als Sprechakt der Klage:
- 1. wenn ein Beter in einem an seiner Notsituation orientierten Rufen
Gott die Frage vorwerfen kann nach der Diastase (dem Abstand) zwi-
schen geschilderter Notsituation und dem in der kollektiven und biogra-
phischen Erinnerung versprochenen Heil, dergestalt daB die Frage Not
und Gottesbeziehung (als Verborgenheit seines Heils) zusammenbringt
und nach der gegenwirtigen wechselseitigen Beziehung mit Gott forscht
(Offenheit fiir Vertrauen und Erwartung).” (174)
2. Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen,
bist fern meinem Schreien, den Worten meiner Klage?
5. Dir haben unsere Viter vertraut,
sie haben vertraut, und du hast sie gerettet.
7. Ich aber bin ein Wurm und kein Mensch,
der Leute Spott, vom Volk verachtet.
11. Von Geburt an bin ich geworfen auf dich,
vom Mutterleib an bist du mein Gott.
- 2. wenn dieser Frageruf offen ist fiir anwachsendes Vertrauen, das
Gott zutraut, die — die Notsituation scharf nachzeichnende - Bitte zu er-
héren, bis hin zum festen Glauben an seine Treue, die wieder eine gute
Erinnerung (Erwartung) der Zukunft als reale Méglichkeit zulaBt. (174)
12. Sei mir nicht fern,
denn die Not ist nahe,
und niemand ist da, der hilft.



Antoon Schoors 196

15. Ich bin hingeschiittet wie Wasser,
gelost haben sich alle meine Glieder.
Mein Herz ist in meinem Leib wie Wachs zerflossen.
16. Meine Kehle ist trocken wie eine Scherbe,
die Zunge klebt mir am Gaumen,
du legst mich in den Staub des Todes.
20. Du aber, Herr, halte dich nicht fern!
Du, meine Stirke, eil mir zu Hilfe!
22. Rette mich vor dem Rachen des Lowen,
vor den Hornern der Biiffel: du antwortest mir!
- ,,3. wenn dieser Bittruf weiterwichst zum H6éhepunkt des Vertrauens,
zum Lobpreis Gottes als aktuelle sprachliche Tat und zukunftsoffenes
Versprechen, als appellative (anrufende) Eroffnung einer intensiven
neuen Gottesbeziehung (Gottesfurcht, Anerkennung Gottes) fiir den Be-
ter wie auch fiir andere, so daB schlieBlich im gemeinsamen Lobpreis
des Herrn die soziale Erfahrung seines Heils beginnt: in der weiterer-
zdhlenden Erinnerung des Heils.* (174)
23. Ich will deinen Namen meinen Briidern verkiinden,
inmitten der Gemeinde dich preisen.
24. Die ihr den Herrn fiirchtet, preist ihn,
ihr alle vom Stamme Jakobs, rithmt ihn;
erschauert alle vor ihmn, ihr Nachkommen Israels!
26. Deine Treue preise ich in grofier Gemeinde;
ich erfiille meine Geliibde vor denen, die Gott fiirchten.
31. Mein Stamm wird ihm dienen.
Vom Herrn wird man dem kiinftigen Geschlecht erzihlen.
Die tatsdchliche Not wird hier nicht gezwungenermaBen iiberwunden,
es wird aber wohl iiberwunden die drohende Trennung von Gott, seine
Abwesenheit, die Drohung, Gott nicht mehr zum Gesprichspartner zu
haben. Wann liegt also die Sprachhandlung eines Klagegebetes vor?
Wenn der betende Mensch Gott aus seiner Not heraus die Frage vorle-
gen kann, wie sich seine Notsituation reimen 146t mit dem Heilshandeln
Gottes, welches ihm durch die Glaubenstradition versprochen war.
Diese Frage aber bleibt offen fiir ein wachsendes Vertrauen, daB Gott
das Gebet erhoren wird, fiir den Glauben in Gottes Treue, der die Hoff-
nung auf eine gute Zukunft als reale Moglichkeit offenhilt. So wichst
das Gebet weiter auf einen H6hepunkt an Vertrauen zu, auf die Lob-
preisung Gottes sowohl im aktuellen Beten als auch in der Form eines
Versprechens, Gott in Zukunft loben zu wollen in der Gemeinschaft, ein
Versprechen, das keine Bedingungen stellt (,,Wenn ich gesund werde,
werde ich Dich lobpreisen®), sondern das die Erneuerung und Verstiir-



Der Sinn des Klagegebets 197

kung der Verbindung mit Gott zum Ausdruck bringt. In dieser Verbin-
dung verliert die Not ihren verfremdenden Charakter. In einem solchen
Versprechen wird zwar noch geklagt, aber zugleich schon das Lob Got-
tes ausgesprochen: Es ist ein Erkennen Gottes und seines Heils, das bis
in das Heute reicht.
Am SchluB des Psalmengebetes (Ps 22,27-32) wird diese Lobesbezeu-
gung bis zum Eschatologischen erweitert (vgl. 266-277).
28. Alle Enden der Erde sollen daran denken
und werden umkehren zum Herrn:
Vor ihm werfen sich alle Stimme der Volker nieder.
29. Denn der Herr regiert als Konig;
er herrscht tiber die Volker.

Das Gottesbild

Diese ganze Sprachhandlung des Klagegebetes hidngt zusammen mit
dem biblischen Glauben (vgl. 204-216). Dieser besteht nicht aus einem
Mehr-Wissen, so daB ein Glaubender besser als ein Nicht-Glaubender
seine Notlage begreifen konnte, sondern aus einer Verbindung zwischen
Gott und Mensch; es ist ein ,,Feststehen® in Gott, ein Sich-stark-Fiihlen
in Gott, ein Von-Gott-her-sicher-Sein (vgl. 330-341).

,,Der Vorwurf, da} die Gottesbilder des Alten Testamentes zu anthro-
pomorph seien, greift nicht: In den Bildern und Analogien des Alten Te-
stamentes wird Gott ,wenigstens* als personales Gegeniiber gerettet, mit
all den Ungereimtheiten und Geheimnissen, die diese Bilder als solche
wie auch in dem, was sie bebildern, offen lassen. Wo Menschen sich
aber mit mehr oder weniger grof3en Denksystemen und argumentativen
Kategorien auf das Problem ,Gott‘ stiirzen, gehen sie mit Gott anthropo-
morpher (im Sinne menschlicher Denkmdéglichkeiten) um als Israel.
Diese Uberlegung entlarvt die ungehemmte rationalistische Systemati-
sierung Gottes noch einmal auf einer tieferen Ebene als Unféhigkeit,
sich in Vertrauen und Mut auf die Begegnung mit Gott einzulassen. Da-
mit sind wir beim Kernthema der Klage, ja des alttestamentlichen Glau-
bens tiberhaupt gelandet: beim Vertrauen zu Jahwe. Die tiefere Wurzel
dafiir, nicht mehr klagen zu konnen und sich nicht mehr klagen zu
trauen, liegt in der schwindenden Fihigkeit, seine Zuflucht nicht in si-
chernden und absichernden Denkfiguren, sondern bei Gott zu finden.
(356)

Die Spannung ,,Unheilssituation - Heilsgott* auszuhalten ist fir
Fuchs authentischer als ein zu hastiges Suchen nach einer Schuld als Ur-
sache von Leid.



Antoon Schoors 198

»Auch die Frage nach dem Verhiltnis von Schuld und Not ist von da-
her neu zu bedenken. Beide GréB8en sind nicht kausal-kurzschliissig
(und damit emotional- und sozialpsychologisch erforschbare Siinden-
bockmechanismen und Gewaltstrategien provozierend) aufeinander zu-
zubringen. Sie sind vielmehr, konkret und personal gesehen, voneinan-
der zu trennen. Es gibt Not, fiir deren Erleben menschliche Schuld
(auch die der anderen) nie ausreicht, so daf3 man ihr Eintreten als Strafe
akzeptieren konnte. Auch kann Leid nicht vorschnell als gottgewollte
Heimsuchung zu akzeptieren sein, bevor nicht die durchstandene Phase
des Konfliktes und der Rebellion riskiert worden ist!“ ( 358)

Wenn man ohne Nuancen Leiden erklért als Strafe des gerechten Got-
tes, dann entsteht mehr Angst vor Gott als Vertrauen in ihn: Der
Mensch fiirchtet sich nicht allein davor, vor Gott schuldig geworden zu
sein, sondern auch davor, mit seiner Klage gegeniiber Gott noch Schuld
auf sich zu laden. Das Leiden des Menschen wird verstindlich, aber der
Mensch bleibt in seiner Verfremdung sitzen. Andererseits wird die uner-
griindliche Treue Gottes nicht mehr ernstgenommen, sondern aufgeldst
in ein rationales System von Aktion und Reaktion, von Schuld und
Strafe. Wenn der Mensch nicht mehr riskiert, Gott seine Notlage zu Fii-
Ben zu werfen, stirbt das biblische Klagegebet. Derart einseitige Beto-
nung des Strafcharakters von Leiden ist der Hauptfaktor fiir die Ver-
nachlédssigung des Klagegebetes.

»30 wird der Sprechakt der Klage auch zu einer scharfen Kritik fiir
eine Spiritualitdt, in der menschliche Geschichte und Emotionalitit auf
die synchrone Einheitsfigur einer falsch verstandenen Gottergebenheit
reduziert worden sind. Der Mensch kann sich nicht in jeder Sekunde
seines Lebens spontan und unmittelbar in die ,Vorsehung® hineinbege-
ben. Diese Karikatur eines ,geistlichen Menschen‘ nimmt nicht mehr
ernst, daB3 zum menschlichen Sein, zu jeder menschlichen Beziehung im-
mer beides gehort: ,Widerstand und Ergebung‘, Distanz und Nihe,
Klage und Hingabe. Erst das erstere gibt dem zweiteren die notige Kraft
und dramatische Energie und erlost es von einer blutleeren Schemenhaf-
tigkeit.

Alle Anerkennung katastrophaler Realitét, die nicht durch die Klage
geht, ist lebenstétend und unverantwortlich. Eine Gottesbeziehung, in
der keine Konfliktgesprache moglich sind, ist seicht und lebensfern:
Klageabstinenz bedeutet Beziehungs- und Lebensverlust!* ( 359)

Der alttestamentliche Beter, dessen Klage bis an die Grenze der An-
klage geht, 6ffnet seinen Schreien hinein in die klagende Frage,; aber da-
mit stellt er seine Not aus dem unpersdnlichen Schicksalserleben heraus
und in die personale Wirklichkeit vor Gott hinein.



Der Sinn des Klagegebets 199
Der Glaube

Eine systematische Lehre von Gott, die seine Eigenschaften und Hand-
lungen klassifiziert, qualifiziert und zu einem durchsichtigen Ganzen
macht, wird langsam zur Ideologie. Das Geheimnis Gottes wird dann zu
einer Eigenschaft neben anderen, und man vergift, daf3 der persénliche
Gott nicht als ein Faktor in einem geschlossenen Weltbild angesehen
werden darf (vgl. 355). Glaubig sein heifit nicht sosehr, eine bestimmte
Meinung auf weltanschaulichem Gebiet zu vertreten, sondern vielmehr
mit Gott in eine Beziehung zu treten, die auch fiir die Beziehung mit an-
deren neue Perspektiven eroffnet.

,Wo der Mensch es nicht mehr wagt, Gott als Adressaten seiner
Klage und damit als Verantwortlichen anzusprechen, wagt er es oft um
so mehr, Menschen zu verklagen und kurzschlissig fiir Mifistinde ver-
antwortlich zu machen. Wo die Spiritualitit Widerspriiche nicht mehr
aushilt, werden letztere in die Umwelt hineinverlagert. Entzweiung und
Spaltung sind die Folgen. Aus der Beziehung mit Gott herausverdringte
Konflikte und Krisen lassen den Gliaubigen konflikt- und krisenunféhig
werden. Aus diesem Blickwinkel zeigt sich die Spiritualitit der Klage als
Bedingung der Moglichkeit zum Aushalten zwischenmenschlicher Span-
nungen und Krisen und zur Verhinderung vorschnell emotional entla-
stender siindenbockartiger Schwarzweifzeichnungen.* (344 f)

In dem Klagegebet kommen zwei konstitutive Gegebenheiten der bi-
blischen Anthropologie und Theologie zu ihrem Recht: der menschliche
Wille zur Selbstbehauptung und die gldubige Erkenntnis Gottes. Beide
stehen sich am Beginn des Klagegebetes gegeniiber, werden am Ende so
miteinander verséhnt, da3 sie einander nicht ausschalten; in einer dia-
lektischen Einheit, im Dialog, findet die Behauptung des Menschen sich
selbst wieder in der Erkenntnis Gottes, und die Anerkenntnis Gottes
wird zum geistlichen und sozialen Raum fiir die Bestitigung des Men-
schen (vgl. 351f). Kriterium fiir den ,,Erfolg” eines Klagegebetes ist
nicht eine wunderbare Verinderung der Notlage (vgl. 178-189), sondern
das noch viel wunderbarere Geschehen von Glaube, Hoffnung und
Liebe (vgl. 354). ,,Unsere Verkiindigung muf3 den Mut haben zu sagen,
daB die letzte Sinnfrage nur dann richtig gestellt ist, wenn sie die Frage
der freien Liebe ist, die sich loslassen und das Unbegreifliche als das
wunderbar und selig Selbstverstindliche erleben kann. In der christli-
chen Verkiindigung darf kein Gott angeboten werden, der insgeheim
dem menschlichen Egoismus untertan wére, auch nicht dem sublimen
Egoismus seiner Rationalitdt.” (K. Rahner)





