
Warum hast du mich verlassen? 
Der Sinn des Klagegebets* 

Antoon Schoors, Leuven 

Das Problem 

Das Buch der Psalmen besteht zu etwa 40 Prozent aus Klagegebeten. Da 
das Psalmenbuch das Rückgrat von Chor- und Stundengebet bildet, hat 
man dann auch in der Kirche diese Klagegebete ununterbrochen in den 
Mund genommen. Und trotzdem wurde das Klagegebet in der Gebetsli- 
teratur christlichen Ursprungs zu einem vergessenen Genre. 

•Am Anfang steht also das Unbehagen und die Neugierde, die die 
Vermutung auslösen, daß das Klagegebet tatsächlich in der Spiritualität 
der Kirche ein verdrängtes Phänomen zu sein scheint. Ein Blick in litur- 
gische Bücher, in Gesangbücher wie aber auch in einen großen Teil zeit- 
genössischer Meditationsliteratur bestätigt diese Vermutung: Der ele- 
mentare menschliche Sprechakt der Klage und Anklage kommt weder 
auf weiten Strecken spiritueller Vorlagen noch im approbierten liturgi- 
schen Bereich christlicher Gebetstexte vor. Er scheint schon lange aus 
der christlichen Gebetswelt abgedrängt worden zu sein und läßt sich 
heute allenfalls in der Volksfrömmigkeit der Wallfahrtsorte, besonders 
in der marianischen Verehrung, aber auch in depravierter und kriminali- 
sierter Form im Fluch wiederfinden." (19) 

Daran will O. Fuchs etwas ändern, indem er aufzeigt, daß auch im 
christlichen Beten das Klagegebet eine unersetzliche Rolle zu spielen 
hat. Insbesondere in unserer Zeit mit ihren individuellen und kollekti- 
ven Leidenserfahrungen fühlt der Gläubige das Bedürfnis, dem Leiden 
betend zu begegnen, denn anders stünde er außerhalb des Feldes der 
realen menschlichen Erfahrungen. 

•Kirchlich-christliche Spiritualität muß sich auf die Klage als legitime 
Gebetsform besinnen, damit sie 
- 1. den Menschen in einem entscheidenden existentiellen Kommunika- 
tionsbedürfnis, wie es der Sprechakt der Klage zum Ausdruck bringt, zu- 
tiefst ernst nimmt und ihm in der Extremsituation der Not und des Lei- 

s Der Artikel beruht auf einer Besprechung des Buches von Ottmar Fuchs, Die Klage als 
Gebet. Eine theologische Besinnung am Beispiel des Psalms 22. München, Kösel 1982. 372 
S., kart., DM 58,- die in kürzerer Form in der belgischen Zeitung •De Standaard" abge- 
druckt ist; die vorliegende Übersetzung stammt von Wolfgang Kreilinger. 



Antoon Schoors 194 

des spirituelle Versprachlichungsmöglichkeit schenkt, dergestalt daß 
sich der Beter in eine Kommunikationssituation hineinbegeben kann, 
die - wie eine Ellipse - zwei kommunikative Kerne aufweist: einmal die 
im Sprechakt der Klage aufgenommene Ich-Du-Beziehung zu Gott als 
dem hörenden Adressaten, zum anderen die Ich-Ihr-(Beter und Ge- 
meinde) und Wir-Du-(Gemeinde und Gott)-Beziehung des Beters im 
Kontext einer solidarischen Gemeinschaft, die seine Klage hört und mit- 
trägt; 
- 2. den Christen dazu ermutigt, sich in seinem menschlichen Bedürfnis 
nach der Aussprache der Klage hineinzubegeben in eine Begegnung mit 
Gott, die Gott tatsächlich zutiefst ernst nimmt als Partner des gesamten 
Lebens mit seinen Höhen und Tiefen, mit den extremen Erfahrungsmög- 
lichkeiten eines Lebens, dergestalt daß Gott vom Menschen auch aus 
der Situation der Not heraus als ernsthafter und unverfügbarer Partner 
in eine Auseinandersetzung hinein angesprochen wird, der erst mühsam 
wieder abzuringen ist, wer denn nun, in veränderter Situation und Zu- 
kunft, Gott für das eigene Leben ist und sein wird." (190 

Die Methode 

Es stellt sich also die Frage, wie der Gläubige seine Leidenserfahrung in 
seinem Verhältnis zu Gott in Worte kleiden und somit zugleich bewälti- 
gen kann. Fuchs ist davon überzeugt, daß das alttestamentliche Klagege- 
bet geeignete Modelle für eine zeitgemäße Klage-Spiritualität bietet. 

Die Erhebung des Modells sucht er in einer strukturalen Analyse von 
Ps 22, dem Klagegebet schlechthin (vgl. 28-43), welches auch Jesus in 
seiner Sterbestunde gebetet hat: •Mein Gott, mein Gott, warum hast Du 
mich verlassen?" (Mk 15,34) Eine solche Analyse sucht nach der Kom- 
munikationsstruktur eines Textes und weist sowohl den inhaltlichen als 
auch den beziehungsbezogenen Elementen, die hinter dem Text stecken, 
ihren Platz in einem Tiefenmodell zu (vgl. 43-50). Mit anderen Worten: 
Es geht um die Frage: Welche Beziehungen kommen hier zum Ausdruck 
(Ich - Gott - die anderen), und was wird in diesen Beziehungen letztlich 
zur Sprache gebracht? Wenn man das Tiefenmodell eines solchen Ge- 
betstextes kennt, kann man nicht nur den Text selber besser verstehen, 
sondern auch anhand der eigenen Situation eigene Varianten derselben 
Kommunikationsstruktur in Worte fassen. Ein modernes Vorbild hierzu 
sind die lateinamerikanischen Psalmen von Ernesto Cardenal (vgl. 45). 
Weil aber die strukturalistische Untersuchung ein sehr hohes Abstrak- 
tionsniveau erreicht, beruft sich der Autor auch auf die historisch-kriti- 
sche Exegese, um die typisch biblischen Hintergründe zu erhellen und 



Der Sinn des Klagegebets 195 

somit das abstrakte Modell mehr inhaltlich und konkret zu füllen (vgl. 
50). Er bezweifelt nicht, daß man auch auf intuitivem Weg zu denselben 
Resultaten kommen kann, denn sonst könnte ja nur ein hochgeschulter 
Analytiker dazu imstande sein, ein richtiges Klagegebet auszusprechen 
(vgl. 60). Weil es sich hier aber um eine wissenschaftliche Untersuchung 
handelt, will er diesem kritischen Weg folgen, um so zwei Gefahren zu 
meiden: zunächst den Biblizismus, der so sehr am konkreten, zeitgebun- 
denen Bibeltext hängenbleibt, daß der heutige Mensch nicht mehr ernst- 
genommen wird und somit den Anschluß an die Texte verliert. Daneben 
gibt es die Gefahr einer zu spekulativen Textrezeption, die den Bibeltext 
unter eigenen Ideologien und Liebhabereien erstickt (vgl. 61). 

Das Ergebnis 

Wenn man sich mit viel Ausdauer durch die trockenen und ziemlich 
weitläufigen   Analysen   (vgl.   65-166)   hindurchgearbeitet   hat,   dann 
kommt man zu dem Ergebnis, daß Ps 22 als ein Konfliktgespräch mit 
Gott angesehen werden kann mit dem folgenden strukturellen Kern: 

•Ein Sprechakt gilt als Sprechakt der Klage: 
- 1. wenn ein Beter in einem an seiner Notsituation orientierten Rufen 
Gott die Frage vorwerfen kann nach der Diastase (dem Abstand) zwi- 
schen geschilderter Notsituation und dem in der kollektiven und biogra- 
phischen Erinnerung versprochenen Heil, dergestalt daß die Frage Not 
und Gottesbeziehung (als Verborgenheit seines Heils) zusammenbringt 
und nach der gegenwärtigen wechselseitigen Beziehung mit Gott forscht 
(Offenheit für Vertrauen und Erwartung)." (174) 

2. Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen, 
bist fern meinem Schreien, den Worten meiner Klage? 

5. Dir haben unsere Väter vertraut, 
sie haben vertraut, und du hast sie gerettet. 

7. Ich aber bin ein Wurm und kein Mensch, 
der Leute Spott, vom Volk verachtet. 

11. Von Geburt an bin ich geworfen auf dich, 
vom Mutterleib an bist du mein Gott. 

- •2. wenn dieser Frageruf offen ist für anwachsendes Vertrauen, das 
Gott zutraut, die - die Notsituation scharf nachzeichnende - Bitte zu er- 
hören, bis hin zum festen Glauben an seine Treue, die wieder eine gute 
Erinnerung (Erwartung) der Zukunft als reale Möglichkeit zuläßt." (174) 

12. Sei mir nicht fern, 
denn die Not ist nahe, 
und niemand ist da, der hilft. 



Antoon Schoors 196 

15. Ich bin hingeschüttet wie Wasser, 
gelöst haben sich alle meine Glieder. 
Mein Herz ist in meinem Leib wie Wachs zerflossen. 

16. Meine Kehle ist trocken wie eine Scherbe, 
die Zunge klebt mir am Gaumen, 
du legst mich in den Staub des Todes. 

20. Du aber, Herr, halte dich nicht fern! 
Du, meine Stärke, eil mir zu Hilfe! 

22. Rette mich vor dem Rachen des Löwen, 
vor den Hörnern der Büffel: du antwortest mir! 

- •3. wenn dieser Bittruf weiterwächst zum Höhepunkt des Vertrauens, 
zum Lobpreis Gottes als aktuelle sprachliche Tat und zukunftsoffenes 
Versprechen, als appellative (anrufende) Eröffnung einer intensiven 
neuen Gottesbeziehung (Gottesfurcht, Anerkennung Gottes) für den Be- 
ter wie auch für andere, so daß schließlich im gemeinsamen Lobpreis 
des Herrn die soziale Erfahrung seines Heils beginnt: in der weiterer- 
zählenden Erinnerung des Heils." (174) 

23. Ich will deinen Namen meinen Brüdern verkünden, 
inmitten der Gemeinde dich preisen. 

24. Die ihr den Herrn fürchtet, preist ihn, 
ihr alle vom Stamme Jakobs, rühmt ihn; 
erschauert alle vor ihm, ihr Nachkommen Israels! 

26. Deine Treue preise ich in großer Gemeinde; 
ich erfülle meine Gelübde vor denen, die Gott fürchten. 

31. Mein Stamm wird ihm dienen. 
Vom Herrn wird man dem künftigen Geschlecht erzählen. 

Die tatsächliche Not wird hier nicht gezwungenermaßen überwunden, 
es wird aber wohl überwunden die drohende Trennung von Gott, seine 
Abwesenheit, die Drohung, Gott nicht mehr zum Gesprächspartner zu 
haben. Wann liegt also die Sprachhandlung eines Klagegebetes vor? 
Wenn der betende Mensch Gott aus seiner Not heraus die Frage vorle- 
gen kann, wie sich seine Notsituation reimen läßt mit dem Heilshandeln 
Gottes, welches ihm durch die Glaubenstradition versprochen war. 
Diese Frage aber bleibt offen für ein wachsendes Vertrauen, daß Gott 
das Gebet erhören wird, für den Glauben in Gottes Treue, der die Hoff- 
nung auf eine gute Zukunft als reale Möglichkeit offenhält. So wächst 
das Gebet weiter auf einen Höhepunkt an Vertrauen zu, auf die Lob- 
preisung Gottes sowohl im aktuellen Beten als auch in der Form eines 
Versprechens, Gott in Zukunft loben zu wollen in der Gemeinschaft, ein 
Versprechen, das keine Bedingungen stellt (•Wenn ich gesund werde, 
werde ich Dich lobpreisen"), sondern das die Erneuerung und Verstär- 



Der Sinn des Klagegebets 197 

kung der Verbindung mit Gott zum Ausdruck bringt. In dieser Verbin- 
dung verliert die Not ihren verfremdenden Charakter. In einem solchen 
Versprechen wird zwar noch geklagt, aber zugleich schon das Lob Got- 
tes ausgesprochen: Es ist ein Erkennen Gottes und seines Heils, das bis 
in das Heute reicht. 

Am Schluß des Psalmengebetes (Ps 22,27-32) wird diese Lobesbezeu- 
gung bis zum Eschatologischen erweitert (vgl. 266-277). 

28. Alle Enden der Erde sollen daran denken 
und werden umkehren zum Herrn: 
Vor ihm werfen sich alle Stämme der Völker nieder. 

29. Denn der Herr regiert als König; 
er herrscht über die Völker. 

Das Gottesbild 

Diese ganze Sprachhandlung des Klagegebetes hängt zusammen mit 
dem biblischen Glauben (vgl. 204-216). Dieser besteht nicht aus einem 
Mehr-Wissen, so daß ein Glaubender besser als ein Nicht-Glaubender 
seine Notlage begreifen könnte, sondern aus einer Verbindung zwischen 
Gott und Mensch; es ist ein •Feststehen" in Gott, ein Sich-stark-Fühlen 
in Gott, ein Von-Gott-her-sicher-Sein (vgl. 330-341). 

•Der Vorwurf, daß die Gottesbilder des Alten Testamentes zu anthro- 
pomorph seien, greift nicht: In den Bildern und Analogien des Alten Te- 
stamentes wird Gott ,wenigstens' als personales Gegenüber gerettet, mit 
all den Ungereimtheiten und Geheimnissen, die diese Bilder als solche 
wie auch in dem, was sie bebildern, offen lassen. Wo Menschen sich 
aber mit mehr oder weniger großen Denksystemen und argumentativen 
Kategorien auf das Problem ,Gott' stürzen, gehen sie mit Gott anthropo- 
morpher (im Sinne menschlicher Denkmöglichkeiten) um als Israel. 
Diese Überlegung entlarvt die ungehemmte rationalistische Systemati- 
sierung Gottes noch einmal auf einer tieferen Ebene als Unfähigkeit, 
sich in Vertrauen und Mut auf die Begegnung mit Gott einzulassen. Da- 
mit sind wir beim Kernthema der Klage, ja des alttestamentlichen Glau- 
bens überhaupt gelandet: beim Vertrauen zu Jahwe. Die tiefere Wurzel 
dafür, nicht mehr klagen zu können und sich nicht mehr klagen zu 
trauen, liegt in der schwindenden Fähigkeit, seine Zuflucht nicht in si- 
chernden und absichernden Denkfiguren, sondern bei Gott zu finden." 
(356) 

Die Spannung •Unheilssituation - Heilsgott" auszuhalten ist für 
Fuchs authentischer als ein zu hastiges Suchen nach einer Schuld als Ur- 
sache von Leid. 



A ntoon Schoors 19 8 

•Auch die Frage nach dem Verhältnis von Schuld und Not ist von da- 
her neu zu bedenken. Beide Größen sind nicht kausal-kurzschlüssig 
(und damit emotional- und sozialpsychologisch erforschbare Sünden- 
bockmechanismen und Gewaltstrategien provozierend) aufeinander zu- 
zubringen. Sie sind vielmehr, konkret und personal gesehen, voneinan- 
der zu trennen. Es gibt Not, für deren Erleben menschliche Schuld 
(auch die der anderen) nie ausreicht, so daß man ihr Eintreten als Strafe 
akzeptieren könnte. Auch kann Leid nicht vorschnell als gottgewollte 
Heimsuchung zu akzeptieren sein, bevor nicht die durchstandene Phase 
des Konfliktes und der Rebellion riskiert worden ist!" ( 358) 

Wenn man ohne Nuancen Leiden erklärt als Strafe des gerechten Got- 
tes, dann entsteht mehr Angst vor Gott als Vertrauen in ihn: Der 
Mensch fürchtet sich nicht allein davor, vor Gott schuldig geworden zu 
sein, sondern auch davor, mit seiner Klage gegenüber Gott noch Schuld 
auf sich zu laden. Das Leiden des Menschen wird verständlich, aber der 
Mensch bleibt in seiner Verfremdung sitzen. Andererseits wird die uner- 
gründliche Treue Gottes nicht mehr ernstgenommen, sondern aufgelöst 
in ein rationales System von Aktion und Reaktion, von Schuld und 
Strafe. Wenn der Mensch nicht mehr riskiert, Gott seine Notlage zu Fü- 
ßen zu werfen, stirbt das biblische Klagegebet. Derart einseitige Beto- 
nung des Strafcharakters von Leiden ist der Hauptfaktor für die Ver- 
nachlässigung des Klagegebetes. 

•So wird der Sprechakt der Klage auch zu einer scharfen Kritik für 
eine Spiritualität, in der menschliche Geschichte und Emotionalität auf 
die synchrone Einheitsfigur einer falsch verstandenen Gottergebenheit 
reduziert worden sind. Der Mensch kann sich nicht in jeder Sekunde 
seines Lebens spontan und unmittelbar in die ,Vorsehung' hineinbege- 
ben. Diese Karikatur eines geistlichen Menschen' nimmt nicht mehr 
ernst, daß zum menschlichen Sein, zu jeder menschlichen Beziehung im- 
mer beides gehört: ,Widerstand und Ergebung', Distanz und Nähe, 
Klage und Hingabe. Erst das erstere gibt dem zweiteren die nötige Kraft 
und dramatische Energie und erlöst es von einer blutleeren Schemenhaf- 
tigkeit. 

Alle Anerkennung katastrophaler Realität, die nicht durch die Klage 
geht, ist lebenstötend und unverantwortlich. Eine Gottesbeziehung, in 
der keine Konfliktgespräche möglich sind, ist seicht und lebensfern: 
Klageabstinenz bedeutet Beziehungs- und Lebensverlust!" ( 359) 

Der alttestamentliche Beter, dessen Klage bis an die Grenze der An- 
klage geht, öffnet seinen Schreien hinein in die klagende Frage; aber da- 
mit stellt er seine Not aus dem unpersönlichen Schicksalserleben heraus 
und in die personale Wirklichkeit vor Gott hinein. 



Der Sinn des Klagegebets 199 

Der Glaube 

Eine systematische Lehre von Gott, die seine Eigenschaften und Hand- 
lungen klassifiziert, qualifiziert und zu einem durchsichtigen Ganzen 
macht, wird langsam zur Ideologie. Das Geheimnis Gottes wird dann zu 
einer Eigenschaft neben anderen, und man vergißt, daß der persönliche 
Gott nicht als ein Faktor in einem geschlossenen Weltbild angesehen 
werden darf (vgl. 355). Gläubig sein heißt nicht sosehr, eine bestimmte 
Meinung auf weltanschaulichem Gebiet zu vertreten, sondern vielmehr 
mit Gott in eine Beziehung zu treten, die auch für die Beziehung mit an- 
deren neue Perspektiven eröffnet. 

•Wo der Mensch es nicht mehr wagt, Gott als Adressaten seiner 
Klage und damit als Verantwortlichen anzusprechen, wagt er es oft um 
so mehr, Menschen zu verklagen und kurzschlüssig für Mißstände ver- 
antwortlich zu machen. Wo die Spiritualität Widersprüche nicht mehr 
aushält, werden letztere in die Umwelt hineinverlagert. Entzweiung und 
Spaltung sind die Folgen. Aus der Beziehung mit Gott herausverdrängte 
Konflikte und Krisen lassen den Gläubigen konflikt- und krisenunfähig 
werden. Aus diesem Blickwinkel zeigt sich die Spiritualität der Klage als 
Bedingung der Möglichkeit zum Aushalten zwischenmenschlicher Span- 
nungen und Krisen und zur Verhinderung vorschnell emotional entla- 
stender sündenbockartiger Schwarzweißzeichnungen." (344 f) 

In dem Klagegebet kommen zwei konstitutive Gegebenheiten der bi- 
blischen Anthropologie und Theologie zu ihrem Recht: der menschliche 
Wille zur Selbstbehauptung und die gläubige Erkenntnis Gottes. Beide 
stehen sich am Beginn des Klagegebetes gegenüber, werden am Ende so 
miteinander versöhnt, daß sie einander nicht ausschalten; in einer dia- 
lektischen Einheit, im Dialog, findet die Behauptung des Menschen sich 
selbst wieder in der Erkenntnis Gottes, und die Anerkenntnis Gottes 
wird zum geistlichen und sozialen Raum für die Bestätigung des Men- 
schen (vgl. 351 f)- Kriterium für den •Erfolg" eines Klagegebetes ist 
nicht eine wunderbare Veränderung der Notlage (vgl. 178-189), sondern 
das noch viel wunderbarere Geschehen von Glaube, Hoffnung und 
Liebe (vgl. 354). •Unsere Verkündigung muß den Mut haben zu sagen, 
daß die letzte Sinnfrage nur dann richtig gestellt ist, wenn sie die Frage 
der freien Liebe ist, die sich loslassen und das Unbegreifliche als das 
wunderbar und selig Selbstverständliche erleben kann. In der christli- 
chen Verkündigung darf kein Gott angeboten werden, der insgeheim 
dem menschlichen Egoismus Untertan wäre, auch nicht dem sublimen 
Egoismus seiner Rationalität." (K. Rahner) 




