Zeugnis aus dunkler Vergangenheit

Der anonyme Mairtyrer und die Wahrheit des Personalen

Isa Vermehren, Bonn

Wir wissen: Martyrer ist einer, der sein Leben hingibt zum Zeugnis fiir
die Wahrheit seines Glaubens an Jesus Christus. Der ,getreue Zeuge“
fiir die Wahrheit schlechthin ist Jesus selber; seine Apostel und Jinger
werden es in seiner Nachfolge, weil der Jiinger nicht tiber dem Meister
steht. Seit dem 2. Jh. bis heute werden die Namen der Blutzeugen von
unserer Kirche mit liebevoller Sorgfalt gesammelt; sie sind in das Ge-
dichtnis der Gldubigen eingeprigt. Im Sterben dieser Minner und
Frauen leuchtet die Macht der Gnade Gottes so hell auf, da3 Tod und
Leben dadurch aus ihrer Zwielichtigkeit herausgerissen werden; in die-
sem Sterben strahlt Gott selbst als das einzige und letzte Worum-willen
aller Existenz auf.

Die Kirche war und ist bis heute zu keinem Zeitpunkt ihrer wechsel-
vollen Geschichte ohne Widerspruch geblieben, der zum Martyrium
fihrt. Das heif3t nicht, daB alle, deren Leben zeugnishaft zu Ende ging,
auch einen Platz auf den Altdren oder im liturgischen Kalender gefun-
den hitten, so daB ihre Namen weltweit bekannt werden konnten. Die-
ses gilt sicher nur fir einige Auserwihlte. Aber viele andere leben fort
im Gedichtnis der Glaubigen, aus deren Mitte ein gewaltsamer Tod sie
herausgerissen hat.

Der Abgrund des Bosen

Die Frage nach dem Mairtyrer wird im Blick auf die zwélf Jahre natio-
nalsozialistischer Herrschaft gestelit, die fiir den heutigen Betrachter wie
ein Unwetter, wie ein Tornado iiber unser Land, unseren Kontinent hin-
weggefegt sind, eine wiiste Stiitte hinterlassend, entsetzliche Mahnmale
unmenschlicher Grausamkeit und tiefen Hasses auf alles, was gezeich-
net war vom Geist. Vor diesem Hal} verlor der einzelne Wiirde, Schick-
sal und Namen — er wurde anonym.

Niemand weil} die Zahl derer, die unschuldig gequilt, gefoltert, getd-
tet wurden in den Lagern, Hdusern, Kammern, die eigens dafiir einge-
richtet wurden; sie wurden in ihren Wohnungen {iberfallen und erschos-
sen — wie die Verdichtigen im Zusammenhang mit dem R6hm-Putsch —
oder im Schatten eines Wildchens am Rande einer rasch ausgehobenen



Zeugnis aus dunkler Vergangenheit 201

Grube — wie die Nonnen von Nowogrodek. - Niemand kennt auch die
Namen derer, die bei den militirischen Bewegungen vor oder zuriick in
ihren Katen und Dérfern iiberrollt und verwundet wurden und elend
starben; die im eisigen Zugriff russischer Winter, im Inferno der
Bombenangriffe, in den Todesschluchten der Flucht zu Wasser und zu
Land dahingemiht, dahingesiecht, dahingesunken sind. Die Bilanz des
Todes ist ungeheuerlich! Nicht eingefangen in die Zahlenkolonnen der
Statistik sind die Leiden, die Angste, die seelischen und kérperlichen
Qualen, die dem je eigenen Tod des einzelnen Menschen vorangegangen
sind oder die er ausstehen muBte beim Anblick des Todes geliebter
Menschen.

Das ganze Geschehen bleibt unvorstellbar; es wird, so meine ich, um
so unvorstellbarer, je mehr sich Geschichts- und Gesellschaftswissen-
schaft mit unendlicher Miihe in zahllosen kleinen und grofien Untersu-
chungen bemiihen, dem Geheimnis dieser spukhaften zwolf Jahre auf
die Spur zu kommen, das irrationale Geschehen der Ratio zuginglich,
das Unbegreifliche begreiflich zu machen. Man hat es mit groBer Akri-
bie als Folge politischer Irrtiimer, wirtschaftlicher Fehler, propagandisti-
scher Leistungen oder Fehlleistungen erklért, als Ergebnis falscher Ent-
wicklungen, emotionaler Abhingigkeiten, nationaler Imponderabilien
und historisch, philosophisch oder psychologisch festgezurrter Weichen-
stellungen.

Aber das Einzigartige dieser Zeit, das unverhullt Ddmonische, das ab-
griindig Bose kommt so nicht in den Griff! Alle wie immer angelegten
Untersuchungen hinterlassen einen nicht reduzierbaren Rest von Uber-
maB an Bosem, der sich nur noch selbst erkldren kann, d.h. man mul}
ihn als solchen zur Kenntnis nehmen und darf ihn keinesfalls — weil er
sachlich iberfliissig sei - als unwesentlich aus der Betrachtung aus-
schlieBen. Was veranlaBBt den Starken, den, der schon fillt, auch noch zu
treten, zu zertreten? Den, der schon am Leib und an der Seele verwun-
det ist, auch noch zu quilen, bevor man ihn umbringt? Den Wehrlosen,
der nicht mehr kimpfen kann, ja, der nichts mehr hat, womit oder wofiir
er kimpfen konnte, Feigling zu nennen und ihn noch im Triumph zu t6-
ten?

Wo immer wir nationalsozialistischem Herrschaftswillen und Herr-
schaftsstil hinter den blutroten Kulissen fahnengeschmiickter Propa-
ganda begegnen, stoen wir auf diesen rasenden Vernichtungswillen. Er
kann nicht mit irgendwelchen sachlichen Zwingen oder Zwecken er-
klirt werden, sondern er mufB3 uns je neu erschiittern und erschrecken als
Niederschlag des Bosen, zu dem der Mensch fihig ist, das als Potential
in ihm vorhanden ist und wirksam bleibt, auch wenn er lesen und schrei-



Isa Vermehren 202

ben kann, die Zehn Gebote kennt, weiB3, wer Goethe ist, und behauptet,
Beethoven zu lieben. .. Das war und ist ja das Unbegreifliche, daB dieser
Ausbruch des Bosen geschehen konnte, als der Stand unserer Allge-
meinbildung in Deutschland hoch war, als das kulturelle Leben in unse-
rem Lande zunehmend ein Angebot fiir alle wurde. Sicher miissen wir
seitdem umdenken in bezug auf das, was Bildung ist, was Bildung ver-
mag und ob dieser Ausdruck iiberhaupt noch angebracht ist, wenn er
vom gottlichen Urbild nichts mehr wei3, ohne das es doch keine Bil-
dung des Abbildes geben kann. Dieses Bose wirft eine geschichtstheolo-
gische und auch eine anthropologische Frage auf, sofern es nicht ein-
fach geleugnet wird, wie es heute weithin geschieht. Dieses irrationale
Bose hat sehr unterschiedliche Wirk- und Erscheinungsweisen. Die Tat-
sache, daB es sich heute — wenigstens in unserem Land — nicht mehr der
brutalen, ideologisch sanktionierten Gewalt bedient, heiBt nicht, daBl es
abgewirtschaftet hitte. Es gibt noch andere und vielleicht furchterregen-
dere Weisen, an der Zerstérung des Menschen zu arbeiten.

Was damals im hemmungslosen Herrschen—-Wollen durch Vernichten
zum Durchbruch kam, hat biblische Dimensionen. Kein anderes Buch
spricht so wahr wie die Bibel, so anschaulich und zugleich abgriindig
von dem, ,was im Menschen ist“: von der Freiheit, Gutes zu wihlen
oder Boses, den Dienst im Reich Gottes oder das anmaBende Aufbegeh-
ren gegen Gott.

Die Wahrheit des Guten

Dieser kurze Aufri8 darf nicht miBverstanden werden, als sollten schon
alle jene zu anonymen Mirtyrern gemacht werden, die irgendwie zwi-
schen die Miihlsteine dieses weltweiten Gerichtes geraten waren. Dies
muf} nicht so sein. Wer ein Opfer des Bésen wurde, wird nicht schon da-
durch ein Zeuge des Guten. Aber die anonymen Mirtyrer waren in der
Menge verborgen wie die Hefe im Teig, wie das Salz in der Speise, ein-
gehiillt in die Anwesenheit des verborgenen Gottes und um seinetwillen
Lichttrager bei hereinbrechender Finsternis.

Zeugnis

»Martyres non facit poena, sed causa“ - Mirtyrer wird man nicht durch
das Leiden, sondern durch den Grund, um dessentwillen man leidet.
Diese knappe Definition des hl. Augustinus enthilt als erstes Merk-
mal zur Begriffsbestimmung des Mirtyrers den Hinweis auf das Leiden,
das zu ihm gehort. Gemeint ist korperliches Leid; gemeint ist ferner, daf3



Zeugnis aus dunkler Vergangenheit 203

einem dieses Leid von anderen zugefiigt wird. Beides soll bedacht wer-
den.

Das Erste schlieBt eine ganz bestimmte Vorstellung des Verhiltnisses
von Leib und Geist ein, das heute durch zuviel Psychologie eher verdun-
kelt wird. Die Einheit von Geist und Leib ist derart, dal alles, was am
anderen sichtbar ist, Auskunft gibt iiber das, was prinzipiell an ihm un-
sichtbar ist und bleibt: sein Geist, seine Seele, seine Gesinnung. Sie ver-
leiblichen sich in jedem Blick und Wort, jeder Geste, jeder Bewegung,
jeder Tat, bis hinein in die Verleiblichungen, die wir Kultur nennen.
Umgekehrt wird der Geist, gebunden an den Leib, durch eben diese Bin-
dung mit einbezogen in dessen Verwundbarkeit. Nicht, als ob es nicht
eine eigene Verletzlichkeit des Geistes unabhingig von einer gleichzeiti-
gen und direkten Betroffenheit des Leibes gébe. Aber hier, wo es um das
Leiden des Mirtyrers geht, muBl vom gewaltsamen physischen Leiden
gesprochen werden und von seiner elementaren Bedeutung fiir den
Menschen in seiner Personmitte.

Das Zweite offenbart ein grundsitzlich antagonistisches Verhiltnis
zwischen Menschen, das nicht aus ihm allein heraus erklért oder tiber-
wunden werden kénnte, sondern das prinzipiell mit den Griinden zu-
sammenhingt, von denen her der Mensch lebt, auf die er sein Leben,
mit seinem Leben setzt. Das Wort ,Homo homini lupus est* — der
Mensch ist dem Menschen ein Wolf - ist falsch, ungeachtet der unzihli-
gen Male, an denen ein Mensch den anderen mit den Zahnen irgendei-
ner Gier zerreiBBt. Der eigentliche ,,Wolf* ist der Gotze, dem der Mensch
dient: der Gétze Macht, Ehre, Lust, Besitz, Sensation ... In jeglichem
Tun des Menschen inkarniert sich Geist und im Geist das Bekenntnis,
daB ihm die letzte Autonomie fehlt. Der Mensch kann mit seinem Tun
einem Gétzen dienen - er kann auch Gott dienen. In jedem Falle dient
er.

Konfrontation mit dem Bésen

Aussicht auf physischen Schmerz erzeugt zuerst und vor allem Angst.
Sie demoralisiert schneller und tiefergreifend als alles, was man einset-
zen konnte, um moralischen Widerstand zu brechen. Die Nazis haben -
wie alle diktatorischen Regimes — dieses Drohmittel vom ersten Tage
ihrer Herrschaft an mit ebenso unerhdrter wie unerwarteter Vehemenz
und Konsequenz eingesetzt; wie man weif3, mit vollem Erfolg! Die Men-
schen sind vor ihren drohnenden Marschtritten in ihre Hauser gefliich-
tet, oder sie sind mitmarschiert, mitgelaufen - sie sind so oder so ausge-
wichen.



Isa Vermehren 204

Angst vor physischem Schmerz gilt diesem Schmerz selber; sie ist dar-
tiber hinaus Angst davor, durch den Schmerz von sich selbst getrennt zu
werden; schlieBlich ist korperlicher Schmerz eine Vorform, eine Spielart
des Todes. Von sich selbst getrennt zu werden hieBe z. B. unter anderem
getrennt zu werden von dem Willen, den Schmerz auszuhalten, durch zu
grofien Schmerz zum Verrat an seinen sittlichen Grundsitzen gereizt zu
werden, so dal die Versuchung aufsteigt, zum Morder dessen zu wer-
den, der mich quilt. Fiir die Mirtyrer des Dritten Reiches, die im Zu-
sammenhang mit dem 20. Juli verhaftet und vielfaltiger Folter ausgelie-
fert wurden, war vor jedem neuen Verhor die groBte Angst die, durch
die Schmerzen zur Preisgabe der Namen ihrer Freunde und Gefihrten
verfithrt zu werden, nur um der Pein zu entkommen. Zum Miirtyrer ge-
hort, daB er zu widerstehen vermag und damit in die SchuBlinie jenes
Vernichtungswillens gerit, von dem die Rede war.

Die Begegnung mit dieser Gestalt des Bosen gehort in die Definition
des Martyrers, weil nur sie jene existentielle Angst erzeugt, die mit letz-
ter Unerbittlichkeit zum Bekenntnis des Geistes herausfordert, in wes-
sen Dienst sein Leben steht, auf welchem Grund es gebaut ist. Viele, zu
viele haben — nicht ohne Bitterkeit — erfahren, daf3 sie auf Sand gebaut
hatten. Um so bewundernswerter sind jene, die in den Augenblicken,
Tagen, Wochen duBerster Herausforderung das, was die Nazis eigent-
lich treffen wollten: den sich emporenden Geist, sich erhielten, schiitz-
ten, unverletzt bewahrten, indem sie den in Angst aufbegehrenden Leib
dahingaben zum Zeugnis fiir den Vorrang von Geist und Gesinnung vor
den Anspriichen physischen Uberlebens.

Man darf sich dieses Zeugnis nicht einfach vorstellen. Der Mut, der
hier gefordert wird, hat eine ganz andere innere Struktur und Qualitit
als z. B. der Mut eines Astronauten oder eines Bergsteigers. Das Wid-
rige, mit dem diese zu kimpfen haben, ist apersonal. Es stellt die grund-
sitzliche Uberlegenheit, die prinzipielle Ranghohe der eigenen Existenz
nicht in Frage.

Anders, wenn man zum Objekt des Hasses, der Verachtung, der bruta-
len Auslassung béser Uberlegenheit wird. Die innere Kréankung, die Ver-
letzung der Selbstachtung, der Empfindung von Wert, Wiirde, Grenze,
die Erfahrung innerer und duBerer Ohnmacht sind vernichtend. Gegen
dieses alles wehrt sich ein tief sitzender Selbsterhaltungswille, der an al-
len ethischen MaBstiben vorbeidringt und Boses mit Bosem vergelten
mochte. Standhalten inmitten dieses vom Unrecht entfesselten Sturms
macht den eigentlichen Starkmut des Mirtyrers aus. Keiner hat ihn am
ersten Tage. Es braucht nach Aussagen aller, die dergleichen durchge-
standen haben, vor allem Demut und einen je tiefer ansetzenden Glau-



Zeugnis aus dunkler Vergangenheit 205

ben. Ein Geistlicher, der Opfer eines solchen Folterverhors geworden
war, erzihlte, daB ihm erst nach Tagen inneren Vernichtet-seins der er-
ste Aufblick zu Gott, das erste Gebet im Glauben wieder moglich gewe-
sen sei — eine Erfahrung, die ihn tief erschreckt und mit heiliger Furcht
um die Gnade des Glaubens erfiillt hatte. Ein anderer kam als moralisch
gebrochener Mann aus seinem Verhor, weil er schon nach dem Anlegen
der ersten Daumenschrauben verraten hatte, was man von ihm wissen
wollte.

Bekenntnis zur Wahrheit

Daf3 Leid und Tod Zeugnischarakter haben, haben die Menschen immer
gewuBt. Immer haben sie gewuBt, daB leben, richtig leben eine todernste
Angelegenheit ist. Verhiillt oder offen stellt jedes Leben auch ein Be-
kenntnis dar zu einem Wofiir. Dieses entzieht sich im Einzelfall viel-
leicht der satzhaften Aussage; dennoch bildet es die geheime Licht-
quelle, den verborgenen Wert- und Sinngrund, der den inneren Zusam-
menhang und Zusammenbhalt aller einzelnen Akte, in denen sich Leben
vollzieht, garantiert.

Wenn Leiden allein schon zum Mirtyrer machte, wire deren Zahl Le-
gion. Aber schon die Bibel belehrt uns, dal es unterschiedliche Formen
des Unterganges gibt: Es gibt auch ein Zertreten-werden, weil das Salz
schal geworden ist (vgl. Mt 5, 13). Wiirde es andererseits geniigen, Zeug-
nis zu geben fiir seine eigene Uberzeugung, dann wiren die Nazis im
Recht gewesen mit ihrer Martyrerideologie aus der Kampfzeit, mit ihrer
Heldenverehrung an der Feldherrnhalle. Wir heute mit unserem auf sub-
jektive Echtheit verkiirzten Wahrheitsbegriff neigen dazu, jeden, der zu
seiner Meinung steht — und sei sie noch so verbohrt —, schon um dieser
Treue willen zu bewundern. Aber dieses Zeugnis fiir sich selbst und den
eigenen Starrsinn bleibt allzu fragwiirdig wegen der gefahrlichen Nihe
zu geistigem Hochmut, der dem authentischen Zeugnis des Mirtyrer ra-
dikal entgegengesetzt ist. Wir miissen darum der Frage nach der Be-
schaffenheit des Grundes, fiir den ein Mértyrer leidet und stirbt, etwas
genauer nachgehen. Dabei werden wir auf Axiome christlicher Daseins-
deutung stoBen, die nicht mehr zum selbstverstindlichen Allgemeingut
gehoren.

Der Grund fiir das Leiden des Mirtyrers mul} in der Wahrheit des
christlichen Glaubens liegen — so der hl. Augustinus. Die Glaubigen des
Alten Bundes haben gewult, daBl die Verehrung fremder Gotter bereits
Verrat an dem einen Gott Jahwe war, und es gibt unvergessene Zeugen
fiir das Wissen um die Heiligkeit dieses einen Gottes, um die Heiligkeit



Isa Vermehren 206

auch der Beziehung zu ihm, die selbst den Schatten der Untreue nicht
vertrug.

Durch die Menschwerdung Gottes in seinem Sohn Jesus Christus hat
sich unser Gottesverhiltnis verdndert; die Moglichkeiten, ihn zu vereh-
ren, ihm zu dienen, haben sich verdichtet und vervielfiltigt. Dies ist
nicht nur eine Anspielung auf den Ubergang vom einen Tempel in Jeru-
salem zu den vielen Altdren unserer Kirche, sondern es soll mehr noch
hinweisen auf die Inkarnation der gottlichen Wahrheit in das Mysterium
Kirche. Im weitesten Radius ihres Selbstverstindnisses umfafB3t sie auch
jene Geringsten, von denen der Herr sagt, daB er in ihnen verborgen sei
(vgl. Mt 25,40.45).

Identitdt von Glaube und Leben

Der Geist, der diesen Leib belebt, erhilt dessen innere Einheit durch
sein Wirken zugleich von oben und von unten:

»vVon oben“ soll heiBlen, dal die Herabkunft des Geistes sich je neu
aktualisiert in der Verkiindigung des Wortes, in der Spendung der Sa-
kramente, in der Erfiillung des Liebesgebotes Christi, in der Ermutigung
der Gldubigen, den Weg der Gebote Gottes und der Nachfolge Christi,
der Seligpreisungen zu gehen...

Derselbe Geist bewegt aber im gegebenen Augenblick gleichsam ,,von
unten” das Herz eines einzelnen Menschen, sich selbst schiitzend, vertei-
digend, helfend, bekennend fiir ein konkretes Gut einzusetzen, indem er
plétzlich die Identitdt von Glauben und Leben fiir sich aufleuchten und
auf die Probe gestellt sieht. Konkret denke ich dabei z. B. an all jene, die
Freiheit und Leben riskiert haben fiir die Verteidigung und Rettung
ihrer christlichen oder jitdischen Freunde; oder an jene, die sich damals
gedringt fiihlten, das tiberfallige Wort der Kirche, das pépstliche Rund-
schreiben ,,Mit brennender Sorge”, heimlich zu vervielfiltigen und unter
die Gldubigen zu bringen; oder an jene Mianner und Frauen, die sich
weigerten, die ihnen zugewiesenen Kriegsgefangenen bei der Arbeit in
bezug auf Nahrung, Kleidung, drztliche Hilfe schlechter zu behandeln
als ihre deutschen Landsleute. Viele von ihnen wurden deswegen als Sa-
boteure in Haft genommen, aus der nur wenige lebend und keiner ge-
sund wieder nach Hause kam. Ich denke an jene, die sich weigerten, die
Verstecke ihrer S6hne oder Eheménner preiszugeben, und dafiir wegge-
schleppt wurden; an die Betreuer alter und kranker Menschen, die sich
weigerten, die ihnen Anvertrauten den Vernichtungstrupps auszuliefern.

Ich denke an den elsdssischen Verleger, der getreulich katholisches
Schrifttum fiir deutsche Soldaten gedruckt hatte und dennoch — bzw.



Zeugnis aus dunkler Vergangenheit 207

deswegen - anschlieBend von den franzosischen Kommunisten als Nazi
gefangen und schlieBlich einem elenden Tode ausgeliefert wurde; oder
an den Bauern in der Nihe von Miinchen, der fiir den fliichtigen Jesu-
iten-Provinzial auf seinem Hof ein Versteck bereitgehalten hatte, wofiir
er eines Tages mitsamt dem Provinzial und dessen Sekretir, mit seinen
beiden Sohnen, dem Pfarrer des Ortes und dem Biirgermeister in Haft
genommen wurde.

Es lduft immer auf dasselbe hinaus: An irgendeiner Stelle erkennt je-
mand plétzlich, daBl nun der Augenblick gekommen ist, ungeachtet aller
Folgen zu bekennen, daB er Christ ist, sich zum Gehorsam gegeniiber
Christi Gebot verpflichtet weil3, selbst um den Preis des eigenen Lebens.

Zum authentischen Martyrium gehort dieses In-eins-Fallen von gottli-
chem Gebot und titigem, 6ffentlichem Bekenntnis, die Gleichzeitigkeit
der Inkarnation des Geistes von oben und von unten. Dabei kommt un-
miBverstindlich zweierlei heraus, das gleichermaBen konstitutiv ist fiir
christliche Existenz: Zum Blutzeugnis fiir Christus wird man gefiihrt -
,ein anderer wird dich fithren, wohin du nicht willst* (Joh 21, 18) —; man
kann es nicht planen, vorauskalkulieren. Und im Zeugnis selbst bezeugt
sich Christus durch unser Leiden und Tun hindurch: ,,Haben sie mich
verfolgt, so werden sie auch euch verfolgen... sorget nicht dngstlich, al-
les wird euch eingegeben werden.“ (Joh 15,20; Mt 10,19)

Mirtyrer, deren Selbstzeugnisse aus den letzten Tagen wir kennen, be-
singen und bekennen immer wieder dieses: daf} sie in ihrer Not von
Gott erkannt, heimgesucht, gestirkt und getragen wurden iiber die
Grenzen ihrer eigenen Kraft hinaus, die ja oft nichts anderes war als
weinende Schwiche. In diesem Gestidrkt- und Getragen-werden offen-
bart sich eine Grundstruktur erlosten Daseins: Nicht mehr wir leben -
Christus lebt in uns (vgl. Gal 2,20). Sie gilt nicht nur fiir den blutigen
Ernstfall des Martyriums, sondern gehort in die Definition unseres Le-
bens als Christen aus dem Geheimnis der Taufe.

Bekenntnis als Kampf

Der christliche Glaube hat seine eigene Dynamik, die aus dem Sen-
dungsauftrag Christi stammt: Er dringt in die Verkiindigung, er dringt
in die Offentlichkeit! Diese Verkiindigung 16st jedoch vom ersten Tage
an auch aggressiven Widerspruch aus, gegen den der Glaube verteidigt
werden muB. Die sieghafte Verteidigung hat nicht selten die Gestalt der
Niederlage, bevor ihre eigentliche Kraft sich durchsetzen kann.

Dieses Gesetz bestimmte schon das Leben und Wirken Christi, dieses
Gesetz bestimmt auch das Leben und Wirken der Kirche: es mufl auch



Isa Vermehren 208

unser Leben bestimmen. Dabei ist es prinzipiell unwichtig, ob die Mehr-
zahl der Menschen der Wahrheit des Glaubens zustimmt oder nicht.
Das Evangelium warnt ausdriicklich davor, hinter jenen herzulaufen,
die von dieser Botschaft nichts wissen wollen: Das harte Wort von den
Perlen, die man nicht den Siduen vorwerfen soll (vgl. Mt 7,6), gehort
hierhin.

"Es gibt heute in der Kirche eine Neigung zur Anpassung an die Um-
welt, die es erlaubt erscheinen 148t, auch den erklirten Gottesleugner als
anonymen Christen zu vereinnahmen; es gibt eine neue Weltoffenheit,
die es fiir einen erstrebenswerten Hohepunkt menschenfreundlicher
Toleranz hilt, sich mit dem Grad subjektiver Uberzeugtheit als letztem
Wabhrheitskriterium zu begniigen; es gibt einen weltweiten Verbriide-
rungswillen, der es fiir das Gebot der Stunde hilt, um des Friedens und
der Einheit willen auf jegliche Form der Selbstbehauptung im Glauben
und in der Wahrheit zu verzichten. Diese Art der Menschenfreundlich-
keit suchen wir jedoch bei Jesus Christus vergebens. Dazu hat er sich zu
deutlich als Eckstein gesetzt, an dem die Geister sich scheiden miissen.
Sein Wort stiftet nicht nur Frieden und Eintracht, sondern dieser Friede,
den er stiften will, bewirkt auch Widerspruch und Feindschaft (vgl. Mt
10,21 f. 34-36).

Dort, wo der Glaube nicht positiv in der Verkiindigung stehen kann,
da steht er notwendig in der Verteidigung - eine dritte, sozusagen neu-
trale Stellung kann er nicht einnehmen, kann man auch ihm gegeniiber
nicht einnehmen. ,,Wer nicht mit mir sammelt, der zerstreut.“ (Lk 11,23)

Aus dieser Kennzeichnung des Glaubens als Wahrheit, der widerspro-
chen wird, ergibt sich, daB zum Glauben der Kampf um den Glauben
und fiir den Glauben gehort. Ich wei3: Wer heute ,,Kampf* sagt, wird
gehort, als hitte er , Krieg“ gesagt, und wer ,,Krieg“ sagt, wird gehort,
als hitte er atomare Vernichtung gemeint. Deswegen gibt es wohl heute
- auch in der Kirche - eine Friedensliebe, die das Wort vom Kampf
scheut, die Kampf als eine nicht zu christlicher Gesinnung passende Ak-
tionsart ablehnt, ja, die erschrickt, wenn sie merkt, daB das Bekenntnis
zu Christus ihr auch Feinde schafft. Aber wer so denkt, greift zu kurz
mit seiner Vorstellung vom Drama unserer Heilsgeschichte: ,,Mors et
vita duello conflixere mirando - Tod und Leben liegen miteinander in
einem erstaunlichen Streit“ (Osterhymnus)! Diese knappe Kennzeich-
nung christlichen Daseinsverstidndnisses ist giiltig wie eh und je - vor 50
Jahren war sie uns auBerdem geldufig.

Dieser im Unsichtbaren sich zutragende Kampf zwischen Tod und
Leben weitete sich damals spiirbar aus in eine neue geschichtliche Di-
mension hinein gemiB dem verborgenen Wachstum des Reiches Gottes



Zeugnis aus dunkler Vergangenheit 209

in dieser Welt. Das Schlachtfeld der Auseinandersetzung - das eigentli-
che, kleine, scheinbar unbedeutende - liegt im Herzen jedes Gldubigen,
in seinem Gemiit, seiner Seele, eben da, wo er iiber sein kleines oder
groBes Ja zu Gott und Seinem Willen entscheidet.

In der Nazi-Zeit blieb man nicht leicht unschuldig. Blieb man es in
den Augen der Nazis, war man es kaum vor dem eigenen Gewissen —
blieb man es vor dem eigenen Gewissen, gelang es kaum in den Augen
der Nazis. Beim Vorbeigehen an einer offiziellen Pfortnerloge, einer Wa-
che eben doch , Heil Hitler* sagen, bei 6ffentlichen Veranstaltungen
doch die Fahne griiBen, Kompromisse machen, wenn nationale Interes-
sen auf dem Spiele standen, jiidische Freunde und Geschifte meiden,
dem offenen Bekenntnis ausweichen, die politische Wirklichkeit oder
die sittliche Selbstachtung durch schwarze Geschéfte mit Schiebern ver-
raten, buhlen um Protektion von Michtigen, Tarnung suchen hinter Zu-
gestindnissen... Es gab zahllose Weisen, sein Gewissen zu belasten, zu
tduschen, zu beruhigen — Angst machte aus uns allen Feige, und der in-
nere Gewissenkampf um das Erkennen der Grenze zwischen ,,poli-
tisch klug® und ,,moralisch verwerflich“ kam nie zu Ende. Wann hatte
man sie iiberschritten und dem gottlosen Fiihrerkult eben doch das
Weihrauchkérnchen gezollt, mit dem man zwar sein Leben rettete, aber
seine Seele verlor? Die Tragik vieler Opfer dieser Zeit liegt darin, daB
sie mit ihrem Leben fiir eine Unvorsichtigkeit buien mufiten und gerade
nicht fiir ein Bekenntnis, das den Einsatz des Lebens wert gewesen wére.
Und fiir viele begann der Kampf ihres Gewissens erst, nachdem sich die
Gefingnistiir hinter ihnen geschlossen hatte. Was fir eine ,, Wahrheits-
liebe* war es, die dazu verleitet hatte, heimlich den englischen Rund-
funk zu horen, wenn doch bekannt war, dal3 Todesstrafe darauf stand?

Dennoch: wir unterschitzen unsere Bedeutung im Reich Gottes,
wenn wir meinen, uns heute von diesem Kampf dispensieren zu kénnen,
der ein Kampf ,,gegen die Michte, gegen die Gewalten, gegen die Welt-
bewohner dieser Finsternis, gegen die bésen Geister in den Himmelsho-
hen“ (Eph 6, 12) ist. Er ist die dem Tageslicht abgewandte Seite unserer
Nachfolge Christi. Dort liegen die Wurzeln — wer sie noch nicht fiir sei-
nen Glauben entdeckt hat, wartet vergeblich auf dessen Friichte. Dabei
betont das Evangelium in vielen Bildern und mit eindringlichen Worten
des Herrn, von woher seinen Jiingern Gefahr droht und wie ihre An-
strengungen aussehen miissen, um sich vor ihr zu schiitzen.

Der Kampf des Glaubenden um seinen Glauben ist immer auch
Kampf um Treue gegeniiber einem sittlichen Wert, in dem der Glaube
sich manifestiert. Der Kampf richtet sich darum zuerst gegen die eigene
Siinde, gegen das Unrecht, das im Innern aufsteigt, das von aullen als



Isa Vermehren 210

Verfithrung naht, von innen als Versuchung zum Verrat. Es ist Kampf
gegen den sinkenden Mut und die erliegende Hoffnung, Kampf um
Wachheit des Knechtes, der seinen Herrn auch zur ungewohnten Stunde
erwartet, gegen die Schwachheit des Fleisches, das uns - wie oft! — mit
der Ausrede von zu groBer Miidigkeit dem Werk, zu dem der Geist uns
dringen mochte, entzieht! Im Kampf des Glaubens um den Glauben
und fiir den Glauben ist das erste, worauf es ankommt, der Kampf um
die Aufmerksamkeit und Bereitschaft von Geist und Herz zum Gehor-
sam gegen Gottes Wort und Willen. Er ist eine Grundiibung christlicher
Aszese. Was anders meint der Herr mit seinem Anruf: ,Wachet und be-
tet” (Mt 26,41)?

Eine solche Haltung improvisiert man nicht, man muf} in ihr geiibt
sein. Sie wiirde ja auch nicht als punktueller Coup hier und jetzt genii-
gen, um einen Menschen zum Zeugen zu machen, sondern in dieser Hal-
tung mulB er Stand gefaBt haben. Die auszeichnende Tugend des Mirty-
rers ist die Festigkeit im Widerstand gegen den Unglauben und gegen
die schillernde Vielfalt seiner verfithrerischen Spielarten.

Der Grund zur Hoffnuhg

Nicht das Leiden macht den Mirtyrer, sondern der Grund seines Lei-
dens. Dieser muB3, um zu iiberzeugen, gedeckt sein von der Wahrheit der
Offenbarung. Der Zeuge muBl zudem kimpfend - das heiBt nicht: an-
greifend, wohl aber: verteidigend und jeder Verleugnung widerstehend —
fir dieses ihm anvertraute Glaubensgut christlichen Lebens eintreten.
Dieses Eintreten muB3 schlieB3lich in Hoffnung geschehen. Sie ist letzt-
lich die Kraft, die bestehen l4ift.

Fiir unzéhlige Menschen schwand mit dem Beginn der Nazi-Zeit, mit
der Ausweitung nationalsozialistischer Macht jede Aussicht auf Erfiil-
lung dessen, was sie bis dahin zu Recht fiir ihre Zukunft erwartet hatten.
Ihr Leben wurde gezeichnet von Verzicht und Verlust, so daB es seine
menschliche Vollgestalt nie mehr erreichen konnte.

Das gilt, wie wir alle wissen, in nicht auszudenkendem Ma@e fiir die
Juden, denen das furchtbare Los zugefallen war, im Machtbereich Adolf
Hitlers geboren worden zu sein. Es gilt dariiber hinaus fiir alle, die in ak-
tivem oder passivem Widerstand versuchten, dem Unheil Einhalt zu ge-
bieten; insbesondere fiir jene zahllosen tapferen Frauen und Familien,
die das Schicksal ihrer Minner und S6hne - unter Umstidnden iiber
Jahre hinweg! — in ihrem vergeblichen Kampf gegen das verbrecherische
Regime begleitet haben. Sie haben leidenschaftlich mit ihren Minnern
gekdmpft, haben fir sie gekdmpft, haben mit ihnen und um sie gezittert



Zeugnis aus dunkler Vergangenheit 211

und haben vor allem in der Stunde der Gefahr, der Verfolgung, des To-
des mit der ganzen Kraft ihres Herzens deren Hoffnung auf einen ge-
rechten Richter geteilt, vor dem ihr Leben bestehen konnte, das von den
Menschen verworfen wurde. — Es ist unter Umstinden schmerzlicher,
nicht selbst das Opfer zu sein, sondern nur danebenzustehen. Die Kir-
che hat davon immer gewul3t. Gewif3, Christus ist der Mértyrer schiecht-
hin; aber seine Mutter, die ,,nur” unter dem Kreuz stand und nicht sel-
ber daran hing, verehren wir als Konigin der Mértyrer.

Die groBBe Versuchung gegen die Hoffnung ist die Bitterkeit; sie wie-
derum ist die Versuchung der Gerechten. Wer Unrecht, Schaden, Nach-
teile auf sich nehmen muB als Quittung fiir das Unrecht, das er selber im
Kampf um die Macht beging, entdeckt in diesem Zusammenhang ein
Korn Gerechtigkeit, das ihn die Folgen unbekiimmerter tragen 14t als
jenen, dem Unrecht geschieht, weil er Recht tat in Gottes Namen! Fiir
diesen wird die Versuchung, an Gott zu zweifeln und gegen ihn zu ha-
dern, riesengroB3. Die alte Hiobsklage ist in den schrecklichen Jahren
tausendfach gegen den verschlossenen Himmel aufgestiegen.

Dennoch sollte, so scheint mir, die Frage nicht lauten: Worauf hoffen
wir? Sondern: Was ist der Grund, der uns hoffen 148t? Aufgrund von
wem oder was haben wir iberhaupt Hoffnung?

In unserer Menschheitsgeschichte gibt es ein einziges Ereignis, das
wahrhaft weltiiberwindende, welterneuernde Kraft bewiesen hat: Tod
und Auferstehung Jesu Christi! Thm ist vorgelagert die Stunde der To-
desfurcht im Olgarten. ..

Es gibt unendlich verschiedene Grade und Schattierungen, in denen
die Teilhabe an der Agonie von Gethsemani unter uns gegenwirtig war
und ist, aber: daB der Klageruf sich an den Vater wendet, bewahrt vor
Verzweiflung; die Bitte um Erfiillung Seines Willens ist die letzte Gestalt
der Hoffnung angesichts des Todes.

Die Anonymitidt des Zeugnisses

Mehr und mehr wird die Anonymitit ein Merkmal unseres zu Ende ge-
henden Jahrhunderts, das doch an seinem Beginn den Kampf fiir Frei-
heit und Wiirde des Individuums so mutig auf seine Fahnen geschrieben
hatte. Die Nazi-Zeit hat uns ein Erbe hinterlassen, das eine besondere
Herausforderung an uns Christen darstellt. Wir miissen Antwort geben.
In der Nazi-Zeit hatte die Anonymitit verschiedene Urspriinge und
auch unterschiedliche Grade. Die groBe allgemeine Entindividualisie-
rung , deren sichtbarer Ausdruck die durchgehende Uniformierung war,
geschah unter Berufung auf die Volksgemeinschaft als einem Wert von



Isa Vermehren 212

absolutem Rang, vor dem der einzelne nichts mehr galt. Neben ihr ent-
wickelte sich eine frei gewihlte Anonymitét: Der einzelne wollte namen-
los bleiben fiir seine Umgebung aus Angst vor ihr. Viele Menschen ha-
ben diesen Weg der inneren Emigration gewihlt. Manche sind innerlich
darin umgekommen, weil auch der Verrat am Geist sein Maf} hat; wird
dieses tiberschritten, zerstort er sich selbst.

In den groien Sammellagern gab es dariiber hinaus eine echte Na-
menlosigkeit. Kaum einer wufite vom anderen, wie er hie3, wer er war,
und ich bezweifle, dafi man in den Schreibstuben es wuBte. Ich denke,
daf} zahllose Menschen, ohne daB noch irgendwo irgend etwas von ih-
nen Kunde gab, in diesen Lagern zugrunde gingen - unbekannt, unbe-
merkt, unbeweint, unbeerdigt. Ihr Tod 19ste nicht das kleinste Echo aus;
in vielen Fillen war er noch nicht einmal eine Nachricht wert, weil man
weder den Namen des Toten noch eine Adresse zu ihm gehorender
Uberlebender wuBte. Anonymes Sterben ging vor sich, wie wir es sonst
nur aus Naturkatastrophen kennen.

SchlieBlich gab es eine Anonymitit, die von den Nazis bewullt er-
zeugt wurde, und sie trifft eigentlich ins Herz: das Verschweigen, Ver-
schwinden-lassen von Personen, die Verweigerung jeder Auskunft, jeder
Zeugenschaft, jedes Kontaktes mit Familie, Freunden, Anhiingern...
Heroismus in Verhdren hinter SchloB und Riegel war dadurch von vorn-
herein entwertet: Da er keine Zeugen hatte, konnte auch niemand die
Richtigkeit dessen iiberpriifen, was spiter als Ergebnis dieser geheimen
Vernehmung der Offentlichkeit mitgeteilt wurde. Wie vielen ist da der
letzte Hohn gesprochen, die letzte Ehre genommen, der letzte Verrat un-
terschoben worden! Dieses rechtlose und gewaltsame Namenlos-ge-
macht-werden, die Zerstérung der geistigen Identitit dieser Person mit
ihrer letzten Selbstaussage, ihrem letzten Selbstzeugnis, das ist der hoch-
ste Grad geistig-personaler Enteignung, kaum mehr zu unterscheiden
von jener, fiir die chemische Medikamente eingesetzt werden.

Die Verurteilten selbst ahnten wohl dieses Schicksal mehr, ohne daf3
thnen die Tragweite bewufit wurde. Sie erfuhren die stumme Finsternis
ihrer Verlassenheit als Holle und darin ein Kennzeichen dieses Jahrhun-
derts am eigenen Leibe, von dem wir heute mit Entsetzen begreifen, wie
zukunftweisend es war!

Wer in solchen Stunden nicht glauben konnte — und wenn auch nur
mit letzter Kraft -, daf3 es iiber allem doch einen horenden, gegenwiirti-
gen, gerechten Gott gibt, der hielt schwerlich durch. In den meisten
Zeugnissen, die wir kennen, geht vom Gedanken an diesen unsichtba-
ren, aber ganz gegenwirtigen Zeugen Kraft aus, tragende Kraft, die half,
das Zeugnis durchzustehen.



Zeugnis aus dunkler Vergangenheit 213

In einem Jahrhundert millionenfachen Sterbens wird der Tod des ein-
zelnen verschlungen vom sinnlosen Auf und Ab der Geschichte. R. Gu-
ardini erwigt in seinem Buch ,,Die Existenz des Christen®, ,,ob nicht seit
einiger Zeit — schwer zu sagen, seit wann - etwas vor sich gegangen ist,
das man nur als eine ,Kapitulation vor dem Tod‘ bezeichnen kann?...
Ein Nachlassen des Aufbegehrens gegen den Tod, das mit einer Schwi-
chung des Gefiihls fiir das Personale, fiir die Ehre und Wiirde des Men-
schen zusammengeht; ein Vorgang, der mit der Massenhaftigkeit des
menschlichen Daseins einerseits und mit der technischen Rationalisie-
rung andererseits zusammenhidngen muB3“. Ich méchte hinzufiigen: und
mit der aus dem Marxismus stammenden Verabsolutierung von Ge-
schichte, Welt und Gesellschaft — ihnen gegeniiber zidhlt ebenfalls der
einzelne nicht. Der Mirtyrer allein durchbricht alle weltimmanente Ge-
schichtsdeutung und erteilt ihr eine klare Absage.

Sein um Christi willen gewihltes Sterben ist ja gerade ein Aufbegeh-
ren gegen seine Vereinnahmung durch eine totalitire Ideologie, sei sie
gebildet um den Begriff Volk, Staat, Gesellschaft, Fortschritt, Sozialis-
mus oder welchen Begriff auch immer.

Im Mirtyrer kommt die Kategorie des Personalen zu Wort und mel-
det ihren Anspruch an auf unbedingten Vorrang vor allen anderen Kate-
gorien: Im Mairtyrer begehrt der einzelne im Namen seines unverlierba-
ren Rechtes auf seine eigene Freiheit und Wahrheit in Gott auf gegen
jede andere GesetzesmiBigkeit, die sich an Gottes Stelle setzen will, und
wird so selbst zum eschatologischen Zeichen.

Diese Kategorie des Personalen ist heute bedroht von innen und von
auBlen - das Phinomen der Anonymitidt ist nur ein Symptom, und zwar
ein sehr alarmierendes, fiir diese bedrohliche Entwicklung. Denn mit
dem Personalen ist unmittelbar das Geschaffen-sein aufgerufen, und
beides zusammen miindet in die Gottesfrage. Da letztere seit langem aus
dem offentlichen Bewulltsein ausgeklammert ist, kann es nicht verwun-
dern, daf3 sich das Wissen um das, was der Mensch ist, langsam verdn-
dert, verflacht, verkiirzt: Er verliert Gesicht und Namen, und im Zusam-
menhang damit verliert sein Leben an Sinn und Gewicht.

Wir miissen diese Frage nach dem Menschen als des auf Gott bezoge-
nen Wesens — sie ist aber nichts anderes als die Frage nach dem Men-
schen als Person — im Zusammenhang mit der Frage nach der Wahrheit
sehen. Der Mirtyrer ist Zeuge fiir die Wahrheit. Sie ist das Absolute, auf
das der Geist des Menschen bezogen ist; sie ist der Titel, unter dem der
erkennende Geist nach Gott fragt. Wird er ihr gegeniiber gleichgiltig,
hat er fiir sie nur noch das Achselzucken des Pilatus iibrig, wird er auch
handeln wie Pilatus: seine Hinde in Unschuld waschen und dem Un-



Aus dem Leben der Kirche 214

recht freien Lauf geben. Das ist dann die vollkommene Gestalt der
Liige.

Vor ihr bewahrt uns auch die Liebe nicht, wenn sie nicht zuerst und
vor allem Liebe zur Wahrheit ist — ist sie das nicht, hort sie auf, in Wahr-
heit Liebe zu sein. Denn: Nicht der Liebe, sondern der Wahrheit fiigt
Christus die VerheiBung hinzu, daf} sie ans Licht fiihrt, daB3 sie uns frei-
machen werde (vgl. Joh 8,32). Er selber starb nicht wegen eines seiner
guten Werke, sondern fiir den Anspruch, den er stelite: der zu sein, der
Er ist.

Sich vom Licht und der Kraft dieses Anspruchs neu iiberzeugen zu
lassen, macht erst den Menschen zum Christen, der nun Christi Zeuge
sein kann.

AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Die Weissagung Simeons

Beitridge zu einem Text des Neuen Testaments (Lk 2,35)

Sehr geehrter Herr Professor...,*

Sie sind Fachmann in der Exegese, in der Wissenschaft von der Hl. Schrift; des-
halb mochte ich Sie etwas fragen - in einer Angelegenheit, mit der ich nicht zu-
recht komme. Vielleicht kénnen Sie mir weiterhelfen.

Als ich die Einheitsiibersetzung des NT, die von katholischen und evangeli-
schen Fachleuten erstellt und im Auftrag der deutschen, osterreichischen und
schweizerischen Bischéfe sowie des Rates der Evangelischen Kirche in Deutsch-
land herausgegeben wurde, zur Hand nahm, las ich in Lk 2,34f. folgenden Text:

3 Und Simeon segnete sie und sagte zu Maria, der Mutter Jesu: Dieser ist
dazu bestimmt, daf} in Israel viele durch ihn zu Fall kommen und viele
aufgerichtet werden, und er wird ein Zeichen sein, dem widersprochen
wird. ¥Dadurch sollen die Gedanken vieler Menschen offenbar werden.
Dir selbst aber wird ein Schwert durch die Seele dringen.
Der 1. Teil von v. 35 bezieht sich somit — durch finalen Anschlu$ (= ,,dadurch*)
— direkt auf v. 34 bzw. auf den darin geduBerten Prophetenspruch iiber den Mes-
sias; es wird also gesagt: Durch Jesus und sein Auftreten sowie durch die damit
gegebene Entscheidungssituation werden ,,die Gedanken vieler Menschen of-

* Der Brief wurde aufgrund einer Anregung von E. Ott und in Zusammenarbeit mit der
Schriftleitung erstellt. Vgl. , Einiibung und Weisung* in diesem Heft.





