
A us dem Leben der Kirche 214 

recht freien Lauf geben. Das ist dann die vollkommene Gestalt der 
Lüge. 

Vor ihr bewahrt uns auch die Liebe nicht, wenn sie nicht zuerst und 
vor allem Liebe zur Wahrheit ist - ist sie das nicht, hört sie auf, in Wahr- 
heit Liebe zu sein. Denn: Nicht der Liebe, sondern der Wahrheit fügt 
Christus die Verheißung hinzu, daß sie ans Licht führt, daß sie uns frei- 
machen werde (vgl. Joh 8,32). Er selber starb nicht wegen eines seiner 
guten Werke, sondern für den Anspruch, den er stellte: der zu sein, der 
Er ist. 

Sich vom Licht und der Kraft dieses Anspruchs neu überzeugen zu 
lassen, macht erst den Menschen zum Christen, der nun Christi Zeuge 
sein kann. 

AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Die Weissagung Simeons 
Beiträge zu einem Text des Neuen Testaments (Lk 2,35) 

Sehr geehrter Herr Professor...,* 

Sie sind Fachmann in der Exegese, in der Wissenschaft von der Hl. Schrift; des- 
halb möchte ich Sie etwas fragen - in einer Angelegenheit, mit der ich nicht zu- 
recht komme. Vielleicht können Sie mir weiterhelfen. 

Als ich die Einheitsübersetzung des NT, die von katholischen und evangeli- 
schen Fachleuten erstellt und im Auftrag der deutschen, österreichischen und 
schweizerischen Bischöfe sowie des Rates der Evangelischen Kirche in Deutsch- 
land herausgegeben wurde, zur Hand nahm, las ich in Lk 2,34f. folgenden Text: 

34Und Simeon segnete sie und sagte zu Maria, der Mutter Jesu: Dieser ist 
dazu bestimmt, daß in Israel viele durch ihn zu Fall kommen und viele 
aufgerichtet werden, und er wird ein Zeichen sein, dem widersprochen 
wird. "Dadurch sollen die Gedanken vieler Menschen offenbar werden. 
Dir selbst aber wird ein Schwert durch die Seele dringen. 

Der 1. Teil von v. 35 bezieht sich somit - durch finalen Anschluß (= •dadurch") 
- direkt auf v. 34 bzw. auf den darin geäußerten Prophetenspruch über den Mes- 
sias; es wird also gesagt: Durch Jesus und sein Auftreten sowie durch die damit 
gegebene Entscheidungssituation werden •die Gedanken vieler Menschen of- 

* Der Brief wurde aufgrund einer Anregung von E. Ott und in Zusammenarbeit mit der 
Schriftleitung erstellt. Vgl. •Einübung und Weisung" in diesem Heft. 



A us dem Leben der Kirche 215 

fenbar werden". Danach erst - im 2. Teil von v. 35 - wird Maria direkt angespro- 
chen: •Dir selbst aber wird ein Schwert durch die Seele dringen." 

Die Übersetzung der Bibelstelle macht hier eine recht klare und eindeutige 
Aussage. Aber dann verwunderte es mich sehr, in dem Synoptischen Arbeitsbuch 
von Rudolf Pesch1, das sich um eine möglichst bis in die Wortstellung hinein 
wörtliche Wiedergabe des griechischen Urtextes bemüht, dieselbe Bibelstelle 
ganz anders vorzufinden: Hier stehen die beiden Teile von v. 35 in umgekehrter 
Reihenfolge. Maria wird angesprochen: 

Und durch deine Seele wird ein Schwert hindurchgehen, 
damit offenbar werden aus vielen Herzen die Überlegungen. 

Diese scheinbar nur äußerliche, syntaktische Verschiebung beinhaltet eine be- 
trächtliche Sinnverschiebung: Wird nicht in dieser zuletzt angeführten Textfas- 
sung Maria eine bedeutende heilsgeschichtliche Rolle zugedacht - durch ihre 
Schmerzen sollen die Gedanken vieler Menschen offenbar werden -, die in der 
Version der Einheitsübersetzung hingegen nicht enthalten ist? 

Die festgestellte Differenz beschäftigte mich so sehr, daß ich mich auf die Su- 
che nach verschiedenen Übersetzungen und Kommentaren begab und diese mit- 
einander verglich: Die meisten mir zugänglichen Ausgaben geben den Text ähn- 
lich wie die Einheitsübersetzung wieder2; sie klammern v. 35a ein bzw. werten 
diesen Satz durch eine Parenthese als Einschub; damit bezieht sich dann v. 35b 
(also das Offenbar-werden der Gedanken vieler Menschen) wieder auf Jesus 
und nicht auf Maria. - Luther allerdings hat den Text im Sinne von Pesch ver- 
standen und somit Maria die erwähnte große Bedeutung beigemessen3, während 
die revidierte Fassung der Luther-Bibel den Bezug auf Maria als Einschub sieht. 

Von den deutschen Kommentatoren •befragte" ich die wohl wichtigsten: Klo- 
stermann, Schmid, Rengstorf, Grundmann, Schürmann und Ernst4. Sie alle be- 
handeln v. 35a (•Durch deine Seele wird ein Schwert hindurchgehen") wie einen 

1 Synoptisches Arbeitsbuch zu den Evangelien, Bd. 3, bearb. und konkordant übers, von Ru- 
dolf Pesch, Zürich/Gütersloh 1980. 
2 So die Übersetzungen bzw. (kritischen) Textausgaben von C. Weizsäcker (,01918), H. 
Menge (1949), J. Kürzinger (1959, 71965), O. Karrer (1955), rev. Luther-Übersetzung 
(1956), F. Sigge (1958), F. Streicher SJ (1964), F. Pfäfflin (1965), K. Staab (21967), Zürcher 
Bibel (1971), U. Wilckens (1972), A. Stöger (1975). 
3 •Vnd es wird ein Schwert durch deine Seele dringen / Auff das vieler Hertzen gedancken 
offenbar werden." (D. Martin Luther, Die gantze Heilige Schrift. Deudsch 1545 /Auffs new 
zugericht, unter Mitarb. von Heinz Blanke hrsg. von Hans Volz, München 1972, 2075) In 
diesem Sinn übersetzten auch: A. Arndt SJ (61914), P. Rießler/R. Storr (31934), P. Parsch 
(n1955), F. Tillmann (1962), Herder-Ausgabe der Jerusalemer Bibel (21966); ebenso die 
Textausgaben, die die Vulgata abdrucken bzw. direkt übersetzen. 
4 Das Lukasevangelium. Erkl. von Erich Klostermann (Handbuch zum Neuen Testament 
V), Tübingen 21929; Das Evangelium nach Lukas. Übers, und erkl. von Josef Schmid (Re- 
gensburger Neues Testament), Regensburg 31955; Das Evangelium nach Lukas. Übers, und 
erkl. von Karl Heinrich Rengstorf (Das Neue Testament Deutsch), Göttingen 7/81958; 
Theologischer Handkommentar zum Neuen Testament, III: Das Evangelium nach Lukas, 
von Walter Grundmann, Berlin 1961; Das Lukasevangelium. Erster Teil: Kommentar zu 
Kap. 1,1-9,50 von Heinz Schürmann (Herders Theologischer Handkommentar zum Neuen 
Testament III/l), Freiburg 1969; Das Evangelium nach Lukas. Übers, und erkl. von Josef 
Ernst (Regensburger Neues Testament), Regensburg 1977. 



Aus dem Leben der Kirche 216 

späteren redaktionellen Einschub. Aber leider begründet dies keiner von ihnen. 
Nur Schürmann verweist darauf, daß der Calvinist Robertus Stephanus 
(1503-1559) diese Deutung eingeführt habe, nach der v. 35a in Parenthese zu set- 
zen sei5; das heißt doch wohl, daß man erst im 16. Jahrhundert den fraglichen 
Nebensatz in Klammern setzte - als sei er nicht ursprünglich - und damit auch 
die heilsgeschichtliche Rolle Marias abschwächte. Muß durch diese Bemerkung 
Schürmanns nicht der Verdacht aufkommen, daß tendenziös-konfessionelle 
(nicht aber biblische) Interessen bei der neuen Deutung mitspielten? - Erst bei 
Martin Dibelius (1883-1947), der zusammen mit Rudolf Bultmann Initiator der 
formgeschichtlichen Untersuchung des NT war, fand ich eine Begründung: Er 
sieht in den lukanischen Kindheitsgeschichten (Lk 1 f.) eine Komposition von 
vier •Legenden"6 - heute würde man wohl •Midrasch" sagen. Innerhalb der 4. 
•Legende" (Lk 2,22-38) möchte er die Weissagung Simeons an Maria als Ein- 
schub einklammern7 - aber er gibt dafür keinen inneren Grund an. Wenn der ge- 
samte Geschehenszusammenhang eine •Legende" ist, warum sollte sie dann 
nicht als ganze so gemeint sein, wie sie dasteht? Würde diese außerordentliche 
Stellung Marias - daß an ihr die Gedanken vieler Menschen offenbar werden - 
nicht dem gesamten Tenor der lukanischen Kindheitsgeschichten entsprechen, 
in denen ihre Bedeutung so sehr wie in kaum einem anderen Kapitel im NT her- 
vorgehoben wird? 

Im Unterschied zu den erwähnten Kommentaren bemerkt der französische 
Exeget M.-J. Lagrange* ausdrücklich, daß v. 35a kein Einschub sei und daß sich 
v. 35b auf den gesamten vorhergehenden Text beziehe9 - eine Exegese, die mir 
einleuchtet, da sie einerseits Marias Bedeutung betont, sie aber andererseits im 
Zusammenhang mit Jesus sieht. Das bedeutet konkret für die inhaltliche Aus- 
sage von Lk 2,34 f.: Durch das Auftreten Jesu als Messias und durch die (damit 
verbundenen) Leiden Marias werden die Gedanken vieler Menschen offenbar 
werden. Marias heilsgeschichtliche Stellung lebt vom Heilswirken Gottes und 
ihrer einmaligen Beziehung zu Jesus. Dies ist so bedeutsam, daß der neutesta- 
mentliche Text es eigens hervorhebt. 

In der Hoffnung, über den Urtext weitere Klarheit zu bekommen, schaute ich 
in griechische Textausgaben. Das Ergebnis: Die neueste kritische Ausgabe des 
Greek New Testament" weist in einer Anmerkung darauf hin, daß v. 35a in eini- 
gen Bibelausgaben eingeklammert und in einigen in Parenthese gesetzt wird; 
doch dafür scheint es keine Textzeugen zu geben, sondern nur Textausgaben, 

5 H. Schürmann führt hier eine entsprechende Bemerkung von A. Salmeron SJ (1515-1585) 
an; vgl. H. Schürmann (Anm. 4), 128 Anm. 222. 
6 Martin Dibelius, Die Formgeschichte des Evangeliums, hrsg. von Günther Bornkamm, Tü- 
bingen 31959, 120. 
7 M. Dibelius, Formgeschichte (Anm. 6), 123. 
8 Marie-Joseph Lagrange, Evangile sehn Saint Luc, Paris 21921, 88-90. 
9 M.-J. Lagrange, Evangile sehn Saint Luc (Anm. 8), 88. In diesem Sinn kann Lk 2,34f. 
auch in der von P. Parsch herausgegebenen NT-Ausgabe (s. Anm. 3) verstanden werden, 
der die Versteile durch Punkte abtrennt, sowie die Version von F. E. Schlachter (21912), 
der vor v.35a ein Semikolon setzt und v.35b vom gesamten Text durch einen Gedanken- 
strich abhebt. 



Aus dem Leben der Kirche 217 

die alle nach 1500 - also nach R. Stephanus - herausgegeben wurden. Selbst die 
repräsentative katholische, aber ältere kritische Textausgabe des Novum Testa- 
mentum Graece et Laune " setzt im griechischen Text die fragliche Maria-Stelle 
in Klammern - jedoch ohne Angabe von überlieferungsgeschichtlichen Grün- 
den -; im direkt daneben abgedruckten (lateinischen) Vulgata-Textgehört v. 35b 
direkt zu v. 35a (ohne Abtrennung durch Satzzeichen) und bezieht Maria mit in 
die heilsgeschichtliche Bedeutung ein. 

Zusammenfassend ergibt sich also folgendes Bild: Die Vulgata und Luther 
überliefern Lk 2,35a ohne Klammern oder Parenthese; ebenso geschieht es in 
der deutschen Ausgabe der Jerusalemer Bibel, dem Synoptischen Arbeitsbuch 
von R. Pesch und einigen anderen Textausgaben. Hier muß Lk 2,35 so verstan- 
den werden, daß durch Maria mit ihren Schmerzen (von ihrem Sohn her wohl, 
wie Lagrange zeigt) die Gedanken vieler Menschen offenbar werden sollen. - 
Dagegen wird in vielen NT-Übersetzungen und in den meisten Kommentaren 
v. 35a als Einschub betrachtet und somit v. 35b auf Jesus bezogen: Durch sein 
Auftreten werden die Gedanken vieler Menschen offenbar werden. Der Notiz 
von H. Schürmann zufolge wird v.35a erst seit dem 16. Jahrhundert eingeklam- 
mert. Das heißt doch: Es gibt keine Textzeugen für die Einklammerung, sondern 
vermutlich inhaltliche Gründe. Welche sind das? In den Kommentaren fand ich 
nur einen einzigen Grund, der allerdings - zumindest mich - nicht recht über- 
zeugt: Lk 1 f. sei eine •Legende", ein Midrasch. Welchen Grund gibt es also für 
die Einklammerung der Weissagung an Maria, daß ihre Seele ein Schwert 
durchdringen werde? Warum wird diese Änderung vorgenommen - und heute 
oft und anscheinend kirchenoffiziell übernommen -, die sich zwar äußerlich nur 
auf Satzzeichen auswirkt, aber den Sinn des Textes doch erheblich verändert? 
Ist es vielleicht ein •dogmatischer" Grund - daß nämlich Maria diese wichtige 
heilsgeschichtliche Rolle nicht zukommen könne und deshalb auch der Text 
nichts darüber sagen dürfe, er also notfalls interpretierend übersetzt werden 
muß? - Und falls wirklich die Textfassung ohne Klammer und ohne Parenthese 
die ursprüngliche ist, die somit dann Maria eine exponierte heilsgeschichtliche 
Rolle, die aber nicht von Jesus getrennt gesehen werden darf (in diesem Sinn 
wäre also die Interpretation bzw. Interpunktion von Lagrange am deutlichsten 
und am wenigsten in Gefahr, in eine Einseitigkeit abzugleiten), zuschreiben 
würde, dann stellt sich für mich die Frage, warum der heutige Leser (z. B. der 
Einheitsübersetzung) nicht mit einer möglichst originalgetreuen Übersetzung 
konfrontiert wird. Oder sind schwerwiegende Gründe für eine Abweichung vor- 
handen? 

Schreiben Sie mir bitte ein paar Zeilen als Antwort? Darüber würde ich mich 
freuen. 
Mit freundlichen Grüßen 

Elisabeth Meuser, München 
10 The Greek New Testament, hrsg. von K. Aland, M. Black, C. M. Martini, B. M. Metzger, 
A. Wikgren, 31975. 
11 Novum Testamentum Graece et Laune, apparatu critico instructum edidit A. Merk SJ, 
Rom 1933. 



A us dem Leben der Kirche 218 

Aus der Antwort von P. Prof. Dr. W. Feneberg SJ, 
Professor für Einführung in das Neue Testament 
an der Hochschule für Philosophie, München 
Sie haben eine Untersuchung als Laie gemacht über die Sinnspitze von Lk 2,34f 
und eine klare Alternative herausgearbeitet: •Die Gedanken vieler Menschen 
werden offenbar" durch Jesu Auftreten oder durch Maria mit ihren Schmerzen. 
Sie haben dazu einen Großteil der modernen Kommentare und der griechischen 
Textausgaben eingesehen. 

Aufmerksam gemacht durch die feine Beobachtung von H. Schürmann und 
die sorgfältig-wortgetreue Textwiedergabe durch R. Pesch ist Ihnen eine wirkli- 
che Entdeckung gelungen! Gegen M. Luther und die Texttradition bis in die 
Mitte des 16. Jahrhunderts wird heute mit Hilfe von Satzzeichen die heilsge- 
schichtliche Bedeutung Marias abgeschwächt. 

Was ist exegetischerseits dazu zu sagen? Da wir im griechischen Urtext keine 
Satzzeichen haben, handelt es sich immer um Interpretation, gleich ob eine Aus- 
sage als Parenthese oder als Hauptsatz gedeutet wird. Welche Gründe können 
hinter der modernen Übersetzungstradition stecken, die 2,35a - die Aussage 
über die Schmerzen Marias - zur Parenthese erklären? Wohl am ehesten das Ge- 
samtbild, das uns die Evangelien, auch das des Lukas, vom Verhältnis Jesu zu 
Maria entwerfen und in dem Maria keine so bedeutende heilsgeschichtliche Be- 
deutung zugeschrieben wird. Dagegen spricht allerdings, daß gerade in der luka- 
nischen Kindheitsgeschichte Marias Rolle im Heilsplan wichtiger zu sein 
scheint als in den übrigen Texten. Verglichen mit Lk 1,28.38.42 f.45 und vor al- 
lem 1,48 f. ist die •mariologische Übersetzung" für 2,35 durchaus denkbar. Als 
•schwierigere Übersetzung" ist sie sogar naheliegend. Denn sie stellt unser Bild 
vom Verhältnis zwischen Jesus und Maria in Frage. Sie ist unserem dogmati- 
schen Denken fremd und überraschend. Die marianische Übersetzung, daß also 
durch die Schmerzen Marias die Gedanken vieler offenbar werden, wäre trotz 
aller Nähe zu anderen mariologischen Aussagen in der lukanischen Kindheits- 
geschichte doch eine Art Spitzenaussage über die Rolle Marias. Sie ist dann aus- 
drücklich als heilsbedeutsam benannt, also nicht nur ein Vorbild des Glaubens 
(vgl. Lk 1,38). Marias Weg der Schmerzen ist eine Art von Gericht über die Ge- 
danken vieler Menschen. 

Zusammenfassend: Die marianische Deutung von Lk 2,34f. sollte zumindest 
in einer Fußnote als mögliche Übersetzung in der Einheitsübersetzung erwähnt 
werden. 

Aus der Antwort von Prof. Dr. O. Knoch, 
Professor für neutestamentliche Exegese, Passau 

Die aufgeworfene Frage konnte dadurch entstehen, daß die ältesten Manu- 
skripte des Neuen Testaments mit Großbuchstaben geschrieben sind, die ohne 
Satzzeichen und ohne Worttrennung fortlaufend die Seiten füllen, um Platz zu 



A us dem Leben der Kirche 219 

sparen. So muß man aus der Struktur eines Textes erschließen, wie ein Satz oder 
Satzteil ursprünglich angelegt war. 

Übersetzt man die Vorlage wörtlich, kommt man zu folgendem Text und Auf- 
bau: •Symeon segnete sie (seinen Vater und die Mutter) und sagte zu Maria, sei- 
ner Mutter: ,Siehe, dieser ist aufgestellt zum Hinfallen und zum Aufstehen für 
viele in Israel und zu einem Zeichen, dem widersprochen (das bekämpft) wird, 
und auch deine Seele selbst wird ein Schwert durchdringen, damit (nämlich) die 
Gedanken aus vielen Herzen offenbar werden'." 

Läßt man diese Aussageganzheit auf sich wirken, wird deutlich, daß die Aus- 
sage über Maria inkludierend der Grundaussage angeschlossen wird. Maria ist 
nicht ausgenommen von dem Prozeß, der durch Jesus in Israel hervorgerufen 
werden wird. Auch ihr verursacht Jesus Schmerz, auch ihre Gedanken werden 
offenbar, auch für sie kann Jesus der Anstoß zum Fall oder zum Aufstehen, d. h. 
zum Heil werden. Dabei bleibt vom Text her offen, ob der schneidende 
Schmerz, der sie treffen wird, durch die Ablehnung und Feindschaft, die Jesus 
in seinem Volk hervorrufen wird, oder dadurch, daß Jesus auch sie in die bittere 
Entscheidung ruft, bewirkt wird. Nicht gesagt ist, daß Maria eine instrumentale 
Funktion im Prozeß der Scheidung der Geister in Israel zukommt. 

Will man ganz verstehen, was der Evangelist durch diese Aussage sagen will, 
muß man sie hineinstellen in das Gesamtzeugnis des Lukas über Jesu Wirkung 
und über das Verhalten seiner Mutter. 

Lk 12,51-53 spricht von der Scheidung der Geister, die Jesus in Israel be- 
wirkte. Sie endet schließlich mit der Tötung Jesu und der Ausstoßung seiner ju- 
denchristlichen Anhänger aus dem Judentum. 

Maria erscheint bei Lukas als die, die um die Besonderheit Jesu weiß, aber 
sich erst hineintasten muß in das eigentliche Geheimnis seines Wesens und sei- 
ner Sendung (vgl. 2,19: •Maria dachte darüber nach"; 2,50f.: •sie verstanden 
nicht; ...seine Mutter bedachte alles, was geschehen war, in ihrem Herzen"; 
11,28: •vielmehr selig, die das Wort Gottes hören und es befolgen"). Lukas be- 
richtet nicht, daß die Mutter Jesu unter dem Kreuz stand, aber er bemerkt, daß 
sie zur Pfingstgemeinde gehörte (Apg 1,14). Demnach hat sie den Anstoß des 
Kreuzestodes Jesu gläubig bestanden. Darum stellt Lukas sie als •die Glau- 
bende" heraus, die um ihres Glaubens willen als Vorbild zu preisen ist (1,45: 
•Selig ist die, die geglaubt hat, daß sich erfüllt, was der Herr ihr sagen ließ"). 

Bei ihm ist deutlich eine Verehrung Marias durch die Kirche zu spüren 
(1,48b: •alle Geschlechter preisen mich selig"). 

Faßt man das Gesagte zusammen, kommt man zu dem Urteil: Maria ist das 
Vorbild derer, die als Juden den Anstoß überwunden haben, den Jesu Botschaft, 
Handeln und Schicksal bereitet haben, und die zum Glauben fanden, weil sie of- 
fen waren für Gottes Verheißung und Wirken. Sie gehört demnach als •echte Is- 
raelitin ohne Falschheit" (vgl. Joh 1,47) zum •Israel Gottes" (vgl. Gal 6,16), und 
zwar in bevorzugter Weise (•seiner Mutter"). 

Insofern könnte man Lk 2,35a auch als Parenthese verstehen, obwohl es nach 
meiner Auffassung besser ist, diesen Versteil als inkludierende Ergänzung zu 
2,34 zu sehen. 



Aus dem Leben der Kirche 220 

Aus der Antwort von Prof. DDr. R. Pesch, 
Professor für neutestamentliche Exegese Freiburg i. Br. 

Die Einheitsübersetzung erlaubt sich bei der Übersetzung von Lk 2,35 insofern 
eine besonders große •Freiheit", als v. 35a nicht nur als Parenthese aufgefaßt ist, 
sondern die Reihenfolge von v. 35a und v. 35b vertauscht ist. Damit ist eine Be- 
ziehung von v. 35b - zumindest auch - auf v. 35a ausgeschlossen. 

Lk 2,34f. bietet die Prophetie Simeons, die an die Mutter des Messias gerich- 
tet ist, in 4 Stichen: 
- •Dieser ist gesetzt zu Fall und Auferstehung vieler in Israel." Der Versteil ent- 
hält eine Anspielung auf Jes 8,14ff. und Jes 28,16 (vgl. Rom 9,32f.; 1 Petr 
2,4ff.): Der Messias Jesus ist der Stein des Anstoßes. 
- •und zum umstrittenen Zeichen". Der Versteil (an Jes 8,18 orientiert) wieder- 
holt denselben Gedanken in der Gesamtfigur des Parallelismus membrorum: 
Der Stein des Anstoßes ist das Zeichen des Widerspruchs. 
- •Und durch deine Seele wird ein Schwert hindurchgehen." Nachdem im Pa- 
rallelismus der beiden ersten Stichen Aussagen über den Sohn gemacht sind, ist 
im dritten Stichos die Mutter direkt angeredet; ganz wörtlich: •und durch deine 
eigene Seele..." 

Das •Schwert" bezeichnet metaphorisch das •Wort Gottes" (vgl. Hebr 4,12), 
auch •Unrecht" (Sir 21,3) oder ein Strafgericht (Ez 14,17). Ein Schwert, das 
durch die •Seele" dringt, durch das innerste Leben, ist wohl ein tiefer Schmerz: 
Der Schmerz der Mutter über den Tod des Sohnes, der in Lk 2,45-48 schon prä- 
figuriert erscheint. 
- •damit offenbar werden aus vielen Herzen die Überlegungen". Der vierte Sti- 
chos ist ein finaler Nebensatz, der entweder - bei Deutung von v. 35a als Paren- 
these - an •Dieser ist gesetzt..." oder an •ein Schwert wird hindurchgehen" oder 
an beides anschließt. Gemeint ist zweifellos, daß der Tod des Messias apokalyp- 
tisch-enthüllende Funktion hat: er macht offenbar, was die Menschen in ihren 
Herzen, in ihrem Innersten gedacht haben: •Feindschaft gegen Gott" (Rom 8,7). 

Simeon, der den •Trost Israels" (2,25) erwartet und Jesus als •Herrlichkeit 
des Volkes Israel" (2,32) verkündet, prophezeit das Geschick •vieler in Israel" 
angesichts des Todes des Messias. Dieser Tod ist der Mutter des Messias als 
Schmerz, als •Schwert, das durch ihre Seele hindurchgeht", angekündigt. 

Stellt man die Frage, warum diese Prophetie an Maria adressiert ist, so wird 
man berücksichtigen müssen, daß Maria als Mutter des Messias in Lk 1-2 in der 
Rolle der Tochter Sion, als Real-Symbol des Gottesvolkes gesehen ist. Das 
Schwert, das die Seele der Jungfrau-Mutter durchschneidet, macht die Gedan- 
ken ihrer Kinder offenbar: das Kreuz des Messias spaltet Israel. Maria erscheint 
(anfänglich) in der •heilsgeschichtlichen Rolle" der Tochter Sion, Israels als des 
Mutterbodens des Messias, der zum •umstrittenen Zeichen gesetzt ist", und der 
Jungfrau-Mutter Kirche, die selbst zum umstrittenen Zeichen wird, weil auch ihr 
Schmerz •die Gedanken aus vielen Herzen offenbar macht". 

Simeons Prophetie ist ein dunkles Sinn-Bild, das durch die Geschichte selbst 
aufgehellt wird. 




