LITERATURBERICHT

All meine Stunden gehdéren Dir

Das Herzensgebet in Geschichte und Gegenwart

Vieles war mir beildufig bekannt. Aber ich war iiberrascht, als ich den zusam-
mengestellten und ausgedeuteten Fakten nun in dem ,theologisch-spirituellen
Kommentar* zur Benediktus-Regel wiederbegegnete, den der franzésische Be-
nediktiner Adalbert de Vogiié¢ als AbschluB seiner umfangreichen Regelstudien’
verdffentlicht hat. Dem Verlag, dem Herausgeber und besonders der benedikti-
nischen Ubersetzerin ist fiir die gute deutsche Prisentation dieses wichtigen
Werkes? zu danken. Es ist eine Zusammenstellung von alten und neuen wichti-
gen Aufsitzen zur Spiritualitit, die weit iiber die moénchischen Kreise hinaus Be-
deutung hat.

Im Grunde sind alle dort beriihrten Themen wichtig fiir unsere Zeit, obgleich
sich de Vogiié vor schnellen Aktualisierungen hiitet und die Gefahr vermeidet,
»Benedikt als (unseren) Zeitgenossen“ (5) hinzustellen: Der Abt — ,, Verstindnis
fir den Menschen und Achtung vor seiner Person* (85) —; Ménchtum — ,,unbe-
dingte Zugehorigkeit zur Kirche Christi“, ,,ein Mdnchtum, das nichts als christ-
lich ist“ (oftmals, vgl. Kap. V) —; ,,Biblische Tradition“ — mit deutlicher Abset-
zung zur Spiritualitidt Kassians, die nicht frei ist von neuplatonischen und pela-
gianischen Spuren (besonders im IV. Kapitel: Die Maximen der geistlichen
Kunst) -; die Haltung der Evangelischen Rite, die eingebettet sein muB in
Schweigen und Demut; dazu die grundsitzliche Empfehlung: ,,Das heutige
Ménchtum mufB sich wieder auf die Zeichenkraft der alten Briuche besinnen...
Ihre Methode (d.h. die der Regel) besteht darin, von auBen nach innen, von der
Praxis zur Reflexion, von den Observanzen zum Geist zu fiihren.“ (356)

Am wichtigsten wurde mir, was de Vogiié iiber das Gebet3 sagt. Dazu zentral:
»Fiir den Monch wie fiir den Christen der ersten Jahrhunderte besteht das ein-
zige Gesetz darin, ohne UnterlaB zu beten ... Die kanonischen Horen miissen wie
die Pfeiler einer Briicke verstanden werden, die in den Strom der Zeit eingelas-
sen sind. Diese Stiitzen haben keinen anderen Zweck, als die Briicke zu tragen,
die iiber den FluB fiihrt... So besteht der Sinn der Horen darin, gleichsam die In-
frastruktur eines Gebetes ohne UnterlaB zu bilden.“ 151

Damit steht de Vogiié im Gegensatz zu manchen seiner Mitbriider (156f mit
Zitaten von Delatte, Butler, Gasquet, Herwegen, Steidle) und zu vielen Liturgie-

! La Régle du Maitre, Bd. 1-3 (Sources Chrétiennes 105-107), Paris 1964/65; La Régle de
Saint Benoit, Bd. 1-6 (Sources Chrétiennes 181-186), Paris 1971/72.

* Die Regula Benedicti. Theologisch-spiritueller Kommentar (Regula Benedicti Studia;
Supplementa, Bd. 16). Hildesheim, Gerstenberg Verlag 1983. XV1/462 S., Ln., DM 88,—.
? Zur Ergénzung, zur Einordnung und auch zum Kennenlernen einer etwas anders gelager-
ten Deutung vgl. Emmanuel von Severus, Geber I, in: Reallexikon Siir Antike und Christen-
tum VIII, Stuttgart 1972, 1134-1258; Paul F. Bradshaw, Daily Prayer in the Early Church,
London 1972.



Literaturbericht 225

wissenschaftlern. Bewuf3t mochte er die aus einer ,,Gemeinschaftsmystik“ er-
wachsene ,,iibermiBige” Hochschitzung des Offiziums ,,als eine Begegnung der
Gemeinschaft mit Gott*“ (157) mit Hilfe der Geschichte entmythologisieren. In
der benediktinisch-ménchischen Tradition sei das Chorgebet als ,,augenblickli-
che und in Gemeinschaft stattfindende Aktualisierung des vertrauten und un-
aufhorlichen Gesprichs mit Gott wihrend der Arbeit” anzusehen und stehe in
,wesentliche(m) Zusammenhang mit der lectio divina (geistliche Lesung) und
den Mabhlzeiten“, wihrend der auch eine Tischlesung stattfand (159).

Das Psalmodieren sei ndmlich in friihmonastischer Zeit weithin als ,,Horen
auf das Wort Gottes“ und nicht so sehr als ,,Beten mit dem Wort Gottes* ver-
standen worden — wie Caesarius von Arles schreibt: ,,Psalmodieren ist, wie wenn
man den Samen auf einen Acker siit. Beten (orare) ist, wie wenn man den Samen
in die Erde versenkt und ihn ein zweites Mal durch Pfliigen (arare) bedecken
wiirde.“ (170) Mit anderen Worten: Das eigentliche Gebet geschehe erst nach
dem Chorgebet als eine Art Antwort darauf. De Vogiié meint, das heutige ,,Ehre
sei dem Vater* am SchluB der Psalmen sei noch ein Uberrest des alten Brauches.

Je mehr aber das Psalmodieren selbst zum direkten Gebet wurde, desto mehr
geriet die auf das Psalmodieren folgende Gebetspause und auch das Weiterwir-
ken in den Alltag in Vergessenheit. ,Man hatte bereits gebetet, wenn man den
Psalm gesungen hatte.“ (172) Aus dem ,.geistlichen Nutzen“ des Horens wurde
ein ,,Gott-die-Ehre-Geben* des Betens.

In dieser geschichtlich belegten Konzeption hat das ,,Beten ohne Unterla3*
einen groBien Stellenwert. De Vogiié iibt dabei Kritik an so prominenten Gelehr-
ten wie I. Hausherr, A. Veilleux und auch an O. du Roy. Nach ihnen nimlich
habe die ,gesunde“ Tradition das biblische Wort: ,,Betet standig™ (vgl. 1 Thess
5,17; Rom 12,12; Eph 6,18; Phil 4,6; Kol 4,2; Lk 18,1; 21,36), interpretiert als
»jeden Tag zu bestimmten Zeiten beten und anBerhalb der Gebetszeiten beharr-
lich gute Werke tun, die ein existentielles und implizites Gebet darstellen* (180).
De Vogiié zeigt dagegen, dal3 diese Bibelstellen von fast allen Kirchen- und
Moénchs-Vitern (nur Origenes interpretierte sie einmal allegorisch) als lebendige
Sehnsucht gedeutet werden, die sich auch in Wort-Meditation-Bitte und Ruf
ausdriicke (Angustinus: ,,das stindige Verlangen in Glaube, Hoffnung, Liebe™).
Die ,,Interpretation des ,Betet ohne Unterla3‘ im Sinne eines ununterbrochenen
Gesprichs mit Gott ist natiirlicher als die allegorisierende Exegese des Orige-
nes* (185). Augustinus fragt: ,,Was hindert also den Diener Gottes daran, ,iiber
die Weisung des Herrn nachzusinnen® (Ps 1,2) und ,dem Herrn zu singen‘ (Ps
13,6), withrend er Handarbeit verrichtet? Und Chrysostomus mahnt sogar, den
Glauben ,innerlich ohne Stimme und Gebirde, vor der Tiir zum Gericht, anf
dem Markt, wihrend der Arbeit zu beten* (187).

4 Der in diesem Bericht herausgearbeitete Unterschied ist natiirlich zu schwarz-weill ge-
zeichnet; doch die Absicht ist, das Augenmerk auf die entscheidenden Aussagen hinzulen-
ken. Aufbauend auf einer Arbeit von J. Stadlhuber hat Theodor Schnitzler, Was das Stun-
dengebet bedeutet. Hilfe zum geistlichen Neubeginn, Freiburg 1980, schéne Texte, Zusam-
menfassungen und geschichtliche Uberblicke fiir den Nichtspezialisten zusammengestellt,
die allerdings nicht véllig mit der von de Vogiié herausgearbeiteten Sicht {ibereinstimmen.



Literaturbericht 226

Der Monch - auch noch der der Benediktus-Regel — hatte eine Gebetsform,
die den ganzen Alltag umfaBte und eine Synthese von ,,ora, labora, lege, medi-
tare* (279) darstellte; d.h. bete mit Worten, arbeite, lese (eine iltere Regel gab
ein Viertel der Tageszeit der geistlichen Lektiire!) und meditiere. Letzteres aber
meint nicht ,,jenen ganz und gar inneren Akt, den wir heute mit ,Meditation® be-
zeichnen, sondern... einen Vorgang, der miindlich vollzogen wird und zugleich
innerlich ist, ... auch und vor allem... Rezitieren eines Textes, der natiirlich dem
Buch par excellence, der Bibel, entnommen ist* (285f).

Dieses Beten ist ein LebensprozeB, der in der ,,puritas cordis“, der Herzens-
reinheit, wurzelt und diese zugleich formt. ,,Diese Forderung nach der ,Reinheit
des Herzens® 146t die Beziehung des Gebetes zum gesamten asketischen Streben
deutlich werden. Das Gebet 148t sich von einem Tugendleben, das nach voll-
kommener Reinigung der Seele strebt, nicht trennen.* (294)

Es handelt sich um einen ganzheitlichen Vollzug, der alles umschlieBt: das ge-
meinsame Leben; die ausgiebige Lesung vor allem der Heiligen Schrift; die
Briickenképfe des gemeinsamen Psalmodierens (was zuerst ein ,,Horen* war);
Arbeit; Mahlzeiten mit geistlicher Lesung; und alles verbindend dieses ,,mur-
melnde Sich-Erinnern“ an einen biblischen Satz, das immer wieder zur Bitte und
zum lauten Lob werden konnte. Der ganze Tag der Ménche war Gebet; die hl.
Messe, die in der Regel nur sparlich erwihnt wird, galt hingegen als ,.ein Werk
der Kirche..., die das glaubige Volk in der Gesamtheit angeht, (und weniger) als
die spezifische Aufgabe der Ménche... Das Stundengebet, das den Tag heiligen
soll, muB} notwendigerweise jeden Tag wiederholt werden. Fiir die Messe besteht
eine Notwendigkeit dieser Art nicht. Sie kann so oft stattfinden, wie man es fiir
angemessen hélt...“ (199). Die heutige Forschung neigt anch dazu, eine eher mo-
nastisch-spirituelle von einer kapitular-liturgischen Uberlieferung des Stunden-
gebetes zu unterscheiden.

Was de Vogiié als ,,stindiges Gebet“ im alten Moénchtum herausarbeitet, ent-
spricht genau dem ,,Herzens-“ oder ,Jesus-Gebet“, wie es durch die , Aufrichti-
gen Erzdhlungen eines russischen Pilgers® weithin bekannt wurde. Damit ist die
stindige Wiederholung eines knappen Satzes (,,Herr Jesus, sei meiner armen
Seele gnidig*) oder einfachhin des Namens ,,Jesus“ gemeint — und dies oftmals
im stindigen Atemrhythmus.

Aber in der groBen ost- und - wie de Vogiié zeigt — auch west-christlichen Tra-
dition war das ,,Jesus-Gebet“ keine isoliert dastehende Methode, sondern war
eingebettet in einen organischen Lebensvollzug. Der griechisch-orthodoxe Bi-
schof Kallistos Ware (geb. 1934 in England, 1958 in die orthodoxe Kirche aufge-
nommen, 1982 zum Bischof geweiht) zeigt, wie unauflésbar das Jesus-Gebet in
die christliche Lehre eingebunden ist. ,Beim mystischen Einswerden der Seele
mit Gott sind zwei Personen beteiligt (oder — genauer - vier: eine menschliche
und die drei gottlichen Personen der unteilbaren Trinit4t). Es ist eine Beziehung
zwischen einem Ich und einem Du.“¢ Hierhin 6ffnet sich das Jesus-Gebet. Wie

° Hrsg. von Emmanuel Jungclaussen, Freiburg 1981 (in 11. Aufl.).
¢ Kallistos Ware, Der Aufstieg zu Gott. Glaube und geistliches Leben nach ostkirchlicher



Literarurbericht 227

sorgfiltig die ostkirchliche Theologie das dialogische Element, Nihe und Di-
stanz in der Gebetserfahrung bewahrt, zeigt die Lehre von den ,,Energien®: ,,Die
Heiligen werden weder eines Wesens noch einer Person mit Gott, sondern sie
haben teil an seinen Wirkenskriften (Energien), das heifit an seinem Leben, sei-
ner Kraft und seiner Herrlichkeit... Die Energien sind tatsidchlich Gott selbst —
jedoch nicht Gott, wie er in sich ist, in seinem inneren Sein, sondern so, wie er
sich mitteilt in Uiberstrémender Liebe.*

Die korperlichen Techniken von Sitzen und Atmen ,,sind auf jeden Fall nicht
mehr als eine Beigabe, die sich fiir einige als hilfreich erwiesen hat, die aber in
keiner Hinsicht fiir jedermann verpflichtend ist. Das Jesus-Gebet kann in seiner
ganzen Fille praktiziert werden, ohne irgendwelche korperliche Technik anzu-
wenden’. Das aber entspricht dem, was de Vogiié als selbstverstindliche Form
des ,betet stindig* aufgewiesen hat. Es ist gleichsam aus zwei Elementen zu-
sammengesetzt: aus dem Tagesrhythmus mit seinen Wiederholungen und dem
Auf-und-Ab von Ruhe und Geschiftigkeit, von Sitzen und Gehen, von Stille
und Arbeit — und dies wird im Jesus-Gebet wie ein korperliches Gefidf gepflegt,
das die leiblichen Gegebenheiten des Korperrhythmus und des Atemflusses
gleichsam zur Methode macht.

In dieses Gefil soll das zweite Element, der eigentliche Vollzug hineingefiillt
werden: die Beziehung des Beters zum lebendigen Gott.

So hilfreich die Bereitung des ,,psychosomatischen GefdBles* fir die Inner-
lichkeit des Betens sein kann, so deutlich wird der Sinn des Jesus-Gebetes verin-
dert, wenn die psychosomatischen und vom Menschen her methodisch zu tiben-
den Vollziige zum eigentlichen Inhalt werden. Man kann es an der ,,Religion des
Atems* erkennen, die Frédérick Leboyer in dem von Silvia Ostertag iibersetzten
Buch ,, Die Kunst zu atmen‘® vertritt. Dort wird mit schénen Bildern und poeti-
schen Sitzen (anhand einer Hilfegebung zur natiirlichen Geburt) Atem-Technik
in entspannter Kérperhaltung gelehrt. In der Mitte wird vor einer Schmerzens-
madonna polemisiert: ,,— sieh, es gibt wie immer zwei Moglichkeiten, / zwei
Wege. / Der eine ist der Weg des Leidens. / Sein Kult ist alt, / besteht aus
Scham, Strafe, Traurigkeit. / ,Mater Dolorosa‘, / In Schmerzen wirst du geba-
ren.“ Dagegen wird die Leibespracht einer indischen Tempelfigur gezeigt: ,,—
Sieh das Licheln / aus Kraft und Licht, / 6ffne dich, dich selbst dafir.” Und
am Schluf3 wird der Atem zur Religion: ,,Und Meister Wind begann zu blasen, /
erst wiitend und trunken von seiner Macht, / dann, als er plétzlich begriff, / wie
nichtig alle Gewalt, / blies er sanfter, sehnsuchtsvoll. / ...Jetzt entbrannte die
Leidenschaft / zwischen Feuer und Wasser, / und ihre Liebe kannte keine Gren-
zen mehr. / Da wandelte sich das Feuer in reines Licht. / Das Wasser aber lief3
sich endlich liebkosen /...Aus dieser Vereinigung / und Leidenschaft / ent-
sprang die Schopfung.*

Uberlieferung. Mit einer Einfiihrung von Emmanuel Jungclaussen. Freiburg/Basel/Wien,
Herder 1983. 192 S., Paperb., 22,80 DM. Hier S. 170f.

7 Kallistos Ware / Emmanuel Jungclaussen, Hinfiihrung zum Herzensgebet, Freiburg/Ba-
sel/Wien, Herder 1982. 127 S., kart., 11,80 DM. Hier S. 61.

8 Miinchen, Kosel 1983. 219 S, kart., 29,80 DM. Hier S. 143, 149, 218f.



Literaturbericht 228

Nun, so primitiv — wenn auch schén und die poetische Sprache in Religion
iiberh6hend - sprechend die Anleitungen zum ,,Herzens-Gebet* nicht vom At-
men und der Atem-Erfahrung. Aber an manchen Stellen findet sich auch dort
die Tendenz, das durch die entspannte Haltung und den Atem-Rhythmus her-
vorgerufene Ganzheitserlebnis iiber den Gehalt des Jesus-Gebets, iiber die Hin-
wendung zu Gott und zu Jesus zu stellen. Siegfried Scharf® z. B. stellt dic Medi-
tationserfahrung, ,,die schlieBliche Uberschreitung alles Gegenstidndlichen in
die unio mystica, in die Vereinigung mit der géttlichen Wirklichkeit®, gegen die
»heute allgemein vorherrschende Weltzugewandtheit“ — und zeigt, daB die ,,im
Mittelalter bevorzugt und mit Erfolg geiibten Methoden gegenstindlicher Be-
trachtung und des Gebets... heute ihre Wirksamkeit und Anziehungskraft...ein-
gebii3t* haben. Damit ist in das Wort ,,gegenstidndlich® auch dasjenige einbezo-
gen, was bei K. Ware ,,Beziehung zwischen einem Ich und einem Du* genannt
wird. Es wire hier gut, die Unterscheidung von Martin Buber heranzuziehen:
»Sprechen iber Gott* — das mag gegenstidndlich sein; aber ,Sprechen zu Gott* —
das kann nur fiir denjenigen ,,gegenstindlich® sein, der niemals dem wahren
Gott begegnet ist.

Und die Folgerung, die sich bei Scharf — wenigstens als Relikt — andeutet,
ohne daB er sie direkt ausspricht, heiBt: Die Gestalt Jesu und seine Botschaft
sind auswechselbar mit allen anderen moglichen Weltanschauungen. Der Be-
tende beginnt nach Scharf ,,zu verstehen, daB es innerhalb dieser relativ ver-
géinglichen Welt zwar viele Aspekte gottlicher Wahrheit und géttlichen Wirkens
gibt, daB3 alle wahren Wege jedoch zu einer absoluten Wirklichkeit, zu Gott hin-
fithren*.

Die Hinwendung zu Jesus, die dem orthodoxen Ménch wesentlich war, kann
anscheinend ersetzt werden durch Hinwendungen zu anderen religiosen Gestal-
ten; das Jesus-Gebet gerit in Gefahr, dem Mantra-Murmeln des Hinduismus,
wie es die TM Mabharishis lehrt, gleichgesetzt zu werden. So sieht es bei Willi
Massa nun eindeutig aus!. , Das Namensgebet als universale Praxis“. ,Immer
wieder haben Menschen gefunden, wenn sie ihr Leben ganz auf die Suche ge-
stellt haben, wenn sie selbst existentiell zu Suchenden geworden sind. Die Wege

> Auf da Christus lebe in mir. Die ErschlieBung der Lebensmitte durch Herzensgebet und
Herzensmeditation, Freiburg 1982, 110, 126. Es ist anzuerkennen, daB in diesem Biichlein
der christliche Gehalt des Jesus-Gebets klarer heraustritt als in ,, Das groffe Buch der Her-
zensmeditation*” von 1979. Es ist erhellend, den religiosen Weg des Autors zu kennen, den
er selbst beschreibt: ,,Ich bin evangelisch aufgewachsen und habe mich dann sehr mit dst-
lichen Lehren beschiftigt, insbesondere mit dem Buddhismus. Es war ein ganz starkes Er-
lebnis fir mich, diese Klarheit zu finden, gerade in der urspriinglichen Buddhalehre ... Wir
(er mit seiner Frau) haben aber nach einigen Jahren gesehen, daB dies theoretische Wissen
allein nicht geniigt..., daB man meditieren muB3... Der Rahmen war ziemlich breit ge-
spannt, bis wir dann einen ganz starken Christusbezug bekamen..., und von daher wuchs
das Bediirfnis, die Meditation umzustellen... Anstatt eines anderen Mantras wurde der
Name Christi als Meditationswort gebraucht, und wir hatten den Eindruck, das sei die Li-
nie, die sich von innen her einfach mehr oder weniger aufdringte.“ (in: Die Hohle des Her-
zens [s. Anm. 10}, 59f)

1® Die Héhle des Herzens. Mantra-Praxis und Namensgebet. Hrsg. von Willi Massa. Keve-
laer, Butzon & Bercker 1982. 131 S., kart., 13,90 DM. Hier S. 12f, 15, 20f, 25, 28, 33.



Literaturbericht 229

des Suchens sind zwar verschieden je nach dem Charakter der Kulturen und
dem Charakter der Menschen, die sich auf die Suche machen. Aber dennoch
zeichnen sich groBe Gemeinsamkeiten des Weges ab.“ Dann werden ,,die Wei-
sungen von Hindus, von Buddhisten, von Moslems und von Christen“ ange-
fishrt, ,,um in der Unterschiedlichkeit der Klinge doch die Harmonie zu verneh-
men, die der Geist des Ewigen in der Menschheit zum Erklingen bringt“. ,,Es ist
die ewige Doppelbewegung zum Mu (ein zen-buddhistisches Grundwort der
All-Einheit) und aus dem Mu heraus zum Vielen, um den Ewigen im Vielen zu
entdecken und zu bezeugen, damit die Menschheit Schritt fiir Schritt aus der
Dunkelheit befreit wird, in der wir stehen, seit wir das Licht verloren haben. Die
Wiederholung des Namen des Ewigen (hinduistisch: Hare Krishna oder Om;
buddhistisch: Namu Amida Budsu oder Mu; sufitisch: La illah ill’ Allah / 14 il-
lah Allah / 14 illah {11’ Allah; christlich: Kyrie eleison oder Ora pro nobis - so
Massa) ist der Weg aus der Dunkelheit zum Licht, aus der Geistferne in die Gei-
sterfiilltheit von Pfingsten.“

Nicht zu beklagen ist, daBB das Gesprich zwischen den Religionen gesucht
und die innere Wahrheit im Islam oder Buddhismus erspiirt wird, dal3 man de-
ren Gebetstechniken integrieren will; aber zu beklagen ist, dal3 das christliche
Jesus-Gebet verkannt und nivelliert wird. Aus der orthodox-christlichen Tradi-
tion schreibt André Bloom: ,,So ist das Dogma der Priifstein und die objektive
Grundlage allen asketischen und kontemplativen Lebens. Es ist auch dessen
Schule.“"!

In der westlichen Tradition des ,betet stindig” und der ostkirchlichen Tradi-
tion des Jesus-Gebets kann dariiber kein Zweifel herrschen. A. Bloom greift
auch eine Erfahrung der Athos-Madnche auf, in der die Gefahr einer Hintanset-
zung des Gehalts, das ist Jesus, gegeniiber der Leiberfahrung, die aus der Me-
thode des Sitzens und Atmens stammt, aufgezeigt wird: ,Jeder Irrtum in der
Technik wie in der Deutung der Phinomene kann zu verhdngnisvollen Folgen
fithren, wie dies die Erfahrung der Athos-Mdnche im 14. Jahrhundert bezeugt.
Unmittelbar unter der Herzgegend, dem leiblichen Sitz der Aufmerksamkeit in
einem gesunden Gebetsleben, liegt die Region der ,Nieren und Eingeweide’, der
Bauch, in der alle triiben Empfindungen, die Herz und Geist beschmutzen, ent-
stehen und sich entwickeln... Zu Beginn sind diese Empfindungen denen dhn-
lich, die von den Mystikern beschrieben werden. Durch solche Tduschungen
wird der Novize irregeleitet... Unwissende Monche, ohne Fiihrung, Erfahrung
und Unterscheidung, mufiten auf grausame Weise erfahren, was die Konzentra-
tion der Aufmerksamkeit auf diese Gebiete im innerlichen Leben auslost... Die
Fixierung der Aufmerksamkeit unterhalb der Herzregion fiihrt zu einer fort-
schreitenden Verdunkelung des klaren Denkens und des BewuBtseins bis zum
volligen Ausloschen desselben... Das reine, freie und lichte Gefiihl wird durch
eine passive psycho-somatische Erregung verdringt...“

1 Die Meditation des Herzensgebets. Ein christlicher Weg der Meditation — mit einer Einfiih-
rung in Methode und Praxis. Hrsg. von Alfons Rosenberg. Miinchen, O. W. Barth Verlag
1983. 159 S,, Ln., 24,80 DM. Hier S. 27.



Literarurbericht 230

Die Polemik der Athos-Spiritualitit geht gegen eine Erfahrung, die seit Graf
Diirckheims immer noch wichtigstem Buch ,,Hara* genannt wird. In der Spra-
che der Athos-Ménche heiBit dies: Das Herzensgebet muBl vom , Kopf ins
Herz“12 steigen, die Erfahrung darf nicht den ,,Bauch* alleine kultivieren — wie-
derum eine Terminologie, in der der Kundige eine Negativ-Erfahrung des Kun-
dalini-Yoga entdeckt.

Man kann - wie ich denke, auch mit Recht - die Absolutheit der Athos-Kritik
sachlich korrigieren und zeigen, daB die Leiberfahrung, die sich mit den ostasia-
tischen Begriffen ,Hara* oder ,, Kundalini* verbindet, auch in der christlichen
Jesus-Erfahrung eine wichtige Rolle spielen muf; aber man kann nicht einfach
die aus der Erfahrung mit den ,,Omphthalmoskopoi“ (Nabelbeschauer, also
Hara-Meditierende) geborene Erfahrung der Athos-Spiritualitit verschweigen
und aus der Spiritualitit des Hesychasmus dasjenige fiir sich herauspicken, was
einer augenblicklichen Modewelle entspricht, und den Rest vertuschen.

Die Notwendigkeit, die psychosomatische Grundlage der Atem- und Leib-
erfahrung zur Mitte der Jesus-Frommigkeit hin zu konzentrieren, war der gesam-
ten orthodox-christlichen Spiritualitit bewuBt. Zur russisch-orthodoxen Tradi-
tion schreibt z. B. Tomas Spidlik in seiner groBartigen Synthese iiber , Les gran-
des mystiques russes“* mit Berufung auf die gemeinsamen Quellen: ,Schon
damals unterschied man eine doppelte Bewegung (fiir das klassische Jesus-Ge-
bet: ,Herr Jesus Christus, Sohn Gottes, hab’ Mitleid mit mir Siinder®): ein mysti-
scher Aufschwung auf Jesus hin im ersten Teil der Anrufung; und eine Riick-
kehr zu sich selbst im zweiten Teil. Und diese doppelte Bewegung soll begleitet
werden vom Atemrhythmus. Wichtig ist auch, daB die Centurien das Gebet in
den aszetischen Kontext hineinstellen: man kann die Hesychia (den inneren
Frieden) ohne das Leben der guten Werke nicht erlangen.“

Die Erfahrung des Atem- und Leib-BewuBtseins ohne diese Mitte der Hin-
wendung und damit auch eine Technik des ,,Mantra“-Singens (d. h. der psycho-
somatischen Komponenten des Jesus-Gebets ohne den geistigen Inhalt; den

12 Ebd., 18f: ,Der hl. Gregor vom Sinai lehrt: ,Setze dich auf einen niederen Sitz, ziehe
dein BewuBtsein vom Kopf ins Herz hinunter und fixiere es dort. Wenn du in dieser ge-
beugten Haltung, durch die Entspannung der Muskeln, in Brust, Schultern und Nacken
heftigen Schmerz empfindest, so rufe im Herzen und im Geist: ,Herr Jesus Christus, er-
barme Dich meiner!* Dabei sollst du den Atem anhalten. Atme iiberhaupt nicht zu heftig,
um den Gedanken nicht zu zerstreuen...*

Simeon, der neue Theologe, sagt hierzu: ,...Hast du diese Vorsitze in deinem Herzen

fest begriindet, so setze dich allein an einen entlegenen Ort, schlieBe deine Tiir, sammle
deinen Geist, schalte jeden zeitlichen oder eitlen Gedanken aus. Senke dein Kinn gegen
die Brust, halte den Atem miihelos an, laB deinen Geist ins Herz hinabsteigen....* Vgl.
auch 155.
13 Paris 1979, 270. Wie kaum einem anderen wiinsche ich diesem Buch eine gute deutsche
Ubersetzung. Man sollte es eher eine »Einfiihrung in die russische Spiritnalitit nennen,
deren einzelne Kapitel aus griindlichen Einfiihrungen und zentralen Texten bestehen. Der
Bogen spannt sich von den russischen Mirtyrern (I), Ménchen (II), Bischéfen (III), Fir-
sten (IV), Einsiedlern (V) zu den Ikonen (XIV), dem Familienleben (XVI), den Denkern
(XVII), wie Khomiakov, Dostojewski, Solovjew, und dem SchluBkapitel: Land und Men-
schen.



Literaturbericht 231

,,Bauch“ ohne den ,, Kopf“) fiihrte Joachim Ernst Berendt in seinem blendend
und gescheit geschriebenen und iiberaus belesenen Buch zu der These: ,, Nada
Brahma — Die Welt ist Klang“*. Er will dort befreien vom Christentum, ja sogar
von der Religiositit iiberhaupt — weil alles dies noch viel zu substantiell, zu per-
sonal klingt: ,,Wir miissen begreifen, daB das Wort ,Religiositit’, wie es in Eu-
ropa verwendet wird, zu sehr mit christlichen Vorstellungen befrachtet ist. Es ist
nicht angemessen fiir andere Weltgegenden. Deshalb wird es ja auch immer
mehr durch den Begriff ,Spiritualitéit’ ersetzt. Zen ist gewill keine Religion; aber
Zen ist spirituell”.”

Und dahin fiihre die ,Mantra“-Rezitation: also die rhythmische Wiederho-
lung eines ,,Urlauts“ und ,,archetypischen Wortsymbols*“ (Govinda); ,,Mantri-
sche Formeln sind ,vorsprachlich‘. Sie sind ,Urlaute‘, welche Gefiihle ausdriik-
ken, aber keine Begriffe, Gemiitsbewegungen, aber keine Ideen.” Die personale
Hinwendung zu Jesus, die im ost- und west-christlichen Jesus-Gebet die Mitte
des Betens bildet, wird als rationalistisch und verkopft abgelehnt: ,,Zen handelt
von etwas, was einer erfihrt. Und was einer erfahren hat, das weil3 er. Daran ist
nicht zu riitteln. Deshalb kommt das Wort ,Glauben® in Zen-Texten nicht vor. Es
wird nicht bendtigt. Benotigt wird es im Westen — zum erstenmal im frithen Chri-
stentum, bei Paulus vor allem, und von da an stindig wachsend, je stirker sich
der immer rationalistischer, immer ,Kopf-orientierter* werdende Mensch den
Weg zu eigenen religidsen Erfahrungen verstellt. Fiir Luther steht der Glaube im
Mittelpunkt... Die Hypertrophie der ratio bedarf...der Hypertrophie des Glau-
bens.“ DaB Glauben, Vertrauen auf personaler Begegnung aufrufen, scheint Be-
rendt niemals erfahren zu haben. Wo er persdnlich seine Erfahrung lokalisiert,
verschweigt er im Buch. In der Bewegung von Bhagwan Shree Rajneesh - einer
Bewegung, die im hochgelobten ,spirituellen” Indien nicht mehr geduldet
wurde — trigt er den Ehrennamen: ,,Swami Nirdosh“!s.

Wie gesagt, die Leib- und Atem-Erfahrung, die in manchen Seiten des Buches
von Berendt wunderbar geschildert wird, ist nicht falsch, aber wird im Jesus-Ge-
bet integriert in die Grunderfahrung der personalen Hinwendung zu Jesus.

Ein Jakob Béhme kennt es und zeigt damit tieferes Christentum als manche,
die seine kosmischen Bilder nicht verstehen: ,,Bilde dir nur das einige Spriich-
lein ein, du hast genug daran, bedarfst keines Trostes mehr im Schrecken: Das
Blut Jesu Christi, des Sohnes Gottes, machet uns rein von allen unserern Siin-
den... Darein wickele alle Sinnen... Repetiere den Spruch, fasse ihn ins Herze
und schopfe dir einen trotzigen Mut wider den Teufel. Der Geist, der in dem
Spruche steckt, wird dir wohl beistehen.“!¢ Der Oberkirchenrat in der Kirchen-

14 Frankfurt, Insel Verlag 1983. 459 S., geb., 38,- DM. Hier S. 324, 39 f.

s Die Rajneesh Times, Nr. 32 vom 22. 12. 1983, 5. Die prominente evangelische Wochen-
zeitung Allgemeines Sonntagsblati hatte das Buch zum ,,Buch der Woche“ erwihlt; wenn
sie zum 25. 3. 1984 die Tournee des ,Jazzpapstes“ ankiindigt, distanziert sie sich seltsam:
»»-.. muB nicht gleich Bhagwan mit im Spiel sein.“ Unkenntnis oder was sonst?

16 Jakob B6hme, Die Morgenrite bricht an. Zeugnisse der Naturfrommigkeit und der Chri-
stuserkenntnis. Ausgew. und eingel. von Gerhard Wehr (,, Texte zum Nachdenken*). Frei-
burg/Basel/Wien, Herder 1983. 126 S, kart., 6,90 DM. Hier S. 103f.



Literaturbericht 232

kanzlei der EKD in Hannover, Jiirgen Linnewedel, scheint diesen innersten Sinn
des Jesus-Gebets in seinem sympathischen, aber nicht gerade kenntnisreichen
Buch , Meister Eckharts Mystik. Zugang und Praxis fiir heuteV” zu ahnen. Er
wundert sich, daB Meister Eckhart das Jesus-Gebet nicht kannte: ,,Mdéglicher-
weise (war er) beeinfluBt von den Erfahrungen mit dem Beten des Rosenkran-
zes, von der Einsicht insbesondere, daB ein Mensch, der sich bei seinen Ubun-
gen duBerer Hilfsmittel bedient, allzu leicht im AuBeren hingen bleibt. So legt
Eckhart den Schwerpunkt entschieden auf den inneren ProzeB und innere Hilfs-
mittel. Sein Rat: alle inneren Méglichkeiten auszuschopfen...den ganzen ,inne-
ren Menschen® sich bemiithen zu lassen um Gott-Ausrichtung... In gewissem
Sinn greift er damit auch iiber Wege wie den des Herzensgebets hinaus. Das
Herzensgebet birgt sicherlich groBe Moglichkeiten, ist aber, jedenfalls in seiner
strengen Form, kaum auBerhalb monchischer Lebensweisen zu praktizieren.
Eckhart rit - vielleicht deshalb -, Gottzuwendung in jeder Situation zu iiben, in
allem Tun und Lassen.“ Doch die historische Wirklichkeit ist - das wei8 jeder
Kenner - viel niichterner: Eckhart war Dominikaner; sein fundamentales Gebet
war das Stundengebet des Ordens; und damit stand er in einer Gebetshaltung,
wie sie de Vogiié beschreibt. Das Rosenkranzgebet gab es noch nicht.

Die Grundhaltung der Gottzuwendung ist sicher nicht nur im formalen Jesus-
Gebet moglich. Aber gerade das - das sieht Linnewedel richtig — will das Jesus-
Gebet: also nicht so sehr sich hineinfallen lassen in Rhythmus-K&rpergefiihl-
Leibesschwingung, sondern dies alles ansehen als eine leibhafte Basis, um sich
ganzheitlich Gott und Jesus zuzuwenden!

Erst aufgrund dieser Ganzheitserfahrung wird es fruchtbar, in ein Religions-
gesprich einzutreten. Und dann entdeckt man, daB der von Claudia Lenel dar-
gestellte Jodo-Shin-Buddhismus!® tatsachlich eine Tiir 6ffnet zum Gesprich mit
christlicher Erfahrung. Leider ist die Kommentierung der Texte oftmals so enig-
matisch, da3 man ratlos davor stehenbleibt. Manche Beitrige des berithmten
»Missionars* fiir den Zen-Buddhismus im christlichen Abendland, D. T. Suzuki,
iber den Amida-Buddhismus und das Mantra-Gebet'® des , Namu-Amida-
Butsu“ informieren besser und helfen weiter.

Eine fachkundige, erfahrene und positiv weiterfiihrende Auseinandersetzung
mit der Mantra-Meditation Maharishi Mahesh Yogis schrieb der ehemalige TM-
Lehrer Reiner Seemann?’. Auch wenn man von vielen seiner weltanschaulichen
und praktischen Hinweise Abstand nehmen mu8, bleibt der informative und zu-
gleich kritische Bericht das wohl Beste, was hier zu finden ist.

17 Stuttgart, Quell Verlag 1983. 176 S., kart., 22,— DM.

'8 Lotosbliiten im Sumpf. Uberlieferung der wunderbar giitigen Menschen — Aus dem Japani-
schen Jodo-Shin-Buddhismus (,,Texte zum Nachdenken*). Freiburg/Basel/Wien, Herder
1983. 126 S., kart., 6,90 DM.

' Vgl. z. B. Bemerkungen iiber ,, Namu-Amida-Butsu®, in: Daisetz Taitaro Suzuki, Der wes:-
liche und der éstliche Weg. Essays iiber christliche und buddhistische Mystik, Berlin 1960,
144-148.

2 Lehrjahre mit Maharishi Mahesh Yog. Kritischer Riickblick eines Lehrers der Transzen-
dentalen Meditation; hrsg. von der Evangelischen Zentralstelle fiir Weltanschauungsfra-
gen, Stuttgart 1983.



Literaturbericht 233

Die westlich-christliche Entsprechung aber zu diesen Formen des Betens ist
zweifelsohne der Rosenkranz, den Linnewedel leider sowohl historisch wie dog-
matisch falsch situiert (Meister Eckhart konnte ihn kaum kennen!). Zum Wie-
derholungsgebet des Ave-Maria (das bis in die Renaissance-Zeit nur aus den
biblischen Texten bestand) schreibt Andreas Heinz?!': ,Die Gefahr eines blo8
mechanischen, auf quantitative Leistung fixierten Betens wurde also durchaus
erkannt. Man suchte ihr entgegenzuwirken, indem man die Ave-Reihe in den
vielfiltigsten Formen mit ,Meditationsimpulsen‘ anreicherte.“ Der konkrete
Text, den Heinz zu seinen historisch-dogmatischen Untersuchungen verdffent-
licht, kann zeigen, daB der Rosenkranz nun tatsdchlich die genuin westlich-
christliche Entsprechung zu dem ist, was in manchem Mantra-Gebet hinduisti-
scher oder buddhistischer Prigung geahnt wird, und was im Jesus-Gebet der
Ostkirche geiibt wird. Es geht ,um Lob und Preisung der Wohltaten, die Gott
den Menschen durch die Inkarnation seines Sohnes (hat) zuteil werden lassen...
Man solle also den ,HerrengruB* (d.i. der damals allein gebetete biblische Teil
des Ave-Maria) ... sprechen und am Ende je einen der dann nacheinander auf-
gereihten Zusitze anschlieBen“. Diese neunundneunzig Zusitze aber sind nichts
anderes als ein stidndig neuer Blick auf Jesus.

Das also ist die unzerreiflbare Struktur des Jesus-Gebets: den Sprach-Ton-
Leib-Rhythmus lebendig vollziehen und in der Ruhe- und Ganzheits-Erfahrung,
die daraus entstehen mag, den Blick auf Jesus zu lenken. In dem schmalen
Biichlein ,, O Gott, komm mir zu Hilfe. Das immerwdhrende Gebet bei Johannes
Cassianus“* hat der Bendiktiner Bernhard Sirch einen schénen Durchblick
durch eine eher liturgische Form des gleichen Herzensgebets gegeben; schéne
patristische Texte und kluge Anweisungen (vgl. zu ,,Meditatio“ und ,,Rumina-
tio“, dem ,,wiederkiuenden* Verinnerlichen eines Bibeltextes) kénnen zur Ver-
tiefung des christlichen Betens helfen und zeigen, dafl das Herzensgebet mehr ist
als nur eine spezielle Methode; es kann und soll zur christlichen Lebenshaltung
werden. Josef Sudbrack, Miinchen

21 Lob der Mysterien Christi. Ein Beitrag zur Entwicklungsgeschichte des Leben-Jesu-Rosen-
kranzes unter besonderer Beriicksichtigung seiner zisterziensischen Wurzeln, in: Liturgie und
Dichtung. Ein interdisziplindres Kompendium, Bd. I1: Historische Prisentation, hrsg. von
Hansjakob Becker, Reiner Kaczynski, St. Ottilien 1983, 609-639. Hier S. 621, 633. Vgl.
auch Andreas Heinz, Eine spdtmittelalterliche Exempelsammlung zur Propagierung des Trie-
rer Kartduser-Rosenkranzes, in: Trierer Theologische Zeitschrift 92 (1983) 306-318. Vgl.
Walter Baier, Passionstheologie heute — im Licht der mittelalterlichen Tradition, in: GulL 53
(1980) 92-102, wo iiber die wichtige Arbeit von Rainer Scherschel, Der Rosenkranz — das
Jesusgebet des Westens referiert wird. Das Buch existiert inzwischen in 2., unverdnderter
Auflage (Freiburg 1982).

22 §t. Ottilien, EOS Verlag 1983. 52 S, brosch., 3,80 DM.





