
LITERATURBERICHT 

All meine Stunden gehören Dir 
Das Herzensgebet in Geschichte und Gegenwart 

Vieles war mir beiläufig bekannt. Aber ich war überrascht, als ich den zusam- 
mengestellten und ausgedeuteten Fakten nun in dem •theologisch-spirituellen 
Kommentar" zur Benediktus-Regel wiederbegegnete, den der französische Be- 
nediktiner Adalbert de Vogüe als Abschluß seiner umfangreichen Regelstudien1 

veröffentlicht hat. Dem Verlag, dem Herausgeber und besonders der benedikti- 
nischen Übersetzerin ist für die gute deutsche Präsentation dieses wichtigen 
Werkes2 zu danken. Es ist eine Zusammenstellung von alten und neuen wichti- 
gen Aufsätzen zur Spiritualität, die weit über die mönchischen Kreise hinaus Be- 
deutung hat. 

Im Grunde sind alle dort berührten Themen wichtig für unsere Zeit, obgleich 
sich de Vogüe vor schnellen Aktualisierungen hütet und die Gefahr vermeidet, 
•Benedikt als (unseren) Zeitgenossen" (5) hinzustellen: Der Abt - •Verständnis 
für den Menschen und Achtung vor seiner Person" (85) -; Mönchtum - •unbe- 
dingte Zugehörigkeit zur Kirche Christi", •ein Mönchtum, das nichts als christ- 
lich ist" (oftmals, vgl. Kap. V) -; •Biblische Tradition" - mit deutlicher Abset- 
zung zur Spiritualität Kassians, die nicht frei ist von neuplatonischen und pela- 
gianischen Spuren (besonders im IV. Kapitel: Die Maximen der geistlichen 
Kunst) -; die Haltung der Evangelischen Räte, die eingebettet sein muß in 
Schweigen und Demut; dazu die grundsätzliche Empfehlung: •Das heutige 
Mönchtum muß sich wieder auf die Zeichenkraft der alten Bräuche besinnen... 
Ihre Methode (d.h. die der Regel) besteht darin, von außen nach innen, von der 
Praxis zur Reflexion, von den Observanzen zum Geist zu führen." (356) 

Am wichtigsten wurde mir, was de Vogüe über das Gebet3 sagt. Dazu zentral: 
•Für den Mönch wie für den Christen der ersten Jahrhunderte besteht das ein- 
zige Gesetz darin, ohne Unterlaß zu beten... Die kanonischen Hören müssen wie 
die Pfeiler einer Brücke verstanden werden, die in den Strom der Zeit eingelas- 
sen sind. Diese Stützen haben keinen anderen Zweck, als die Brücke zu tragen, 
die über den Fluß führt... So besteht der Sinn der Hören darin, gleichsam die In- 
frastruktur eines Gebetes ohne Unterlaß zu bilden." (151) 

Damit steht de Vogüe im Gegensatz zu manchen seiner Mitbrüder (156f mit 
Zitaten von Delatte, Butler, Gasquet, Herwegen, Steidle) und zu vielen Liturgie- 
1 La Regle du Maitre, Bd. 1-3 (Sources Chretiennes 105-107), Paris 1964/65; La Regle de 
Saint Benoit, Bd. 1-6 (Sources Chretiennes 181-186), Paris 1971/72. 
2 Die Regula Benedicti. Theologisch-spiritueller Kommentar (Regula Benedicti Studia; 
Supplementa, Bd. 16). Hildesheim, Gerstenberg Verlag 1983. XVI/462 S., Ln., DM 88,-. 
3 Zur Ergänzung, zur Einordnung und auch zum Kennenlernen einer etwas anders gelager- 
ten Deutung vgl. Emmanuel von Severus, Gebet I, in: Reallexikon für Antike und Christen- 
tum VIII, Stuttgart 1972, 1134-1258; Paul F. Bradshaw, Daily Prayer in the Early Church 
London 1972. 



Literaturbericht 225 

Wissenschaftlern4. Bewußt möchte er die aus einer •Gemeinschaftsmystik" er- 
wachsene •übermäßige" Hochschätzung des Offiziums •als eine Begegnung der 
Gemeinschaft mit Gott" (157) mit Hilfe der Geschichte entmythologisieren. In 
der benediktinisch-mönchischen Tradition sei das Chorgebet als •augenblickli- 
che und in Gemeinschaft stattfindende Aktualisierung des vertrauten und un- 
aufhörlichen Gesprächs mit Gott während der Arbeit" anzusehen und stehe in 
•wesentliche(m) Zusammenhang mit der lectio divina (geistliche Lesung) und 
den Mahlzeiten", während der auch eine Tischlesung stattfand (159). 

Das Psalmodieren sei nämlich in frühmonastischer Zeit weithin als •Hören 
auf das Wort Gottes" und nicht so sehr als •Beten mit dem Wort Gottes" ver- 
standen worden - wie Caesarius von Arles schreibt: •Psalmodieren ist, wie wenn 
man den Samen auf einen Acker sät. Beten (orare) ist, wie wenn man den Samen 
in die Erde versenkt und ihn ein zweites Mal durch Pflügen (arare) bedecken 
würde." (170) Mit anderen Worten: Das eigentliche Gebet geschehe erst nach 
dem Chorgebet als eine Art Antwort darauf. De Vogüe meint, das heutige •Ehre 
sei dem Vater" am Schluß der Psalmen sei noch ein Überrest des alten Brauches. 

Je mehr aber das Psalmodieren selbst zum direkten Gebet wurde, desto mehr 
geriet die auf das Psalmodieren folgende Gebetspause und auch das Weiterwir- 
ken in den Alltag in Vergessenheit. •Man hatte bereits gebetet, wenn man den 
Psalm gesungen hatte." (172) Aus dem •geistlichen Nutzen" des Hörens wurde 
ein •Gott-die-Ehre-Geben" des Betens. 

In dieser geschichtlich belegten Konzeption hat das •Beten ohne Unterlaß" 
einen großen Stellenwert. De Vogüe übt dabei Kritik an so prominenten Gelehr- 
ten wie I. Hausherr, A. Veilleux und auch an O. du Roy. Nach ihnen nämlich 
habe die •gesunde" Tradition das biblische Wort: •Betet ständig" (vgl. 1 Thess 
5,17; Rom 12,12; Eph 6,18; Phil 4,6; Kol4,2; Lk 18,1; 21,36), interpretiert als 
•jeden Tag zu bestimmten Zeiten beten und außerhalb der Gebetszeiten beharr- 
lich gute Werke tun, die ein existentielles und implizites Gebet darstellen" (180). 
De Vogüe zeigt dagegen, daß diese Bibelstellen von fast allen Kirchen- und 
Mönchs-Vätern (nur Origenes interpretierte sie einmal allegorisch) als lebendige 
Sehnsucht gedeutet werden, die sich auch in Wort-Meditation-Bitte und Ruf 
ausdrücke (Augustinus: •das ständige Verlangen in Glaube, Hoffnung, Liebe"). 
Die •Interpretation des ,Betet ohne Unterlaß' im Sinne eines ununterbrochenen 
Gesprächs mit Gott ist natürlicher als die allegorisierende Exegese des Orige- 
nes" (185). Augustinus fragt: •Was hindert also den Diener Gottes daran, ,über 
die Weisung des Herrn nachzusinnen' (Ps 1,2) und ,dem Herrn zu singen' (Ps 
13,6), während er Handarbeit verrichtet?" Und Chrysostomus mahnt sogar, den 
Glauben •innerlich ohne Stimme und Gebärde, vor der Tür zum Gericht, auf 
dem Markt, während der Arbeit zu beten" (187). 

4 Der in diesem Bericht herausgearbeitete Unterschied ist natürlich zu schwarz-weiß ge- 
zeichnet; doch die Absicht ist, das Augenmerk auf die entscheidenden Aussagen hinzulen- 
ken. Aufbauend auf einer Arbeit von J. Stadlhuber hat Theodor Schnitzler, Was das Stun- 
dengebet bedeutet. Hilfe zum geistlichen Neubeginn, Freiburg 1980, schöne Texte, Zusam- 
menfassungen und geschichtliche Überblicke für den NichtSpezialisten zusammengestellt, 
die allerdings nicht völlig mit der von de Vogüe herausgearbeiteten Sicht übereinstimmen. 



Literaturbericht 226 

Der Mönch - auch noch der der Benediktus-Regel - hatte eine Gebetsform, 
die den ganzen Alltag umfaßte und eine Synthese von •ora, labora, lege, medi- 
tare" (279) darstellte; d. h. bete mit Worten, arbeite, lese (eine ältere Regel gab 
ein Viertel der Tageszeit der geistlichen Lektüre!) und meditiere. Letzteres aber 
meint nicht •jenen ganz und gar inneren Akt, den wir heute mit ,Meditation' be- 
zeichnen, sondern... einen Vorgang, der mündlich vollzogen wird und zugleich 
innerlich ist,... auch und vor allem...Rezitieren eines Textes, der natürlich dem 
Buch par excellence, der Bibel, entnommen ist" (285 f). 

Dieses Beten ist ein Lebensprozeß, der in der •puritas cordis", der Herzens- 
reinheit, wurzelt und diese zugleich formt. •Diese Forderung nach der ,Reinheit 
des Herzens' läßt die Beziehung des Gebetes zum gesamten asketischen Streben 
deutlich werden. Das Gebet läßt sich von einem Tugendleben, das nach voll- 
kommener Reinigung der Seele strebt, nicht trennen." (294) 

Es handelt sich um einen ganzheitlichen Vollzug, der alles umschließt: das ge- 
meinsame Leben; die ausgiebige Lesung vor allem der Heiligen Schrift; die 
Brückenköpfe des gemeinsamen Psalmodierens (was zuerst ein •Hören" war); 
Arbeit; Mahlzeiten mit geistlicher Lesung; und alles verbindend dieses •mur- 
melnde Sich-Erinnern" an einen biblischen Satz, das immer wieder zur Bitte und 
zum lauten Lob werden konnte. Der ganze Tag der Mönche war Gebet; die hl. 
Messe, die in der Regel nur spärlich erwähnt wird, galt hingegen als •ein Werk 
der Kirche..., die das gläubige Volk in der Gesamtheit angeht, (und weniger) als 
die spezifische Aufgabe der Mönche... Das Stundengebet, das den Tag heiligen 
soll, muß notwendigerweise jeden Tag wiederholt werden. Für die Messe besteht 
eine Notwendigkeit dieser Art nicht. Sie kann so oft stattfinden, wie man es für 
angemessen hält..." (199). Die heutige Forschung neigt auch dazu, eine eher mo- 
nastisch-spirituelle von einer kapitular-liturgischen Überlieferung des Stunden- 
gebetes zu unterscheiden. 

Was de Vogüe als •ständiges Gebet" im alten Mönchtum herausarbeitet, ent- 
spricht genau dem •Herzens-" oder •Jesus-Gebet", wie es durch die •Aufrichti- 
gen Erzählungen eines russischen Pilgers"5 weithin bekannt wurde. Damit ist die 
ständige Wiederholung eines knappen Satzes (•Herr Jesus, sei meiner armen 
Seele gnädig") oder einfachhin des Namens •Jesus" gemeint - und dies oftmals 
im ständigen Atemrhythmus. 

Aber in der großen ost- und - wie de Vogüe zeigt - auch west-christlichen Tra- 
dition war das •Jesus-Gebet" keine isoliert dastehende Methode, sondern war 
eingebettet in einen organischen Lebensvollzug. Der griechisch-orthodoxe Bi- 
schof Kallistos Ware (geb. 1934 in England, 1958 in die orthodoxe Kirche aufge- 
nommen, 1982 zum Bischof geweiht) zeigt, wie unauflösbar das Jesus-Gebet in 
die christliche Lehre eingebunden ist. •Beim mystischen Einswerden der Seele 
mit Gott sind zwei Personen beteiligt (oder - genauer - vier: eine menschliche 
und die drei göttlichen Personen der unteilbaren Trinität). Es ist eine Beziehung 
zwischen einem Ich und einem Du."6 Hierhin öffnet sich das Jesus-Gebet. Wie 

5 Hrsg. von Emmanuel Jungclaussen, Freiburg 1981 (in 11. Aufl.). 
6 Kallistos Ware, Der Aufstieg zu Gott. Glaube und geistliches Leben nach ostkirchlicher 



Literaturbericht 227 

sorgfältig die ostkirchliche Theologie das dialogische Element, Nähe und Di- 
stanz in der Gebetserfahrung bewahrt, zeigt die Lehre von den •Energien": •Die 
Heiligen werden weder eines Wesens noch einer Person mit Gott, sondern sie 
haben teil an seinen Wirkenskräften (Energien), das heißt an seinem Leben, sei- 
ner Kraft und seiner Herrlichkeit... Die Energien sind tatsächlich Gott selbst - 
jedoch nicht Gott, wie er in sich ist, in seinem inneren Sein, sondern so, wie er 
sich mitteilt in überströmender Liebe." 

Die körperlichen Techniken von Sitzen und Atmen •sind auf jeden Fall nicht 
mehr als eine Beigabe, die sich für einige als hilfreich erwiesen hat, die aber in 
keiner Hinsicht für jedermann verpflichtend ist. Das Jesus-Gebet kann in seiner 
ganzen Fülle praktiziert werden, ohne irgendwelche körperliche Technik anzu- 
wenden"7. Das aber entspricht dem, was de Vogüe als selbstverständliche Form 
des •betet ständig" aufgewiesen hat. Es ist gleichsam aus zwei Elementen zu- 
sammengesetzt: aus dem Tagesrhythmus mit seinen Wiederholungen und dem 
Auf-und-Ab von Ruhe und Geschäftigkeit, von Sitzen und Gehen, von Stille 
und Arbeit - und dies wird im Jesus-Gebet wie ein körperliches Gefäß gepflegt, 
das die leiblichen Gegebenheiten des Körperrhythmus und des Atemflusses 
gleichsam zur Methode macht. 

In dieses Gefäß soll das zweite Element, der eigentliche Vollzug hineingefüllt 
werden: die Beziehung des Beters zum lebendigen Gott. 

So hilfreich die Bereitung des •psychosomatischen Gefäßes" für die Inner- 
lichkeit des Betens sein kann, so deutlich wird der Sinn des Jesus-Gebetes verän- 
dert, wenn die psychosomatischen und vom Menschen her methodisch zu üben- 
den Vollzüge zum eigentlichen Inhalt werden. Man kann es an der •Religion des 
Atems" erkennen, die Frederick Leboyer in dem von Silvia Ostertag übersetzten 
Buch •Die Kunst zu atmen"* vertritt. Dort wird mit schönen Bildern und poeti- 
schen Sätzen (anhand einer Hilfegebung zur natürlichen Geburt) Atem-Technik 
in entspannter Körperhaltung gelehrt. In der Mitte wird vor einer Schmerzens- 
madonna polemisiert: •- sieh, es gibt wie immer zwei Möglichkeiten, / zwei 
Wege. / Der eine ist der Weg des Leidens. / Sein Kult ist alt, / besteht aus 
Scham, Strafe, Traurigkeit. / ,Mater Dolorosa', / In Schmerzen wirst du gebä- 
ren." Dagegen wird die Leibespracht einer indischen Tempelfigur gezeigt: •- 
Sieh das Lächeln / aus Kraft und Licht, / öffne dich, dich selbst dafür." Und 
am Schluß wird der Atem zur Religion: •Und Meister Wind begann zu blasen, / 
erst wütend und trunken von seiner Macht, / dann, als er plötzlich begriff, / wie 
nichtig alle Gewalt, / blies er sanfter, sehnsuchtsvoll. / ...Jetzt entbrannte die 
Leidenschaft / zwischen Feuer und Wasser, / und ihre Liebe kannte keine Gren- 
zen mehr. / Da wandelte sich das Feuer in reines Licht. / Das Wasser aber ließ 
sich endlich liebkosen /...Aus dieser Vereinigung / und Leidenschaft / ent- 
sprang die Schöpfung." 

Überlieferung. Mit einer Einführung von Emmanuel Jungclaussen. Freiburg/Basel/Wien, 
Herder 1983. 192 S., Paperb., 22,80 DM. Hier S. 170f. 
7 Kallistos Ware / Emmanuel Jungclaussen, Hinführung zum Herzensgebet, Freiburg/ Ba- 
sel/Wien, Herder 1982. 127 S., kart., 11,80 DM. Hier S. 61. 
8 München, Kösel 1983. 219 S., kart., 29,80 DM. Hier S. 143, 149, 218 f. 



Literaturbericht 228 

Nun, so primitiv - wenn auch schön und die poetische Sprache in Religion 
überhöhend - sprechend die Anleitungen zum •Herzens-Gebet" nicht vom At- 
men und der Atem-Erfahrung. Aber an manchen Stellen findet sich auch dort 
die Tendenz, das durch die entspannte Haltung und den Atem-Rhythmus her- 
vorgerufene Ganzheitserlebnis über den Gehalt des Jesus-Gebets, über die Hin- 
wendung zu Gott und zu Jesus zu stellen. Siegfried Scharf9 z. B. stellt die Medi- 
tationserfahrung, •die schließliche Überschreitung alles Gegenständlichen in 
die unio mystica, in die Vereinigung mit der göttlichen Wirklichkeit", gegen die 
•heute allgemein vorherrschende Weltzugewandtheit" - und zeigt, daß die •im 
Mittelalter bevorzugt und mit Erfolg geübten Methoden gegenständlicher Be- 
trachtung und des Gebets... heute ihre Wirksamkeit und Anziehungskraft ...ein- 
gebüßt" haben. Damit ist in das Wort •gegenständlich" auch dasjenige einbezo- 
gen, was bei K. Ware •Beziehung zwischen einem Ich und einem Du" genannt 
wird. Es wäre hier gut, die Unterscheidung von Martin Buber heranzuziehen: 
•Sprechen über Gott" - das mag gegenständlich sein; aber •Sprechen zu Gott" - 
das kann nur für denjenigen •gegenständlich" sein, der niemals dem wahren 
Gott begegnet ist. 

Und die Folgerung, die sich bei Scharf - wenigstens als Relikt - andeutet, 
ohne daß er sie direkt ausspricht, heißt: Die Gestalt Jesu und seine Botschaft 
sind auswechselbar mit allen anderen möglichen Weltanschauungen. Der Be- 
tende beginnt nach Scharf •zu verstehen, daß es innerhalb dieser relativ ver- 
gänglichen Welt zwar viele Aspekte göttlicher Wahrheit und göttlichen Wirkens 
gibt, daß alle wahren Wege jedoch zu einer absoluten Wirklichkeit, zu Gott hin- 
führen". 

Die Hinwendung zu Jesus, die dem orthodoxen Mönch wesentlich war, kann 
anscheinend ersetzt werden durch Hinwendungen zu anderen religiösen Gestal- 
ten; das Jesus-Gebet gerät in Gefahr, dem Mantra-Murmeln des Hinduismus, 
wie es die TM Maharishis lehrt, gleichgesetzt zu werden. So sieht es bei Willi 
Massa nun eindeutig aus10. •Das Namensgebet als universale Praxis": •Immer 
wieder haben Menschen gefunden, wenn sie ihr Leben ganz auf die Suche ge- 
stellt haben, wenn sie selbst existentiell zu Suchenden geworden sind. Die Wege 

9 Auf daß Christus lebe in mir. Die Erschließung der Lebensmitte durch Herzensgebet und 
Herzensmeditation, Freiburg 1982, 110, 126. Es ist anzuerkennen, daß in diesem Büchlein 
der christliche Gehalt des Jesus-Gebets klarer heraustritt als in •Das große Buch der Her- 
zensmeditation" won 1979. Es ist erhellend, den religiösen Weg des Autors zu kennen, den 
er selbst beschreibt: •Ich bin evangelisch aufgewachsen und habe mich dann sehr mit öst- 
lichen Lehren beschäftigt, insbesondere mit dem Buddhismus. Es war ein ganz starkes Er- 
lebnis für mich, diese Klarheit zu finden, gerade in der ursprünglichen Buddhalehre... Wir 
(er mit seiner Frau) haben aber nach einigen Jahren gesehen, daß dies theoretische Wissen 
allein nicht genügt..., daß man meditieren muß... Der Rahmen war ziemlich breit ge- 
spannt, bis wir dann einen ganz starken Christusbezug bekamen..., und von daher wuchs 
das Bedürfnis, die Meditation umzustellen... Anstatt eines anderen Mantras wurde der 
Name Christi als Meditationswort gebraucht, und wir hatten den Eindruck, das sei die Li- 
nie, die sich von innen her einfach mehr oder weniger aufdrängte." (in: Die Höhle des Her- 
zens[s. Anm. 10], 59 f) 
10 Die Höhle des Herzens. Mantra-Praxis und Namensgebet. Hrsg. von Willi Massa. Keve- 
laer, Butzon & Bercker 1982. 131 S., kart., 13,90 DM. Hier S. 12f, 15, 20f, 25, 28, 33. 



Literaturbericht 229 

des Suchens sind zwar verschieden je nach dem Charakter der Kulturen und 
dem Charakter der Menschen, die sich auf die Suche machen. Aber dennoch 
zeichnen sich große Gemeinsamkeiten des Weges ab." Dann werden •die Wei- 
sungen von Hindus, von Buddhisten, von Moslems und von Christen" ange- 
führt, •um in der Unterschiedlichkeit der Klänge doch die Harmonie zu verneh- 
men, die der Geist des Ewigen in der Menschheit zum Erklingen bringt". •Es ist 
die ewige Doppelbewegung zum Mu (ein zen-buddhistisches Grundwort der 
All-Einheit) und aus dem Mu heraus zum Vielen, um den Ewigen im Vielen zu 
entdecken und zu bezeugen, damit die Menschheit Schritt für Schritt aus der 
Dunkelheit befreit wird, in der wir stehen, seit wir das Licht verloren haben. Die 
Wiederholung des Namen des Ewigen (hinduistisch: Hare Krishna oder Om; 
buddhistisch: Namu Amida Budsu oder Mu; sufitisch: La illäh ill' Allah / lä il- 
läh Allah / lä illäh ill' Allah; christlich: Kyrie eleison oder Ora pro nobis - so 
Massa) ist der Weg aus der Dunkelheit zum Licht, aus der Geistferne in die Gei- 
sterfülltheit von Pfingsten." 

Nicht zu beklagen ist, daß das Gespräch zwischen den Religionen gesucht 
und die innere Wahrheit im Islam oder Buddhismus erspürt wird, daß man de- 
ren Gebetstechniken integrieren will; aber zu beklagen ist, daß das christliche 
Jesus-Gebet verkannt und nivelliert wird. Aus der orthodox-christlichen Tradi- 
tion schreibt Andre Bloom: •So ist das Dogma der Prüfstein und die objektive 
Grundlage allen asketischen und kontemplativen Lebens. Es ist auch dessen 
Schule."11 

In der westlichen Tradition des •betet ständig" und der ostkirchlichen Tradi- 
tion des Jesus-Gebets kann darüber kein Zweifel herrschen. A. Bloom greift 
auch eine Erfahrung der Athos-Mönche auf, in der die Gefahr einer Hintanset- 
zung des Gehalts, das ist Jesus, gegenüber der Leiberfahrung, die aus der Me- 
thode des Sitzens und Atmens stammt, aufgezeigt wird: •Jeder Irrtum in der 
Technik wie in der Deutung der Phänomene kann zu verhängnisvollen Folgen 
führen, wie dies die Erfahrung der Athos-Mönche im 14. Jahrhundert bezeugt. 
Unmittelbar unter der Herzgegend, dem leiblichen Sitz der Aufmerksamkeit in 
einem gesunden Gebetsleben, liegt die Region der ,Nieren und Eingeweide', der 
Bauch, in der alle trüben Empfindungen, die Herz und Geist beschmutzen, ent- 
stehen und sich entwickeln... Zu Beginn sind diese Empfindungen denen ähn- 
lich, die von den Mystikern beschrieben werden. Durch solche Täuschungen 
wird der Novize irregeleitet... Unwissende Mönche, ohne Führung, Erfahrung 
und Unterscheidung, mußten auf grausame Weise erfahren, was die Konzentra- 
tion der Aufmerksamkeit auf diese Gebiete im innerlichen Leben auslöst... Die 
Fixierung der Aufmerksamkeit unterhalb der Herzregion führt zu einer fort- 
schreitenden Verdunkelung des klaren Denkens und des Bewußtseins bis zum 
völligen Auslöschen desselben... Das reine, freie und lichte Gefühl wird durch 
eine passive psycho-somatische Erregung verdrängt..." 

11 Die Meditation des Herzensgebets. Ein christlicher Weg der Meditation - mit einer Einfiih- 
rung in Methode und Praxis. Hrsg. von Alfons Rosenberg. München, O. W. Barth Verlag 
1983. 159 S., Ln., 24,80 DM. Hier S. 27. 



Literaturbericht 230 

Die Polemik der Athos-Spiritualität geht gegen eine Erfahrung, die seit Graf 
Dürckheims immer noch wichtigstem Buch •Hara" genannt wird. In der Spra- 
che der Athos-Mönche heißt dies: Das Herzensgebet muß vom •Kopf ins 
Herz"12 steigen, die Erfahrung darf nicht den •Bauch" alleine kultivieren - wie- 
derum eine Terminologie, in der der Kundige eine Negativ-Erfahrung des Kun- 
dalini-Yoga entdeckt. 

Man kann - wie ich denke, auch mit Recht - die Absolutheit der Athos-Kritik 
sachlich korrigieren und zeigen, daß die Leiberfahrung, die sich mit den ostasia- 
tischen Begriffen •Hara" oder •Kundalini" verbindet, auch in der christlichen 
Jesus-Erfahrung eine wichtige Rolle spielen muß; aber man kann nicht einfach 
die aus der Erfahrung mit den •Omphthalmoskopoi" (Nabelbeschauer, also 
Hara-Meditierende) geborene Erfahrung der Athos-Spiritualität verschweigen 
und aus der Spiritualität des Hesychasmus dasjenige für sich herauspicken, was 
einer augenblicklichen Modewelle entspricht, und den Rest vertuschen. 

Die Notwendigkeit, die psychosomatische Grundlage der Atem- und Leib- 
erfahrung zur Mitte der Jesus-Frömmigkeit hin zu konzentrieren, war der gesam- 
ten orthodox-christlichen Spiritualität bewußt. Zur russisch-orthodoxen Tradi- 
tion schreibt z.B. Tomas Spidlik in seiner großartigen Synthese über •Les gran- 
des mystiques russes"u mit Berufung auf die gemeinsamen Quellen: •Schon 
damals unterschied man eine doppelte Bewegung (für das klassische Jesus-Ge- 
bet: ,Herr Jesus Christus, Sohn Gottes, hab' Mitleid mit mir Sünder'): ein mysti- 
scher Aufschwung auf Jesus hin im ersten Teil der Anrufung; und eine Rück- 
kehr zu sich selbst im zweiten Teil. Und diese doppelte Bewegung soll begleitet 
werden vom Atemrhythmus. Wichtig ist auch, daß die Centurien das Gebet in 
den aszetischen Kontext hineinstellen: man kann die Hesychia (den inneren 
Frieden) ohne das Leben der guten Werke nicht erlangen." 

Die Erfahrung des Atem- und Leib-Bewußtseins ohne diese Mitte der Hin- 
wendung und damit auch eine Technik des •Mantra"-Singens (d.h. der psycho- 
somatischen Komponenten des Jesus-Gebets ohne den geistigen Inhalt; den 

12 Ebd., 18f: •Der hl. Gregor vom Sinai lehrt: ,Setze dich auf einen niederen Sitz, ziehe 
dein Bewußtsein vom Kopf ins Herz hinunter und fixiere es dort. Wenn du in dieser ge- 
beugten Haltung, durch die Entspannung der Muskeln, in Brust, Schultern und Nacken 
heftigen Schmerz empfindest, so rufe im Herzen und im Geist: ,Herr Jesus Christus, er- 
barme Dich meiner!' Dabei sollst du den Atem anhalten. Atme überhaupt nicht zu heftig, 
um den Gedanken nicht zu zerstreuen...' 

Simeon, der neue Theologe, sagt hierzu: •..Hast du diese Vorsätze in deinem Herzen 
fest begründet, so setze dich allein an einen entlegenen Ort, schließe deine Tür, sammle 
deinen Geist, schalte jeden zeitlichen oder eitlen Gedanken aus. Senke dein Kinn gegen 
die Brust, halte den Atem mühelos an, laß deinen Geist ins Herz hinabsteigen...'." Vgl. 
auch 155. 
13 Paris 1979, 270. Wie kaum einem anderen wünsche ich diesem Buch eine gute deutsche 
Übersetzung. Man sollte es eher eine •Einführung in die russische Spiritualität" nennen, 
deren einzelne Kapitel aus gründlichen Einführungen und zentralen Texten bestehen. Der 
Bogen spannt sich von den russischen Märtyrern (I), Mönchen (II), Bischöfen (III), Für- 
sten (IV), Einsiedlern (V) zu den Ikonen (XIV), dem Familienleben (XVI), den Denkern 
(XVII), wie Khomiakov, Dostojewski, Solovjew, und dem Schlußkapitel: Land und Men- 
schen. 



Literaturbericht 231 

•Bauch" ohne den •Kopf) führte Joachim Ernst Berendt in seinem blendend 
und gescheit geschriebenen und überaus belesenen Buch zu der These: •Nada 
Brahma - Die Welt ist Klang"u. Er will dort befreien vom Christentum, ja sogar 
von der Religiosität überhaupt - weil alles dies noch viel zu substantiell, zu per- 
sonal klingt: •Wir müssen begreifen, daß das Wort Religiosität', wie es in Eu- 
ropa verwendet wird, zu sehr mit christlichen Vorstellungen befrachtet ist. Es ist 
nicht angemessen für andere Weltgegenden. Deshalb wird es ja auch immer 
mehr durch den Begriff Spiritualität' ersetzt. Zen ist gewiß keine Religion; aber 
Zen ist ,spirituelP." 

Und dahin führe die •Mantra"-Rezitation: also die rhythmische Wiederho- 
lung eines •Urlauts" und •archetypischen Wortsymbols" (Govinda); •Mantri- 
sche Formeln sind ,vorsprachlich'. Sie sind ,Urlaute', welche Gefühle ausdrük- 
ken, aber keine Begriffe, Gemütsbewegungen, aber keine Ideen." Die personale 
Hinwendung zu Jesus, die im ost- und west-christlichen Jesus-Gebet die Mitte 
des Betens bildet, wird als rationalistisch und verkopft abgelehnt: •Zen handelt 
von etwas, was einer erfährt. Und was einer erfahren hat, das weiß er. Daran ist 
nicht zu rütteln. Deshalb kommt das Wort ,Glauben' in Zen-Texten nicht vor. Es 
wird nicht benötigt. Benötigt wird es im Westen - zum erstenmal im frühen Chri- 
stentum, bei Paulus vor allem, und von da an ständig wachsend, je stärker sich 
der immer rationalistischer, immer ,Kopf-orientierter' werdende Mensch den 
Weg zu eigenen religiösen Erfahrungen verstellt. Für Luther steht der Glaube im 
Mittelpunkt... Die Hypertrophie der ratio bedarf...der Hypertrophie des Glau- 
bens." Daß Glauben, Vertrauen auf personaler Begegnung aufrufen, scheint Be- 
rendt niemals erfahren zu haben. Wo er persönlich seine Erfahrung lokalisiert, 
verschweigt er im Buch. In der Bewegung von Bhagwan Shree Rajneesh - einer 
Bewegung, die im hochgelobten •spirituellen" Indien nicht mehr geduldet 
wurde - trägt er den Ehrennamen: •Swami Nirdosh"15. 

Wie gesagt, die Leib- und Atem-Erfahrung, die in manchen Seiten des Buches 
von Berendt wunderbar geschildert wird, ist nicht falsch, aber wird im Jesus-Ge- 
bet integriert in die Grunderfahrung der personalen Hinwendung zu Jesus. 

Ein Jakob Böhme kennt es und zeigt damit tieferes Christentum als manche, 
die seine kosmischen Bilder nicht verstehen: •Bilde dir nur das einige Sprüch- 
lein ein, du hast genug daran, bedarfst keines Trostes mehr im Schrecken: Das 
Blut Jesu Christi, des Sohnes Gottes, machet uns rein von allen unserem Sün- 
den... Darein wickele alle Sinnen... Repetiere den Spruch, fasse ihn ins Herze 
und schöpfe dir einen trotzigen Mut wider den Teufel. Der Geist, der in dem 
Spruche steckt, wird dir wohl beistehen."16 Der Oberkirchenrat in der Kirchen- 

14 Frankfurt, Insel Verlag 1983. 459 S., geb., 38,- DM. Hier S. 324, 39 f. 
15 Die Rajneesh Times, Nr. 32 vom 22. 12. 1983, 5. Die prominente evangelische Wochen- 
zeitung Allgemeines Sonntagsblati hatte das Buch zum •Buch der Woche" erwählt; wenn 
sie zum 25. 3. 1984 die Tournee des •Jazzpapstes" ankündigt, distanziert sie sich seltsam: 
•... muß nicht gleich Bhagwan mit im Spiel sein." Unkenntnis oder was sonst? 
16 Jakob Böhme, Die Morgenröte bricht an. Zeugnisse der Naturfrömmigkeit und der Chri- 
stuserkenntnis. Ausgew. und eingel. von Gerhard Wehr (•Texte zum Nachdenken"). Frei- 
burg/Basel/Wien, Herder 1983. 126 S., kart., 6,90 DM. Hier S. 103 f. 



Literaturbericht 232 

kanzlei der EKD in Hannover, Jürgen Linnewedel, scheint diesen innersten Sinn 
des Jesus-Gebets in seinem sympathischen, aber nicht gerade kenntnisreichen 
Buch •Meister Eckharts Mystik. Zugang und Praxis für heute"11 zu ahnen. Er 
wundert sich, daß Meister Eckhart das Jesus-Gebet nicht kannte: •Möglicher- 
weise (war er) beeinflußt von den Erfahrungen mit dem Beten des Rosenkran- 
zes, von der Einsicht insbesondere, daß ein Mensch, der sich bei seinen Übun- 
gen äußerer Hilfsmittel bedient, allzu leicht im Äußeren hängen bleibt. So legt 
Eckhart den Schwerpunkt entschieden auf den inneren Prozeß und innere Hilfs- 
mittel. Sein Rat: alle inneren Möglichkeiten auszuschöpfen... den ganzen .inne- 
ren Menschen' sich bemühen zu lassen um Gott-Ausrichtung... In gewissem 
Sinn greift er damit auch über Wege wie den des Herzensgebets hinaus. Das 
Herzensgebet birgt sicherlich große Möglichkeiten, ist aber, jedenfalls in seiner 
strengen Form, kaum außerhalb mönchischer Lebensweisen zu praktizieren. 
Eckhart rät - vielleicht deshalb -, Gottzuwendung in jeder Situation zu üben, in 
allem Tun und Lassen." Doch die historische Wirklichkeit ist - das weiß jeder 
Kenner - viel nüchterner: Eckhart war Dominikaner; sein fundamentales Gebet 
war das Stundengebet des Ordens; und damit stand er in einer Gebetshaltung, 
wie sie de Vogüe beschreibt. Das Rosenkranzgebet gab es noch nicht. 

Die Grundhaltung der Gottzuwendung ist sicher nicht nur im formalen Jesus- 
Gebet möglich. Aber gerade das - das sieht Linnewedel richtig - will das Jesus- 
Gebet: also nicht so sehr sich hineinfallen lassen in Rhythmus-Körpergefühl- 
Leibesschwingung, sondern dies alles ansehen als eine leibhafte Basis, um sich 
ganzheitlich Gott und Jesus zuzuwenden! 

Erst aufgrund dieser Ganzheitserfahrung wird es fruchtbar, in ein Religions- 
gespräch einzutreten. Und dann entdeckt man, daß der von Claudia Lenel dar- 
gestellte Jodo-Shin-Buddhismus18 tatsächlich eine Tür öffnet zum Gespräch mit 
christlicher Erfahrung. Leider ist die Kommentierung der Texte oftmals so enig- 
matisch, daß man ratlos davor stehenbleibt. Manche Beiträge des berühmten 
•Missionars" für den Zen-Buddhismus im christlichen Abendland, D. T. Suzuki, 
über den Amida-Buddhismus und das Mantra-Gebet19 des •Namu-Amida- 
Butsu" informieren besser und helfen weiter. 

Eine fachkundige, erfahrene und positiv weiterführende Auseinandersetzung 
mit der Mantra-Meditation Maharishi Mahesh Yogis schrieb der ehemalige TM- 
Lehrer Reiner Seemann20. Auch wenn man von vielen seiner weltanschaulichen 
und praktischen Hinweise Abstand nehmen muß, bleibt der informative und zu- 
gleich kritische Bericht das wohl Beste, was hier zu finden ist. 

17 Stuttgart, Quell Verlag 1983. 176 S., kart, 22,- DM. 
18 Lotosblüten im Sumpf. Überlieferung der wunderbar gütigen Menschen -Aus dem japani- 
schen Jodo-Shin-Buddhismus (•Texte zum Nachdenken"). Freiburg/Basel/Wien, Herder 
1983. 126 S., kart., 6,90 DM. 
" Vgl. z.B. Bemerkungen über•Namu-Amida-Butsu", in: Daisetz Taitaro Suzuki, Der west- 
liche und der östliche Weg. Essays über christliche und buddhistische Mystik, Berlin 1960, 
144-148. 
20 Lehrjahre mit Maharishi Mahesh Yog. Kritischer Rückblick eines Lehrers der Transzen- 
dentalen Meditation; hrsg. von der Evangelischen Zentralstelle für Weltanschauungsfra- 
gen, Stuttgart 1983. 



Literaturbericht 233 

Die westlich-christliche Entsprechung aber zu diesen Formen des Betens ist 
zweifelsohne der Rosenkranz, den Linnewedel leider sowohl historisch wie dog- 
matisch falsch situiert (Meister Eckhart konnte ihn kaum kennen!). Zum Wie- 
derholungsgebet des Ave-Maria (das bis in die Renaissance-Zeit nur aus den 
biblischen Texten bestand) schreibt Andreas Heinz21: •Die Gefahr eines bloß 
mechanischen, auf quantitative Leistung fixierten Betens wurde also durchaus 
erkannt. Man suchte ihr entgegenzuwirken, indem man die Ave-Reihe in den 
vielfältigsten Formen mit ,Meditationsimpulsen' anreicherte." Der konkrete 
Text, den Heinz zu seinen historisch-dogmatischen Untersuchungen veröffent- 
licht, kann zeigen, daß der Rosenkranz nun tatsächlich die genuin westlich- 
christliche Entsprechung zu dem ist, was in manchem Mantra-Gebet hinduisti- 
scher oder buddhistischer Prägung geahnt wird, und was im Jesus-Gebet der 
Ostkirche geübt wird. Es geht •um Lob und Preisung der Wohltaten, die Gott 
den Menschen durch die Inkarnation seines Sohnes (hat) zuteil werden lassen... 
Man solle also den ,Herrengruß' (d.i. der damals allein gebetete biblische Teil 
des Ave-Maria) ... sprechen und am Ende je einen der dann nacheinander auf- 
gereihten Zusätze anschließen". Diese neunundneunzig Zusätze aber sind nichts 
anderes als ein ständig neuer Blick auf Jesus. 

Das also ist die unzerreißbare Struktur des Jesus-Gebets: den Sprach-Ton- 
Leib-Rhythmus lebendig vollziehen und in der Ruhe- und Ganzheits-Erfahrung, 
die daraus entstehen mag, den Blick auf Jesus zu lenken. In dem schmalen 
Büchlein • O Gott, komm mir zu Hilfe. Das immerwährende Gebet bei Johannes 
Cassianus"11 hat der Bendiktiner Bernhard Sirch einen schönen Durchblick 
durch eine eher liturgische Form des gleichen Herzensgebets gegeben; schöne 
patristische Texte und kluge Anweisungen (vgl. zu •Meditatio" und •Rumina- 
tio", dem •wiederkäuenden" Verinnerlichen eines Bibeltextes) können zur Ver- 
tiefung des christlichen Betens helfen und zeigen, daß das Herzensgebet mehr ist 
als nur eine spezielle Methode; es kann und soll zur christlichen Lebenshaltung 
werden. Josef Sudbrack, München 

21 Lob der Mysterien Christi. Ein Beitrag zur Entwicklungsgeschichte des Leben-Jesu-Rosen- 
kranzes unter besonderer Berücksichtigung seiner zisterziensischen Wurzeln, in: Liturgie und 
Dichtung. Ein interdisziplinäres Kompendium, Bd. 1: Historische Präsentation, hrsg. von 
Hansjakob Becker, Reiner Kaczynski, St. Ottilien 1983, 609-639. Hier S. 621, 633. Vgl. 
auch Andreas Heinz, Eine spätmittelalterliche Exempelsammlung zur Propagierung des Trie- 
rer Kartäuser-Rosenkranzes, in: Trierer Theologische Zeitschrift 92 (1983) 306-318. Vgl. 
Walter Baier, Passionstheologie heute - im Licht der mittelalterlichen Tradition, in: GuL 53 
(1980) 92-102, wo über die wichtige Arbeit von Rainer Scherschel, Der Rosenkranz - das 
Jesusgebet des Westens referiert wird. Das Buch existiert inzwischen in 2., unveränderter 
Auflage (Freiburg 1982). 
22 St. Ottilien, EOS Verlag 1983. 52 S., brosch., 3,80 DM. 




