
•Heute, wenn ihr seine Stimme hört..." 
Johannes vom Kreuz und die nachkonziliare Erneuerung der Kirche 

Walter Repges, Bilbao 

Erneuerung war das Ziel des Zweiten Vatikanischen Konzils. So bringen 
es die Konzilstexte selbst zum Ausdruck: •Alle Katholiken müssen be- 
müht sein, daß die Kirche erneuert werde." (Ökumenismusdekret I, 4) 

Erneuerung bedeutet Eingeständnis, daß nicht alles bleiben kann wie 
bisher. Das tut mitunter weh. Und es wächst die Zahl der Katholiken, 
die dem Früheren nachtrauern. Hatte es ihnen doch Halt bedeutet, Si- 
cherheit, Orientierung. Sie verweisen auf Folgen der nunmehr eingetre- 
tenen Halt-losigkeit: leere Kirchen, leere Beichtstühle, leere Priesterse- 
minare, und sehnen sich zurück nach den Zeiten des Papstes Pius XII., 
da die Kirche noch •in Ordnung" war. 

In Spanien, wo der Beginn der nachkonziliaren Ära mit dem Ende 
einer Epoche katholischer Restauration zusammenfiel, brachte die vom 
Konzil geforderte Erneuerung besonders tiefe Erschütterungen und Ver- 
wirrungen. Fernando Urbina hat darauf eine Antwort zu geben versucht 
durch ein Buch mit dem -unscheinbaren Titel •Kommentar zu den Wer- 
ken ,Die dunkle Nacht' und ,Empor den Karmelberg' von Johannes 
vom Kreuz"1. Darin stimmt er nicht in den Chor derer ein, die rufen: 
•Zurück zur pianischen Ära", sondern bejaht beherzt das Ende der Zeit- 
der Gegenreformation. 

Fernando Urbina gab den Anstoß zu dem hier vorgelegten Versuch, 
die Meinung des heiligen Johannes vom Kreuz zu der Frage der Erneue- 
rung der Kirche darzulegen, und zwar der Kirche heute. Denn unserem 
20. Jahrhundert wurde Johannes zum Kirchenlehrer gegeben. 

Man kann das, was Johannes uns zu sagen hat, in drei Aussagen zu- 
sammenfassen. Sie sind dem 95. Psalm entnommen, mit dem das kirchli- 
che Stundengebet den Tag eröffnet: •Heute (also immer neu), wenn ihr 
seine Stimme hört (und nicht das eigene Verlangen), verhärtet eure Her- 
zen nicht (löst euch vom Egoismus)." (Ps 95,7 f) 

Johannes selbst verweist auf diese drei Dinge gleich zu Beginn des 
Buches •Empor den Karmelberg"2 unter dem Bilde der dreigeteilten 

1 Fernando Urbina, Comentario a Noche oscura del espiritu y Subida al Monte Carmelo de 
San Juan de la Cruz, Madrid 1982. 
2 S I 2 und S II 2. Bei den Verweisen auf die Schriften von Johannes vom Kreuz werden 
die ersten Buchstaben des spanischen Titels angegeben. Es bedeutet also S: Subida (Em- 



Walter Repges 254 

Nacht: Die Dämmerung mahnt uns, alle Bindungen an Vergangenes fah- 
ren zu lassen; die Mitternacht will von uns das Lauschen auf die Stimme 
eines anderen, den wir nur vernehmen, wenn sonst alles schweigt; das 
Morgenrot erinnert uns daran, daß Neues auf uns zukommt, das wir ent- 
gegennehmen sollen. 

Verhärtet eure Herzen nicht 

Der Weg zu Gott führt über alles hinaus, was nicht Gott ist - über alles, 
was wir vorfinden oder was wir uns selbst zurechtgelegt haben oder was 
wir selber sind. Darum dürfen wir nicht, was nicht Gott ist, absolut set- 
zen, dürfen wir unser Herz an nichts auf immer verlieren, müssen wir 
uns lösen von allen Fixierungen, die uns auf Vergängliches starren las- 
sen, als wäre es unvergänglich. Wer zu Gott will, muß als erstes alle 
fremden Götter entfernen, nämlich seine Anhänglichkeiten. 

Beim Beschreiben dieser Forderung übernimmt Johannes die Vorstel- 
lungen der damals üblichen Anthropologie: Der Mensch ist äußerlich 
ein Sinnenwesen und innerlich ein geistiges mit Verstand, Gedächtnis 
und Willen. Diese Einteilung legt Johannes seinem Buch •Empor den 
Karmelberg" zugrunde. Schließlich verweist er noch auf die Notwendig- 
keit, sich von der gefährlichsten und allen anderen zugrundeliegenden 
Bindung zu lösen: dem Fixiertsein auf sich selbst. Das tut er in den er- 
sten sieben Kapiteln des Buches •Die dunkle Nacht". 

Löst euch von Bindungen der Sinne 

Johannes weiß, daß die Dinge, zu denen wir durch unsere Sinne Zugang 
haben, von Gott geschaffen und darum schön, gut und vernünftig sind. 
Aber sie sind nicht Gott, ja, im Vergleich zu ihm nichtig. Darum dürfen 
sie nie an Gottes Stelle treten, sondern wir müssen sie zu nichts werden 
lassen. 

Johannes mangelt es dabei nicht an einprägsamen Formulierungen. 
Er hat sie offenbar bei der Unterweisung der ihm Anvertrauten verwen- 
det und dann in sein Prosawerk übernommen. Hans Urs von Balthasar 
faßt sie zusammen mit dem einen nicht minder einprägsamen Satz: 
•Nur wenn mir alles zu nichts wird, kann er mein Alles werden."3 

por den Karmelberg), N: Noche oscura (Die dunkle Nacht), C: Cäntico (Lied der Liebe), 
L: Llama de amor viva (Lebendige Liebesflamme). Zitiert wird im allgemeinen nach der 
im Johannes-Verlag Einsiedeln erschienenen deutschen Übersetzung. 
3 Hans Urs von Balthasar, Herrlichkeit, Bd. II, Teil 2, Einsiedeln o.J. (1969), 479. 



•Heute, wenn ihr seine Stimme hört..." 255 

Johannes verneint dabei nicht das Geschaffene als solches, sondern 
die Bindung an das Geschaffene. Seine Negation gilt der Negation: der 
falschen Haltung gegenüber den Dingen dieser Erde. Nicht die Dinge 
sollen zu Nichts werden, sondern das Hängen an ihnen, die Begierde 
nach ihnen, das Wie-gebannt-auf-sie-Schauen. Denn •wer die Lust des 
Begehrens nicht überwindet, wird nicht die dauernde heitere Freude an 
Gott mittels der Geschöpfe (!) und Werke Gottes genießen" (S III 26,6). 

Darum fügt Johannes - was dem deutschen Übersetzer leider entgan- 
gen ist - dem Hirtenwort •Wer nicht allem entsagt, was er besitzt, kann 
mein Jünger nicht sein" (Lk 14,33) ausdrücklich hinzu: •Wer nicht al- 
lem entsagt, was er mit dem Verlangen besitzt" (S I 5,2). In diesem Sinne 
konnte auch David sich arm nennen, obwohl er doch offenbar reich 
war. Denn •sein Wille hing nicht am Reichtum" (S I 3,4). 

Die rechte, im wörtlichen Sinne •gelöste" Haltung dieser Erde gegen- 
über findet Johannes bei Paulus: •Wer kauft, soll sich verhalten, als 
würde er nicht Eigentümer. Denn die Gestalt dieser Welt vergeht." (vgl. 1 
Kor 7,29-31) 

Löst euch von Bindungen des Geistes 

Entsprechendes gilt auch von den Dingen des Geistes. Sie sind in sich 
gut - solange wir sie uns eine Hilfe sein lassen, sie zu überschreiten auf 
dem Wege zu dem unendlich anderen Gott. Sie sind schlecht, wenn wir 
uns an ihnen festmachen, wenn wir sie haben und behalten wollen, 
wenn sie - durch unsere falsche Haltung ihnen gegenüber - sich uns in 
den Weg stellen. 

- Der Verstand kann philosophische Lehrgebäude errichten. Doch 
eine absolute Philosophie kann er nicht formulieren, weil es sie nicht 
gibt. Absolut ist nur einer, und der ist nicht in Begriffe, Lehrsätze, Sy- 
steme zu fassen - auch nicht in das System einer Philosophie, die die 
Katholiken jahrhundertelang als die •philosophia perennis", als •Ewige 
Philosophie", ansahen. Jede Philosophie ist etwas, was man hinter sich 
lassen muß auf dem Wege zu dem, der allein endgültig ist und Endgülti- 
ges zu sagen hat. 

Der Verstand kann auch theologische Sätze formulieren - und dabei 
vergessen, daß jede Theologie der Versuch ist, Unsagbares auszusagen, 
ein Versuch, der immer zum Scheitern verurteilt bleibt. Keine Theologie 
kann das von ihr Gemeinte adäquat ausdrücken, weil es nichts dem Ge- 
meinten Adäquates gibt. Das gilt auch für die Theologie der Neuschola- 
stik, die manchen heute wieder als der Gipfel der Perfektion erscheinen 
will, weil in ihr alles so klar und übersichtlich und wohlgeordnet war 



Walter Repges 256 

und sie auf alle Fragen eine Antwort wußte. Doch unsere Fragen sind 
viel mehr, und die Sehnsucht unseres Herzens ist viel größer, als daß sie 
von irgendeinem noch so klaren Lehrgebäude beantwortet werden 
könnten. 

Und schließlich bietet unser Verstand Raum für Visionen, Offenba- 
rungen, innere Ansprachen, die vielleicht von Gott selber stammen 
könnten, die aber alle nicht Gott selber sind. Und darum gilt auch von 
ihnen (was heute möglicherweise aufs neue zu sagen notwendig ist): Es 
lohnt sich nicht einmal zu fragen, ob sie von Gott stammen oder nicht; 
es ist Zeitvergeudung, sich bei ihnen aufzuhalten, wenn Wichtigeres an- 
steht; zu bedauern ist, wer es dennoch tut. Gott ist anders, Gott ist grö- 
ßer, Gott ist wirklicher als jedes Bild von Gott. Er ist unser Ziel. 

Darum sagt Johannes: Was der Verstand erfassen kann, vermag ihm 
niemals Treppe zu sein, um darauf zu Gott emporzusteigen. Denn Gott 
ist jenseits allen Wissens. Um zu Gott zu gelangen, muß man im Nicht- 
wissen wandeln und nicht im Wissenwollen. (Wissen-•wollen", sagt er 
(S II 8,5) - denn falsch ist nicht das Wissen, sondern das Besitzenwol- 
len, das Sich-daran-klammern, das Dabei-stehen-bleiben.) 

- Für das Gedächtnis gilt das gleiche. Wir sollen uns nicht an Vergan- 
genes klammern, das wir im Gedächtnis aufbewahren. Das Vergangene 
ist in besonderem Maße Ausdruck der Zeitlichkeit, die nicht Ewigkeit 
ist. Und wenn es noch so sehr Halt bedeuten mag, Sicherheit zu geben 
verspricht, Geborgenheit verheißt: Wir sind nicht für die Vergangenheit 
geschaffen, sondern für die Zukunft. Wir sollen nicht rückwärts 
schauen, sondern vorwärts. Wir sollen nicht trauern um das, was wir ver- 
loren haben, sondern hoffen auf das, was uns verheißen ist. 

Das gilt für alles, was uns lieb und teuer war: tridentinische Messe, 
für alle gleichermaßen verbindliche Katechismuswahrheiten, eindeutige 
Verhaltensnormen. Nichts Zeitliches hat Ewigkeitswert, auch nicht die 
zeitlichen Ausdrucksformen des Ewigen. 

Natürlich soll der Mensch, so schreibt Johannes wörtlich (S III 15,1), 
•nicht unterlassen, an das zu denken und sich dessen zu entsinnen, was 
er tun und wissen muß; denn falls er nicht daran hängt, kann es ihm 
nicht schaden". •Falls er nicht daran hängt" - das ist die Gefahr: daß 
man das Mittel für mehr hält als ein Mittel; daß man den Weg für das 
Ziel selbst ansieht und das, was man hat, für das hält, was man erwartet. 

Darum ist es besser, sich frei zu machen von der Sehnsucht nach Ver- 
gangenem. Man lasse es ins Vergessen entsinken wie etwas Störendes, so 
als ob es die Gedächtniskraft gar nicht gäbe (S III 2,14). Man hoffe viel- 
mehr auf das, was es noch nie gegeben hat - und •stehe fest" nicht in 
dem, was man hat, sondern •in dem, was man erhofft" (Hebr 11,1). 



•Heute, wenn ihr seine Stimme hört..." 257 

- Freiheit des Willens, um zu lieben, gibt der Freiheit des Verstandes, 
um zu glauben, und der Freiheit des Gedächtnisses, um zu hoffen, erst 
ihren Sinn. Denn die Liebe ist die Vollendung beider. Und die Liebe al- 
leine bleibt. 

Mit diesem Hinweis schickt Johannes (S III 16,1) sich an, auf die 
Notwendigkeit hinzuweisen, auch den Willen frei zu machen von allen 
irdischen Fesseln, Fixierungen, •Leidenschaften", wie er sich ausdrückt. 
Er schickt sich an: denn bei der Erörterung dieses Themas bricht sein 
Buch •Empor den Karmelberg" plötzlich ab. Von den Leidenschaften, 
die den Willen emporheben sollten, ihn aber nur zu oft mitten im Wege 
festhalten, behandelt es nur die Freude. Dabei verweist er auch auf die 
Freude, die viele an religiösen Bräuchen, Bildern, Andachtsgegenstän- 
den und Andachtsstätten finden, die aber allzu leicht dazu führt, daß 
man nur noch tut, •wozu man Lust hat", und so im Grunde nur sich sel- 
ber sucht und daß man den vergißt, auf den alle diese Dinge verweisen, 
und das vergißt, worauf dieser eine wartet: unsere Liebe. 

Johannes läßt es bei seiner geradezu unverblümten Kritik an einer 
veräußerlichten Religiosität, von der wir uns frei machen sollen, an 
Deutlichkeit nicht fehlen. •Ein wahrhaft frommer Mensch wendet seine 
Andacht vor allem dem Unsichtbaren zu." (S III 35,5) •Sind Hingabe 
und Glaube da, genügt jedes Bild. Sind sie nicht da, genügt keines." (S 
III 36,3) •Man hänge den Willen nicht an Zeremonien und Gebetswei- 
sen, die Christus nicht lehrte." (S III 34,4) 

Die Zahl solcher Aussprüche ließe sich beliebig vermehren. Sie alle 
künden nur dieses eine: Weitergehen. Sich nicht an das klammern, was 
im Grunde überflüssiger Zierat ist. Alles übersteigen und Gott alleine 
Gott sein lassen. 

Löst euch von euch selbst 

Das Kreisen um bestimmte, eifersüchtig gehütete religiöse Ausdrucks- 
formen ist im Grunde genommen ein mehr von der Angst als von der 
Freiheit diktiertes Kreisen um sich selbst. Es ist Festhalten an sich - an- 
statt sich loszulassen. Es ist Verhärtung des Herzens - statt Öffnung. Es 
ist Habenwollen - statt Hingabe. 

Diese letzte, tiefste, schier unausrottbar scheinende Fixierung - die 
Fixierung auf sich selbst - geißelt Johannes unter Nennung der sieben 
Hauptsünden, die alle Ausdruck der Nicht-Liebe, des Egoismus, des 
Pharisäismus sind. Denn den Pharisäern - den bedauernswerten Men- 
schen, die von sich selbst nicht loskamen - gilt das siebenfache Wehe 
des Herrn (Mt 23,13-29). 



Walter Repges 258 

Der Herr meint damit uns alle - und die Gefahren, die uns drohen, 
auch wenn wir ein religiöses Leben führen wollen: die Gefahr des Hoch- 
mutes, der seiner selbst ach so sicher ist; die Gefahr der geistigen Hab- 
sucht, die den einen sich an Heiligenbilder, Rosenkränze, Reliquien 
klammern läßt und den anderen an Institutionen, Organisationen, Groß- 
kundgebungen; die Gefahr der geistlichen Sinnenlust, die oft daher 
rührt, daß man voller Angst auf das nur starrt, was man vermeiden 
möchte; die Gefahr des Zornes und des unangebrachten Eifers, der die 
Geduld nicht kennt; die Gefahr des Neides, der anderen nicht gönnt, 
was man für sich alleine haben will; die Gefahr der Trägheit, die aufhört 
Gott zu suchen, wenn sich herausstellt, daß er nicht so ist, wie man ihn 
sich erträumt, und nicht das tut, was man von ihm erwartet; die Gefahr 
der geistlichen Genußsucht, die eben daraus erwächst, daß man nicht 
Gott und Gottes Willen, sondern sich selbst und seinen eigenen Willen 
sucht. 

Dieser letztgenannten Gefahr erliegen die, die nicht genug beichten 
und kommunizieren können, um auf diese Weise Gnaden einzuheimsen. 
Dieser Gefahr erliegen aber auch diejenigen, die - und das sagt Johan- 
nes vom Kreuz! - •angezogen vom Genuß, den sie dabei finden, sich 
durch mancherlei Bußübungen zugrunderichten oder sich durch Fasten 
schwächen... Das sind sehr unvollkommene Leute, denen der Verstand 
mangelt. Sie lassen Unterwerfung und Gehorsam beiseite, der doch die 
Bußübung der Vernunft und die wahre Unterscheidungsgabe ist, das 
Gott wohlgefällige Opfer. Anstelle dessen verrichtet man körperliche 
Bußwerke, die nur noch eine tierische Buße sind, weil man sie wie die 
Tiere um des Geschmackes willen übt, den man darin findet" (N I 
6,1-2). 

(Ob diejenigen, die heute verständlicherweise einer permissiven Welt 
Opfer, Zucht und Selbstkasteiung entgegensetzen wollen, auch wissen, 
in welche Gefahr sie sich damit begeben - und welchen Gefahren sie 
diejenigen ausliefern, die sich ihnen anvertrauen?) 

Hört auf die Stimme des Herrn 

Gott ist Liebe 

Von sich selber kann man sich alleine nicht befreien. Das muß ein ande- 
rer tun. Das Ich wird frei vom Kreisen um sich selbst durch die Begeg- 
nung mit dem Du: indem es den Zuspruch eines Du erfährt und selbst 
dem Du sich zuspricht. Der Mensch wird frei, indem er liebt. 



•Heute, wenn ihr seine Stimme hört..." 259 

Das hat Johannes erfahren, als er Gott begegnete. Hingerissen, ver- 
nichtigt und beseligt hat er das Geheimnis schlechthin geschaut und ge- 
sehen: Das, was hinter allem steht, ist ein Gegenüber, ein Jemand, ein 
Du. Das Absolute ist kein Ding, über das man verfügen könnte. Das Ab- 
solute ist kein Begriff, den man erklären könnte. Das Absolute ist Liebe. 

Dieses Gegenüber offenbarte sich ihm als Zuspruch, Zuwendung, Da- 
sein-für. Er erfuhr es als eine Stimme, die Stimme ist, auch wenn sie 
schweigt; als Musik, die wohlklingend ist, auch wenn sie verstummt; als 
Mahl, das den, der es genießt, zum zweiten Mal erschafft (C A 14). Jo- 
hannes, dem Dichter, wollen die Worte nicht genügen, um nur das eine 
zu besingen: Gott ist Gott für mich. Gott will mir sich schenken. Gott ist 
Liebe - Liebe zu mir! 

Ein Zweites erfährt Johannes, indem er Gott erfährt: Gottes Liebe 
macht, daß auch wir ihn lieben. Er sah es an sich selbst. Diese Stimme, 
die ihn rief, diese Musik, die ihn in ihren Bann schlug, diese Speise, die 
ihn verwandelte, ließen ihn mit unwiderstehlicher Gewalt vor Liebe ent- 
brennen (C A 14). •Kein andres Amt hab' ich jetzt mehr als nur das 
eine: Liebe üben." (C A 19) Und er wurde inne: das ist das Gesetz der 
Welt. Alles Sehnen, Streben, Hoffen dieser Erde, das alles übersteigen 
wollende Verlangen nach dem Absoluten ist Antworten auf Gottes Ruf, 
ist von Gott gewirkte Gegenliebe. Ja, alle unsere Aktivität, auch und erst 
recht unser Bemühen, uns von dem Fixiertsein auf Vergängliches zu be- 
freien, ist eingeborgen in, ermöglicht und getragen von Gottes Tun, ist 
Mitarbeit mit ihm, ist im tiefsten Passivität, gewähren lassen, den wirken 
lassen, der der eigentliche Motor der Geschichte der Welt und unseres 
Lebens ist. 

Und noch ein Drittes wird ihm bewußt: Das Eigentliche - das Ange- 
sprochenwerden, das Zuwendung-Erfahren, die Liebe - kann man nicht 
machen. Das Beste - und Wichtigste! - muß man sich schenken lassen. 
Denn wenn Gott Zuspruch ist, dann erfährt ihn nur, wer auf ihn hört. 
Wenn Gott Musik ist, dann vernimmt ihn nur, wer selber schweigt. 
Wenn Gott Speise ist, dann kommt er nur zu dem, der seinen Mund ihm 
öffnet. 

Johannes erinnert wiederholt daran. Einmal zitiert er das Psalmwort: 
•Lernet leer zu sein von allen Dingen, und ihr werdet sehen, daß ich 
Gott bin." (S II 15,5) Ein anderes Mal schreibt er den Karmelitinnen in 
Beas: •Wer mit beladenen Händen vor Gott hintritt, der kann seine Ga- 
ben nicht mehr ergreifen."4 Er meint damit immer dasselbe: Liebe er- 

4 Deutsche Übersetzung Band 4 seiner in Einsiedeln erschienenen Sämtlichen Werke, 1964, 
132. 



Walter Repges 260 

fährt nur der Arme, der nichts vorzuweisen hat, womit er Gott gegen- 
über eigene Forderungen begründen könnte. 

Der Glaube läßt uns die Liebe finden 

Diese Haltung des Hörens, des Empfangens, der leeren Hände nennt Jo- 
hannes in Übereinstimmung mit der Bibel •Glaube". 

Es ist der Glaube der Toren, der Schwachen, der Verachteten (1 Kor 
1,26-30), der unmündigen Kinder, denen der Vater offenbart, was er 
den Weisen und Klugen verbirgt (Mt 11,25), derer, die ein reines Herz 
haben und die darum Gott schauen werden (Mt 5,8). Es ist der Glaube 
der Jungfrau Maria, die offen, bereit und frei war für Gott. Es ist der 
Glaube, den Jesus selbst uns vorgelebt hat durch seine Armut, durch 
sein Verlassensein, durch sein Kreuz, das zum Inbegriff eines Lebens 
wurde, das ihn von sich selber nichts, aber auch gar nichts erwarten ließ, 
von Gott dagegen alles. 

Ein solcher Glaube läßt uns alle Bilder, Manifestationen und auch 
Aussagen des Glaubens überschreiten, alles, was uns auf dem Wege zum 
Absoluten aufhalten will, vor allem uns selbst. Und er läßt uns den ganz 
anderen, jenseitigen, unendlich fernen und gerade darum unendlich na- 
hen Gott finden. Aber nicht so finden, wie man einen Gegenstand fin- 
det, der unser Haben vermehrt. Auch nicht wie einen theologischen 
Lehrsatz, der unser Wissen mehrt. Sondern so, wie man die Liebe findet: 
die Liebe, die den, der sie findet, selbst zur Liebe bewegt. 

Darum ist der Glaube zugleich Engagement, Hingabe an Gott und 
das, was Gott von uns verlangt: Liebe. 

Denn an die Liebe glauben heißt nicht nur, sich der Liebe öffnen, son- 
dern zugleich auch, sich dieser Liebe wiederliebend hingeben. 

Der Glaube der Bibel ist die Beschauung der Mystik 

Was Johannes in seinem Buch •Empor den Karmelberg" in Überein- 
stimmung mit der Bibel •Glaube" nennt, das nennt er in seinem Buch 
•Die dunkle Nacht" in Übereinstimmung mit der mystischen Tradition 
des Abendlandes •Beschauung" bzw. •Kontemplation". 

Beide - Glaube und Kontemplation - bezeichnen dieselbe Haltung - 
nämlich die des Aufmerkens, der Bereitschaft, des Zur-Verfügung-Ste- 
hens. Beide richten sich auf dasselbe Ziel - den jenseitigen Gott, von 
dem die Bibel sagt, daß er •in unzugänglichem Lichte wohnt" (1 Tim 
6,16), und Dionysius, der Areopagit, bekennt, daß die Kunde von ihm 



•Heute, wenn ihr seine Stimme hört..." 261 

•ein Strahl der Finsternis"5 sei. Beiden schreibt Johannes dieselbe Wir- 
kung zu, nämlich uns zu reinigen, zu läutern, frei zu machen von dem 
•cor curvatum in seipsum", dem •in sich verkrümmten Herzen". 

Johannes benutzt die Worte, Begriffe, Vorstellungen zweier Überliefe- 
rungen zunächst und vor allen Dingen, weil er Worte braucht, um das 
letztlich Unsagbare, das ihm widerfuhr, auszusagen, und weil er dabei 
eben auf das zurückgreifen muß, was er kennt - will er sich nicht ganz in 
Schweigen hüllen. 

Der Rückgriff auf die biblische Überlieferung des Glaubens bestätigt 
ihm einmal die Richtigkeit seiner Erfahrungen und zum anderen aber 
auch ihre Allgemeingültigkeit: Der Gott, dessen Anwesenheit er erfuhr, 
ist der Gott der Propheten, der Gott Jesu, der Gott aller - und der 
Glaube, der ihn diesen Gott finden ließ, ist zusammen mit der Not, dem 
Verzichten-Müssen auf irdischen Halt und der Dunkelheit, die ihn cha- 
rakterisieren, der Weg für alle. 

Der Rückgriff auf die mystische Tradition der Kontemplation gestat- 
tete ihm, sie mit der biblischen Tradition zu versöhnen, sie zu taufen 
und so von den Schlacken des Piatonismus, die ein Dionysius noch 
nicht ganz abzuschütteln vermochte, zu reinigen. 

Beide Überlieferungen sind ihm wichtig: die Mystik, weil sie davor zu 
bewahren hilft, den Durst nach dem Unendlichen an den trüben Gewäs- 
sern des Endlichen zu stillen; die Bibel, weil sie davor bewahrt, über 
dem Schauen das Antworten der Liebe zu vergessen. 

Die Ineinssetzung von Glaube und Kontemplation machte ihm auch 
deutlich, daß selbst die Meditation nicht alles ist. 

Die Meditation - damals eher verstanden als methodische, von Ver- 
nunft und Willen kontrollierte Betrachtung der geoffenbarten Wahrhei- 
ten - hatte ihren Siegeslauf begonnen seit den Tagen der devotio mo- 
derna und Ludolf des Karthäusers. Bis heute gilt sie vielen als das un- 
umgängliche Mittel, den Glauben zu bewahren, zu vertiefen und für das 
Leben fruchtbar zu machen. 

Johannes exemplifiziert nun an dem Beispiel der Meditation, wie ge- 
fährlich es ist, das, was nur Mittel sein soll, zum Ziel zu machen. Daß er 
gerade die Meditation wählt, um an ihr zu zeigen, wovon wir uns be- 
freien müssen auf dem Wege zu Gott, liegt natürlich daran, daß sie auch 
für ihn selbst Mittel zum Ziel gewesen war. Sie war es für seinen Stand, 
und sie war es für seine Zeit. Aber das Evangelium fordert sie nicht. Das 
Evangelium fordert den Glauben, und wenn etwas sich an die Stelle des 

5 De Mystica Theologia, c. 1, § 1, PG 3, 999. Von Johannes wiederholt zitiert, z.B. S II 8, 6 
und N II 5,3. 



Walter Repges 262 

Glaubens setzen will, gehört es zu den Dingen, deren Existenzberechti- 
gung wir mit Johannes kritisch überprüfen müssen. 

Die Gefahr, die Johannes sieht und auf die er uns aufmerksam ma- 
chen will, ist einerseits, daß man die Bilder von Gott für Gott selber hält 
und davon nicht loskommt, und andererseits, daß man nur noch um sich 
selber kreist. Von beidem befreit die Kontemplation. Sie ist das Los- 
von-sich, das Offensein für die Wirklichkeit, das Wachsamsein, zu dem 
der Herr uns mahnt - und damit etwas qualitativ anderes, nämlich eine 
Kehre um 180 Grad, eine Verlagerung des Mittelpunktes der Existenz 
aus dem Ich in das Du. 

Johannes will gewiß nicht die Meditation in Bausch und Bogen ver- 
dammen. Aber er will sie an die richtige Stelle rücken. Sie ist gut - als 
Durchgangsstadium. Sie ist schlecht - als Endziel. 

Aber wovon soll der Glaube leben? Er lebt davon, daß man sich von 
allem, was sich zwischen uns und Gott schieben will, befreit, daß man 
tatsächlich alles in Frage stellt, daß man zum Schluß nichts mehr hat - 
keine garantiert richtige Methode, keine Sicherheit, keinen Rechtsan- 
spruch. Denn auch für die Meditation gilt, was Johannes schreibt: •Das 
Verlassen des Weges ist das Betreten des Weges. Und das Lassen der ei- 
genen Weise ist das Eingehen ins Ziel." (S II 4,5) 

Was bleibt - und das gilt für alle -, sind die leeren Hände. 

Und bleibet Hörende 

In actione contemplativus 

Die Haltung des Glaubens bedeutet • mit grenzenloser Gelassenheit le- 
ben", wie Johannes wörtlich schreibt (L 4,15), ohne Hast und ohne Haß, 
wissend, daß Gott es ist, der •alles in allen wirkt" (1 Kor 12,6). Sie be- 
deutet, zur Verfügung stehen, Zeit haben, dasein für. Sie bedeutet leben 
wie Maria. 

Der Bote des Himmels trifft sie auf vielen Verkündigungsbildern als 
Betende. Maria sagt aber nicht: Ich will zuerst noch das, was ich mir 
selbst zu tun vorgenommen hatte, abschließen, konkret: diesen Psalm zu 
Ende beten (Johannes würde sagen: meine Meditationsstunde beenden). 
Sie ist vielmehr sofort da. Gottes Ruf ist ihr wichtiger als alle eigenen 
Vorsätze. 

Und noch etwas sagen diese Bilder. Sie sagen: Das ist Maria schlecht- 
hin. Das ist kennzeichnend für ihr ganzes Leben. Sie vernimmt Gottes 
Ruf nicht nur, als der Bote ihr in Nazaret erscheint. Sie vernimmt ihn 
auch, als Elisabet in ihrem hohen Alter noch ein Kind erwartet und der 



•Heute, wenn ihr seine Stimme hört..." 263 

Hilfe bedarf. Sie vernimmt ihn auch, als sie die Verlegenheit der Gastge- 
ber in Kana bemerkt. Sie vernimmt ihn auch, als es gilt, unter dem 
Kreuze Jesu auszuharren. Immer ist sie bereit - das ist die Haltung der 
immerwährenden Jungfräulichkeit; •semper virgo", betet die Kirche in 
dem Hymnus zur Vesper an Marienfesten. 

Hieronymus Nadal hat zusammen mit der ignatianischen Tradition 
für diese Haltung die Formulierung •in actione contemplativus", •kon- 
templativ im Tun" geprägt. Er meint damit ein Doppeltes: 

Einmal soll das Offensein für den Anruf Gottes in all unserem Tun 
gegenwärtig bleiben. Der Gläubige, der Kontemplative im Sinne des Jo- 
hannes vom Kreuz und im Sinne Nadais, ist nie festgelegt auf eine be- 
stimmte Vorstellung von Gott. Er weiß, daß Gott anders ist als jedes 
Bild von Gott und daß Gott darum immer neu zu ihm spricht. Er ent- 
deckt Gott in der aus seiner Hand hervorgegangenen Schöpfung. Er er- 
kennt Gott in den ihm begegnenden Menschen. Er sieht Gott in der Ge- 
schichte, deren Herr er ist. Er beherzigt, was Edith Stein, des Johannes 
große Schülerin und geistliche Tochter, schreibt: •Im Grunde ist jede 
sinnvolle Forderung, die mit verpflichtender Kraft vor die Seele tritt, ein 
Wort Gottes."6 

Der Kontemplative sieht im Leben eben nicht die Gelegenheit zur 
Selbstverwirklichung durch Realisierung eigener Pläne. Sondern er sieht 
im Leben eine Gelegenheit, zur Verfügung zu stehen, zu helfen und zu 
dienen und sich selbst vergessend sich zu verwirklichen. Darum sucht er 
Gottes Willen im Anruf der Gegenwart zu erfahren, offen zu sein für die 
Anliegen der Zeit, für die Bedürfnisse der Menschen, für die Welt, die 
ihn umgibt. 

Die Aufforderung, •in actione contemplativus" zu sein, verweist aber 
auch auf die Notwendigkeit, in aller Aktion Augenblicke des Atemho- 
lens, der Besinnung sich zu reservieren. Denn leider ist es ja so, daß wir 
nicht •von selbst" in den Dingen Gottes Spuren erkennen, in den Men- 
schen Gottes Stimme vernehmen, in der Geschichte Gottes Werk sich 
realisieren sehen; daß wir nicht •von selbst" uns die Haltung der Bereit- 
schaft bewahren, auf den an uns ergehenden Ruf zu antworten; und 
schließlich: daß wir nicht •von selbst" auch die Antwort auf die Fragen 
wissen, die wir vernehmen. Denn was nützt es, die Verlegenheit der 
Gastgeber in Kana zu bemerken, wenn man nicht zu antworten weiß: 
•Was Er euch sagt, das tut." Was nützt es, wie Paulus die Bitte zu ver- 
nehmen: •Komm herüber nach Mazedonien", wenn man nicht weiß, 
was man den Mazedoniern zu bringen hat. Was nützt es, der Aufforde- 

• Edith Stein, Endliches und Ewiges Sein, Werke II, Louvain/Freiburg 1950, 409. 



Walter Repges 264 

rung des Apostels gemäß alles zu prüfen, wenn man das andere Wort 
des Apostels nicht beherzigt: •Es ist der geisterfüllte Mensch, der über 
alles urteilt." (1 Kor 2,15) Darum müssen wir uns zurückziehen zum Ge- 
bet, müssen wir das Wort der Bibel lesen, müssen wir am Gemeindegot- 
tesdienst teilnehmen. Darum müssen wir, wie Paulus sagt, ein geistliches 
Leben führen, für das es kein Patentrezept gibt außer dem einen, das Jo- 
hannes nennt: •sich losmachen von allen Methoden, sobald die rechte 
Zeit dafür gekommen ist und der gegebene Zustand es zum Fortschritt 
verlangt" (S II 12,8). 

Hörend bleiben muß ein jeder 

Die Mahnung, •in actione contemplativus" zu sein und es zu bleiben, 
gilt für jeden. Sie gilt nicht nur für die, von denen wir sagen, sie gehör- 
ten einem kontemplativen Orden an. Sie gilt erst recht nicht nur für die, 
denen es vergönnt war, so wie Johannes oder Teresa von Avila oder 
Paulus, Gottes Anwesenheit unmittelbar zu erfahren. Denn Gott erhebt 
nun einmal nicht alle, die ein geistliches Leben führen, zur Beschauung 
- •nicht einmal die Hälfte", meint Johannes (N I 9,9). Natürlich gibt es 
Stufen auf dem Wege zu Gott. Johannes zählt sie auch auf. Aber er tut 
es, um die verschiedenen Wirkungen, die das Handeln Gottes in uns 
hervorruft, zu beschreiben und die unterschiedlichen Forderungen Got- 
tes an uns aufzuzählen. Er tut es nicht, um zu sagen, auf welcher Stufe 
einer erst einmal stehen müsse, um ein Leben im Sinne des Evangeliums 
führen zu können und ein •in actione contemplativus" zu sein. 

Man kann diese Haltung des Hörens lernen, indem man auf die 
Stimme derer hört, denen Gott die Gnade der Beschauung geschenkt 
hat. Denn Gott schenkt dieses wie jedes Charisma, um den ganzen Leib, 
die Kirche, aufzubauen. •Jedem wird die Offenbarung des Geistes ge- 
schenkt, damit sie anderen nützt", schreibt Paulus (1 Kor 12,7). 

Vor allem lernt man, indem man auf Jesus schaut. •Schau auf den 
Menschgewordenen", mahnt Johannes (S II 22,6), •und du wirst mehr 
finden, als du denkst." Und Jesus hat uns gelehrt, die Vögel des Him- 
mels zu betrachten und an ihnen zu erkennen, wer Gott ist und wie er 
handelt. Jesus hat uns gelehrt, in dem Flehen des Blinden, in dem Rufen 
des Aussätzigen, in dem Betteln der Syrophönizierin den Aufruf Gottes 
zu vernehmen. Jesus hat uns gelehrt, in dem Kreuz, das ihm die religiö- 
sen und die staatlichen Autoritäten auf die Schultern legten, den Willen 
des Vaters zu bejahen. 

Wir sollten sagen wie Petrus: •Meister, wir haben die ganze Nacht ge- 
arbeitet und nichts gefangen. Doch wenn du es sagst, werde ich die 



• Heute, wenn ihr seine Stimme hört..." 265 

Netze auswerfen." (Lk 5,5) Meister, die ganze Zeit habe ich mich be- 
müht, erst einmal ein Kontemplativer zu sein, bevor ich mich der Welt 
zuwandte. Doch wenn du es sagst, will ich schon jetzt ein •in actione 
contemplativus" sein: offen sein und bereit - Zeit haben - zur Verfü- 
gung stehen, so glauben, wie du selbst es mir vorgelebt hast, du selbst 
und Maria, meine große Schwester. 

Hörend bleiben muß auch die Kirche insgesamt 

•In actione contemplativus" heißt auch für die Kirche insgesamt: hören 
auf den Anruf der Geschichte und bereit sein, diesem Anruf zu genügen, 
und in aller Aktivität dem Geist geöffnet bleiben. 

Nach der ausdrücklichen Absicht der Pastoralkonstitution •Die Kir- 
che in der Welt von heute" will die Kirche ihren Blick von sich weg hin- 
aus in die Welt lenken, damit Freude und Hoffnung, Sorge und Angst 
der Welt auch Freude und Hoffnung, Sorge und Angst der Kirche seien. 
Sie schließt damit ausdrücklich eine Epoche ab, in der sie sich auf sich 
selbst zurückzog und gegen die Welt verbarrikadierte, in der sie auf neue 
Formen des Denkens zu Beginn dieses Jahrhunderts mit dem Antimo- 
dernisteneid reagierte; in der sie sich gegen neue Erkenntnisse der histo- 
rischen Forschung abschirmen wollte und z. B. das Imprimatur zu der 
Reformationsgeschichte von Joseph Lortz unter anderem davon abhän- 
gig machte, daß dieser den Satz •Luther war ein großer Beter" abän- 
derte in: •In Luther war eine große Kraft des Betens"; in der sie Theolo- 
gen wie Henri de Lubac und Yves Congar, die sich nicht damit begnü- 
gen wollten, bereits Bekanntes noch einmal bekannt zu machen, ihren 
Lehrauftrag entzog. 

Aus dem reichen Schatz, der ihr anvertraut ist, soll sie jedoch nicht 
nur Altes, sondern immer auch Neues hervorholen (vgl. Mt 13,52). Sie 
muß offenbleiben für den Geist des Herrn, der weht, wo er will (Joh 3,8) 
- nicht nur dort, wo wir ihm zu wehen vorschreiben möchten. Sie muß 
Raum geben den Heiligen, die Gott ihr sendet, wissend, daß sie, die Kir- 
che, aufgebaut ist nicht auf dem Fundament der Apostel allein, sondern 
auch der Propheten. Auch hier gilt die Mahnung des Johannes, auf Je- 
sus selbst zu schauen. Er war der Einbruch des Göttlichen in seine Zeit, 
der er vorhalten mußte, daß sie über all ihren festgefügten, wohlgeord- 
neten und Halt gebenden Strukturen Gott selbst vergessen hatte. Für 
einen Mann wie Jesus blieb kein Platz in dieser verkrusteten religiösen 
Welt, die nur um sich selbst kreiste. Das einzige Schema, in das er paßte, 
war das eines Störenfrieds, Aufrührers, Gotteslästerers, dessen man sich 
so schnell wie möglich zu entledigen suchte. 



Walter Repges 266 

Frei der Welt gegenüber und frei dem Wehen des Geistes Gottes ge- 
genüber kann die Kirche nur sein, wenn sie auch frei nach innen ist, 
wenn sie sich in keinster Weise damit zufrieden gibt, daß der Glaube 
sich auf die Einhaltung von Vorschriften reduziert, und das auch 
nur, weil die Furcht vor Strafe das gebietet. Ausführlich und aus- 
drücklich geißelt Johannes diesen Willen zur Macht über die Seelen. Für 
Johannes gibt es •keine Entschuldigung für den, der die von ihm be- 
treute Seele niemals aus seiner Gewalt entläßt" (L 3,57) und so letztlich 
nur Gott hindert, selbst der Seele Führer zu sein, und die Seele hindert, 
sich Gott als ihrem eigentlichen Führer anzuvertrauen. Dem Evange- 
lium gemäß ist die Schaffung und Erhaltung solcher Abhängigkeiten in 
der Kirche nicht. Jesus verurteilt ausdrücklich die Anmaßung, sich zum 
Herrn und Meister über andere aufspielen zu wollen (Mt 23,8-12), und 
verweist auf sein eigenes Beispiel: •Der Menschensohn ist nicht gekom- 
men, sich bedienen zu lassen, sondern um zu dienen." (Mk 10,45) Und 
Jesu Dienst besteht darin: Mut zu machen; Freiheit zu gewähren zum 
Wachsen-lassen; auf Gottes Liebe und Allmacht zu verweisen: •Fürchte 
dich nicht, du kleine Herde!" (Lk 12,32) •Mit dem Reich Gottes ist es 
so, wie wenn ein Mann Samen auf seinen Acker sät; dann schläft er und 
steht wieder auf, es wird Nacht und wird Tag, der Samen keimt und 
wächst, und der Mann weiß nicht, wie." (Mk 4,26f) •Euer Vater weiß, 
was ihr braucht. Und euer Vater hat beschlossen, euch das Reich zu ge- 
ben." (Mt 6,32; Lk 12,32) 

Der eingangs zitierte Text aus dem Ökumenismusdekret des Zweiten 
Vatikanischen Konzils fordert mehr als eine einmalige Erneuerung. Er 
fordert eine ständige Erneuerung der Kirche. •Daß die Kirche von Tag 
zu Tag geläutert und erneuert werde", heißt es im Absatz 4. Und im Ab- 
satz 5 wird dieselbe Mahnung noch einmal aufgegriffen: •Die Kirche 
wird zu dieser dauernden Reform gerufen, deren sie allzeit bedarf." 

Wie die im Geiste des Konzils erneuerte Kirche morgen aussehen 
wird, weiß keiner. Nur das eine ist gewiß: Sie muß morgen anders ausse- 
hen als heute und übermorgen anders als morgen. Denn solange sie un- 
terwegs ist, darf sie sich nicht an das Gestern klammern. Solange sie un- 
terwegs ist, bleibt ihr Wandern wie das Wandern Abrahams ein Zug ins 
Ungewisse. Solange sie unterwegs ist, gilt von ihr, was Johannes von den 
Israeliten schreibt: •Einzig deshalb, weil sie eine Anhänglichkeit und 
Erinnerung an die in Ägypten genossenen Fleischspeisen und Gerichte 
behalten hatten, konnten sie das zarte Engelsbrot in der Wüste, das 
Manna, nicht genießen." Und Johannes fügt hinzu, was für uns heute 
gilt: •Ebensowenig kann der Geist, der noch an etwas hängt, die Won- 
nen des Geistes der Freiheit verkosten." (N II 9,2) 




