,Heute, wenn ihr seine Stimme hort...*

Johannes vom Kreuz und die nachkonziliare Erneuerung der Kirche

Walter Repges, Bilbao

Erneuerung war das Ziel des Zweiten Vatikanischen Konzils. So bringen
es die Konzilstexte selbst zum Ausdruck: ,,Alle Katholiken miissen be-
miiht sein, daf die Kirche erneuert werde.* ((jkumenismusdekret I, 4)

Erneuerung bedeutet Eingestdndnis, daf nicht alles bleiben kann wie
bisher. Das tut mitunter weh. Und es wichst die Zahl der Katholiken,
die dem Friiheren nachtrauern. Hatte es ihnen doch Halt bedeutet, Si-
cherheit, Orientierung. Sie verweisen auf Folgen der nunmehr eingetre-
tenen Halt-losigkeit: leere Kirchen, leere Beichtstiihle, leere Priesterse-
minare, und sehnen sich zuriick nach den Zeiten des Papstes Pius XII.,
da die Kirche noch ,,in Ordnung” war.

In Spanien, wo der Beginn der nachkonziliaren Ara mit dem Ende
einer Epoche katholischer Restauration zusammenfiel, brachte die vom
Konzil geforderte Erneuerung besonders tiefe Erschiitterungen und Ver-
wirrungen. Fernando Urbina hat darauf eine Antwort zu geben versucht
durch ein Buch mit dem unscheinbaren Titel ,,Kommentar zu den Wer-
ken ,Die dunkle Nacht' und ,Empor den Karmelberg’ von Johannes
vom Kreuz“!. Darin stimmt er nicht in den Chor derer ein, die rufen:
,Zuriick zur pianischen Ara“, sondern bejaht beherzt das Ende der Zeit:
der Gegenreformation.

Fernando Urbina gab den Anstof3 zu dem hier vorgelegten Versuch,
die Meinung des heiligen Johannes vom Kreuz zu der Frage der Erneue-
rung der Kirche darzulegen, und zwar der Kirche heute. Denn unserem
20. Jahrhundert wurde Johannes zum Kirchenlehrer gegeben.

Man kann das, was Johannes uns zu sagen hat, in drei Aussagen zu-
sammenfassen. Sie sind dem 95. Psalm entnommen, mit dem das kirchli-
che Stundengebet den Tag eroffnet: ,,Heute (also immer neu), wenn ihr
seine Stimme hort (und nicht das eigene Verlangen), verhirtet eure Her-
zen nicht (16st euch vom Egoismus).” (Ps 95,7f)

Johannes selbst verweist auf diese drei Dinge gleich zu Beginn des
Buches ,,Empor den Karmelberg*? unter dem Bilde der dreigeteilten

! Fernando Urbina, Comentario a Noche oscura del espiritu y Subida al Monte Carmelo de
San Juan de la Cruz, Madrid 1982.

2S T2 und S II 2. Bei den Verweisen auf die Schriften von Johannes vom Kreuz werden
die ersten Buchstaben des spanischen Titels angegeben. Es bedeutet also S: Subida (Em-



Walter Repges 254

Nacht: Die Ddmmerung mahnt uns, alle Bindungen an Vergangenes fah-
ren zu lassen; die Mitternacht will von uns das Lauschen auf die Stimme
eines anderen, den wir nur vernehmen, wenn sonst alles schweigt; das
Morgenrot erinnert uns daran, daB3 Neues auf uns zukommt, das wir ent-
gegennehmen sollen.

Verhirtet eure Herzen nicht

Der Weg zu Gott fiihrt iiber alles hinaus, was nicht Gott ist — iiber alles,
was wir vorfinden oder was wir uns selbst zurechtgelegt haben oder was
wir selber sind. Darum diirfen wir nicht, was nicht Gott ist, absolut set-
zen, diirfen wir unser Herz an nichts auf immer verlieren, miissen wir
uns ldsen von allen Fixierungen, die uns auf Vergingliches starren las-
sen, als wire es unvergidnglich. Wer zu Gott will, mul3 als erstes alle
fremden Gotter entfernen, ndmlich seine Anhénglichkeiten.

Beim Beschreiben dieser Forderung tibernimmt Johannes die Vorstel-
lungen der damals iiblichen Anthropologie: Der Mensch ist duBerlich
ein Sinnenwesen und innerlich ein geistiges mit Verstand, Gedichtnis
und Willen. Diese Einteilung legt Johannes seinem Buch ,,Empor den
Karmelberg® zugrunde. SchlieBlich verweist er noch auf die Notwendig-
keit, sich von der gefidhrlichsten und allen anderen zugrundeliegenden
Bindung zu 16sen: dem Fixiertsein auf sich selbst. Das tut er in den er-
sten sieben Kapiteln des Buches ,,Die dunkle Nacht*.

Lést euch von Bindungen der Sinne

Johannes weil}, daB die Dinge, zu denen wir durch unsere Sinne Zugang
haben, von Gott geschaffen und darum schén, gut und verniinftig sind.
Aber sie sind nicht Gott, ja, im Vergleich zu ihm nichtig. Darum diirfen
sie nie an Gottes Stelle treten, sondern wir missen sie zu nichts werden
lassen.

Johannes mangelt es dabei nicht an einprigsamen Formulierungen.
Er hat sie offenbar bei der Unterweisung der ihm Anvertrauten verwen-
det und dann in sein Prosawerk iibernommen. Hans Urs von Balthasar
faBt siec zusammen mit dem einen nicht minder einpriagsamen Satz:
,»Nur wenn mir alles zu nichts wird, kann er mein Alles werden.“?

por den Karmelberg), N: Noche oscura (Die dunkle Nacht), C: Cantico (Lied der Liebe),
L: Llama de amor viva (Lebendige Liebesflamme). Zitiert wird im allgemeinen nach der
im Johannes-Verlag Einsiedeln erschienenen deutschen Ubersetzung.

3 Hans Urs von Balthasar, Herrlichkeit, Bd. 11, Teil 2, Einsiedeln o.J. (1969), 479.



., Heute, wenn ihr seine Stimme hort ...~ 255

Johannes verneint dabei nicht das Geschaffene als solches, sondern
die Bindung an das Geschaffene. Seine Negation gilt der Negation: der
falschen Haltung gegeniiber den Dingen dieser Erde. Nicht die Dinge
sollen zu Nichts werden, sondern das Hingen an ihnen, die Begierde
nach ihnen, das Wie-gebannt-auf-sie-Schauen. Denn ,,wer die Lust des
Begehrens nicht iiberwindet, wird nicht die dauernde heitere Freude an
Gott mittels der Geschopfe (!) und Werke Gottes genieBen* (S III 26,6).

Darum fiigt Johannes — was dem deutschen Ubersetzer leider entgan-
gen ist — dem Hirtenwort ,,Wer nicht allem entsagt, was er besitzt, kann
mein Jiinger nicht sein“ (Lk 14,33) ausdriicklich hinzu: ,,Wer nicht al-
lem entsagt, was er mit dem Verlangen besitzt“ (S 1 5,2). In diesem Sinne
konnte auch David sich arm nennen, obwohl er doch offenbar reich
war. Denn ,,sein Wille hing nicht am Reichtum® (S I 3,4).

Die rechte, im wortlichen Sinne ,,geldste” Haltung dieser Erde gegen-
iiber findet Johannes bei Paulus: ,,Wer kauft, soll sich verhalten, als
wiirde er nicht Eigentiimer. Denn die Gestalt dieser Welt vergeht.” (vgl. 1
Kor 7,29-31)

Ldost euch von Bindungen des Geistes

Entsprechendes gilt auch von den Dingen des Geistes. Sie sind in sich
gut — solange wir sie uns eine Hilfe sein lassen, sie zu liberschreiten auf
dem Wege zu dem unendlich anderen Gott. Sie sind schlecht, wenn wir
uns an ihnen festmachen, wenn wir sie haben und behalten wollen,
wenn sie — durch unsere falsche Haltung ihnen gegeniiber - sich uns in
den Weg stellen.

— Der Verstand kann philosophische Lehrgebdude errichten. Doch
eine absolute Philosophie kann er nicht formulieren, weil es sie nicht
gibt. Absolut ist nur einer, und der ist nicht in Begriffe, Lehrsitze, Sy-
steme zu fassen — auch nicht in das System einer Philosophie, die die
Katholiken jahrhundertelang als die ,,philosophia perennis®, als ,,Ewige
Philosophie“, ansahen. Jede Philosophie ist etwas, was man hinter sich
lassen muB auf dem Wege zu dem, der allein endgiiltig ist und Endgiilti-
ges zu sagen hat.

Der Verstand kann auch theologische Sitze formulieren — und dabei
vergessen, daBl jede Theologie der Versuch ist, Unsagbares auszusagen,
ein Versuch, der immer zum Scheitern verurteilt bleibt. Keine Theologie
kann das von ihr Gemeinte adiquat ausdriicken, weil es nichts dem Ge-
meinten Adidquates gibt. Das gilt auch fiir die Theologie der Neuschola-
stik, die manchen heute wieder als der Gipfel der Perfektion erscheinen
will, weil in ihr alles so klar und iibersichtlich und wohlgeordnet war



Walter Repges 256

und sie auf alle Fragen eine Antwort wuBlte. Doch unsere Fragen sind
viel mehr, und die Sehnsucht unseres Herzens ist viel gréBer, als daB sie
von irgendeinem noch so klaren Lehrgebdude beantwortet werden
kénnten.

Und schlieBlich bietet unser Verstand Raum fiir Visionen, Offenba-
rungen, innere Ansprachen, die vielleicht von Gott selber stammen
konnten, die aber alle nicht Gott selber sind. Und darum gilt auch von
ihnen (was heute moglicherweise aufs neue zu sagen notwendig ist): Es
lohnt sich nicht einmal zu fragen, ob sie von Gott stammen oder nicht;
es ist Zeitvergeudung, sich bei ihnen aufzuhalten, wenn Wichtigeres an-
steht; zu bedauern ist, wer es dennoch tut. Gott ist anders, Gott ist gro-
Ber, Gott ist wirklicher als jedes Bild von Gott. Er ist unser Ziel.

Darum sagt Johannes: Was der Verstand erfassen kann, vermag ihm
niemals Treppe zu sein, um darauf zu Gott emporzusteigen. Denn Gott
ist jenseits allen Wissens. Um zu Gott zu gelangen, muB3 man im Nicht-
wissen wandeln und nicht im Wissenwollen. (Wissen—,,wollen“, sagt er
(S II 8,5) — denn falsch ist nicht das Wissen, sondern das Besitzenwol-
len, das Sich-daran-klammern, das Dabei-stehen-bleiben.)

- Fiir das Geddchtnis gilt das gleiche. Wir sollen uns nicht an Vergan-
genes klammern, das wir im Gedéichtnis aufbewahren. Das Vergangene
ist in besonderem MaBe Ausdruck der Zeitlichkeit, die nicht Ewigkeit
ist. Und wenn es noch so sehr Halt bedeuten mag, Sicherheit zu geben
verspricht, Geborgenheit verheift: Wir sind nicht fiir die Vergangenheit
geschaffen, sondern fiir die Zukunft. Wir sollen nicht riickwirts
schauen, sondern vorwirts. Wir sollen nicht trauern um das, was wir ver-
loren haben, sondern hoffen auf das, was uns verheilen ist.

Das gilt fiir alles, was uns lieb und teuer war: tridentinische Messe,
fiir alle gleichermaBen verbindliche Katechismuswahrheiten, eindeutige
Verhaltensnormen. Nichts Zeitliches hat Ewigkeitswert, auch nicht die
zeitlichen Ausdrucksformen des Ewigen.

Natiirlich soll der Mensch, so schreibt Johannes wortlich (S 11 15,1),
»hicht unterlassen, an das zu denken und sich dessen zu entsinnen, was
er tun und wissen muf}; denn falls er nicht daran hingt, kann es ihm
nicht schaden“. ,Falls er nicht daran hingt“ - das ist die Gefahr: daB
man das Mittel fiir mehr hélt als ein Mittel; daB man den Weg fiir das
Ziel selbst ansieht und das, was man hat, fiir das hilt, was man erwartet.

Darum ist es besser, sich frei zu machen von der Sehnsucht nach Ver-
gangenem. Man lasse es ins Vergessen entsinken wie etwas Storendes, so
als ob es die Gedachtniskraft gar nicht gibe (S III 2, 14). Man hoffe viel-
mehr auf das, was es noch nie gegeben hat — und ,,stehe fest“ nicht in
dem, was man hat, sondern ,,in dem, was man erhofft“ (Hebr 11,1).



., Heute, wenn ihr seine Stimme hort ... " 257

— Freiheit des Willens, um zu lieben, gibt der Freiheit des Verstandes,
um zu glauben, und der Freiheit des Gedichtnisses, um zu hoffen, erst
ihren Sinn. Denn die Liebe ist die Vollendung beider. Und die Liebe al-
leine bleibt.

Mit diesem Hinweis schickt Johannes (S III 16,1) sich an, auf die
Notwendigkeit hinzuweisen, auch den Willen frei zu machen von allen
irdischen Fesseln, Fixierungen, ,, Leidenschaften, wie er sich ausdriickt.
Er schickt sich an: denn bei der Erérterung dieses Themas bricht sein
Buch ,,Empor den Karmelberg® plétzlich ab. Von den Leidenschaften,
die den Willen emporheben sollten, ihn aber nur zu oft mitten im Wege
festhalten, behandelt es nur die Freude. Dabei verweist er auch auf die
Freude, die viele an religiosen Brauchen, Bildern, Andachtsgegenstian-
den und Andachtsstitten finden, die aber allzu leicht dazu fiihrt, da3
man nur noch tut, ,,wozu man Lust hat*, und so im Grunde nur sich sel-
ber sucht und daB man den vergiBit, auf den alle diese Dinge verweisen,
und das vergiBit, worauf dieser eine wartet: unsere Liebe.

Johannes 14Bt es bei seiner geradezu unverbliimten Kritik an einer
verduBerlichten Religiositit, von der wir uns frei machen sollen, an
Deutlichkeit nicht fehlen. ,,Ein wahrhaft frommer Mensch wendet seine
Andacht vor allem dem Unsichtbaren zu.” (S III 35,5) ,,Sind Hingabe
und Glaube da, geniigt jedes Bild. Sind sie nicht da, geniigt keines.* (S
111 36,3) ,,Man hinge den Willen nicht an Zeremonien und Gebetswei-
sen, die Christus nicht lehrte.“ (S III 34,4)

Die Zahl solcher Ausspriiche lieBe sich beliebig vermehren. Sie alle
kiinden nur dieses eine: Weitergehen. Sich nicht an das klammern, was
im Grunde {iberfliissiger Zierat ist. Alles iibersteigen und Gott alleine
Gott sein lassen.

Lost euch von euch selbst

Das Kreisen um bestimmte, eifersiichtig gehiitete religiose Ausdrucks-
formen ist im Grunde genommen ein mehr von der Angst als von der
Freiheit diktiertes Kreisen um sich selbst. Es ist Festhalten an sich - an-
statt sich loszulassen. Es ist Verhirtung des Herzens — statt Offnung. Es
ist Habenwollen - statt Hingabe.

Diese letzte, tiefste, schier unausrottbar scheinende Fixierung - die
Fixierung auf sich selbst — geifielt Johannes unter Nennung der sieben
Hauptsiinden, die alle Ausdruck der Nicht-Liebe, des Egoismus, des
Pharisdismus sind. Denn den Pharisdern - den bedauernswerten Men-
schen, die von sich selbst nicht loskamen - gilt das siebenfache Wehe
des Herrn (Mt 23, 13-29).



Walter Repges 258

Der Herr meint damit uns alle — und die Gefahren, die uns drohen,
auch wenn wir ein religiéses Leben fithren wollen: die Gefahr des Hoch-
mutes, der seiner selbst ach so sicher ist; die Gefahr der geistigen Hab-
sucht, die den einen sich an Heiligenbilder, Rosenkrinze, Reliquien
klammern 1463t und den anderen an Institutionen, Organisationen, Grof-
kundgebungen; die Gefahr der geistlichen Sinnenlust, die oft daher
rithrt, dal man voller Angst auf das nur starrt, was man vermeiden
mochte; die Gefahr des Zornes und des unangebrachten Eifers, der die
Geduld nicht kennt; die Gefahr des Neides, der anderen nicht gonnt,
was man fiir sich alleine haben will; die Gefahr der Trigheit, die aufhért
Gott zu suchen, wenn sich herausstellt, daB er nicht so ist, wie man ihn
sich ertrdumt, und nicht das tut, was man von ihm erwartet; die Gefahr
der geistlichen GenuBsucht, die eben daraus erwichst, da man nicht
Gott und Gottes Willen, sondern sich selbst und seinen eigenen Willen
sucht.

Dieser letztgenannten Gefahr erliegen die, die nicht genug beichten
und kommunizieren kénnen, um auf diese Weise Gnaden einzuheimsen.
Dieser Gefahr erliegen aber auch diejenigen, die — und das sagt Johan-
nes vom Kreuz! - ,,angezogen vom GenuB, den sie dabei finden, sich
durch mancherlei BuBliibungen zugrunderichten oder sich durch Fasten
schwiichen... Das sind sehr unvollkommene Leute, denen der Verstand
mangelt. Sie lassen Unterwerfung und Gehorsam beiseite, der doch die
BuBiibung der Vernunft und die wahre Unterscheidungsgabe ist, das
Gott wohlgefillige Opfer. Anstelle dessen verrichtet man kérperliche
BuBwerke, die nur noch eine tierische Bufle sind, weil man sie wie die
Tiere um des Geschmackes willen iibt, den man darin findet* (N 1
6,1-2).

(Ob diejenigen, die heute verstindlicherweise einer permissiven Welt
Opfer, Zucht und Selbstkasteiung entgegensetzen wollen, auch wissen,
in welche Gefahr sie sich damit begeben — und welchen Gefahren sie
diejenigen ausliefern, die sich ihnen anvertrauen?)

Hort auf die Stimme des Herrn

Gott ist Liebe

Von sich selber kann man sich alleine nicht befreien. Das muf} ein ande-
rer tun. Das Ich wird frei vom Kreisen um sich selbst durch die Begeg-
nung mit dem Du: indem es den Zuspruch eines Du erfihrt und selbst
dem Du sich zuspricht. Der Mensch wird frei, indem er liebt.



,, Heute, wenn ihr seine Stimme hort ...~ 259

Das hat Johannes erfahren, als er Gott begegnete. Hingerissen, ver-
nichtigt und beseligt hat er das Geheimnis schlechthin geschaut und ge-
sehen: Das, was hinter allem steht, ist ein Gegeniiber, ein Jemand, ein
Du. Das Absolute ist kein Ding, iiber das man verfiigen konnte. Das Ab-
solute ist kein Begriff, den man erkldren kénnte. Das Absolute ist Liebe.

Dieses Gegeniiber offenbarte sich ihm als Zuspruch, Zuwendung, Da-
sein-fiir. Er erfuhr es als eine Stimme, die Stimme ist, auch wenn sie
schweigt; als Musik, die wohlklingend ist, auch wenn sie verstummt; als
Mahl, das den, der es genieBt, zum zweiten Mal erschafft (C A 14). Jo-
hannes, dem Dichter, wollen die Worte nicht geniigen, um nur das eine
zu besingen: Gott ist Gott fiir mich. Gott will mir sich schenken. Gott ist
Liebe — Liebe zu mir!

Ein Zweites erfihrt Johannes, indem er Gott erfihrt: Gottes Liebe
macht, daB auch wir ihn lieben. Er sah es an sich selbst. Diese Stimme,
die ihn rief, diese Musik, die ihn in ihren Bann schlug, diese Speise, die
ihn verwandelte, lieBen ihn mit unwiderstehlicher Gewalt vor Liebe ent-
brennen (C A 14). ,Kein andres Amt hab’ ich jetzt mehr als nur das
eine: Liebe iiben.“ (C A 19) Und er wurde inne: das ist das Gesetz der
Welt. Alles Sehnen, Streben, Hoffen dieser Erde, das alles iibersteigen
wollende Verlangen nach dem Absoluten ist Antworten auf Gottes Ruf,
ist von Gott gewirkte Gegenliebe. Ja, alle unsere Aktivitét, auch und erst
recht unser Bemiihen, uns von dem Fixiertsein auf Vergéngliches zu be-
freien, ist eingeborgen in, erméglicht und getragen von Gottes Tun, ist
Mitarbeit mit ihm, ist im tiefsten Passivitit, gewéhren lassen, den wirken
lassen, der der eigentliche Motor der Geschichte der Welt und unseres
Lebens ist.

Und noch ein Drittes wird ihm bewufit: Das Eigentliche — das Ange-
sprochenwerden, das Zuwendung-Erfahren, die Liebe - kann man nicht
machen. Das Beste — und Wichtigste! - muB3 man sich schenken lassen.
Denn wenn Gott Zuspruch ist, dann erfihrt ihn nur, wer auf ihn hort.
Wenn Gott Musik ist, dann vernimmt ihn nur, wer selber schweigt.
Wenn Gott Speise ist, dann kommt er nur zu dem, der seinen Mund ihm
offnet.

Johannes erinnert wiederholt daran. Einmal zitiert er das Psalmwort:
Lernet leer zu sein von allen Dingen, und ihr werdet sehen, daf} ich
Gott bin.“ (S II 15,5) Ein anderes Mal schreibt er den Karmelitinnen in
Beas: ,,Wer mit beladenen Hinden vor Gott hintritt, der kann seine Ga-
ben nicht mehr ergreifen.“ Er meint damit immer dasselbe: Liebe er-

4 Deutsche Ubersetzung Band 4 seiner in Einsiedeln erschienenen Sdmtlichen Werke, 1964,
132.



Walter Repges 260

fahrt nur der Arme, der nichts vorzuweisen hat, womit er Gott gegen-
iiber eigene Forderungen begriinden kénnte.

Der Glaube ldfit uns die Liebe finden

Diese Haltung des Hérens, des Empfangens, der leeren Hiande nennt Jo-
hannes in Ubereinstimmung mit der Bibel ,,Glaube*.

Es ist der Glaube der Toren, der Schwachen, der Verachteten (1 Kor
1,26-30), der unmiindigen Kinder, denen der Vater offenbart, was er
den Weisen und Klugen verbirgt (Mt 11,25), derer, die ein reines Herz
haben und die darum Gott schauen werden (Mt 5,8). Es ist der Glaube
der Jungfrau Maria, die offen, bereit und frei war fiir Gott. Es ist der
Glaube, den Jesus selbst uns vorgelebt hat durch seine Armut, durch
sein Verlassensein, durch sein Kreuz, das zum Inbegriff eines Lebens
wurde, das ihn von sich selber nichts, aber auch gar nichts erwarten lieB3,
von Gott dagegen alles.

Ein solcher Glaube 14Bt uns alle Bilder, Manifestationen und auch
Aussagen des Glaubens iiberschreiten, alles, was uns auf dem Wege zum
Absoluten aufhalten will, vor allem uns selbst. Und er 148t uns den ganz
anderen, jenseitigen, unendlich fernen und gerade darum unendlich na-
hen Gott finden. Aber nicht so finden, wie man einen Gegenstand fin-
det, der unser Haben vermehrt. Auch nicht wie einen theologischen
Lehrsatz, der unser Wissen mehrt. Sondern so, wie man die Liebe findet:
die Liebe, die den, der sie findet, selbst zur Liebe bewegt.

Darum ist der Glaube zugleich Engagement, Hingabe an Gott und
das, was Gott von uns verlangt: Liebe.

Denn an die Liebe glauben heiBt nicht nur, sich der Liebe 6ffnen, son-
dern zugleich auch, sich dieser Liebe wiederliebend hingeben.

Der Glaube der Bibel ist die Beschauung der Mystik

Was Johannes in seinem Buch ,,Empor den Karmelberg* in Uberein-
stimmung mit der Bibel ,,Glaube“ nennt, das nennt er in seinem Buch
»Die dunkle Nacht“ in Ubereinstimmung mit der mystischen Tradition
des Abendlandes ,,Beschauung“ bzw. ,,Kontemplation*.

Beide — Glaube und Kontemplation - bezeichnen dieselbe Haltung —
ndmlich die des Aufmerkens, der Bereitschaft, des Zur-Verfiigung-Ste-
hens. Beide richten sich auf dasselbe Ziel — den jenseitigen Gott, von
dem die Bibel sagt, daf} er ,,in unzuginglichem Lichte wohnt* (I Tim
6,16), und Dionysius, der Areopagit, bekennt, daB die Kunde von ihm



., Heute, wenn ihr seine Stimme hort ...“ 261

,.€in Strahl der Finsternis“’ sei. Beiden schreibt Johannes dieselbe Wir-
kung zu, ndmlich uns zu reinigen, zu ldutern, frei zu machen von dem
,,COr curvatum in seipsum®, dem ,,in sich verkriimmten Herzen®.

Johannes benutzt die Worte, Begriffe, Vorstellungen zweier Uberliefe-
rungen zunichst und vor allen Dingen, weil er Worte braucht, um das
letztlich Unsagbare, das ihm widerfuhr, auszusagen, und weil er dabei
eben auf das zuriickgreifen muB3, was er kennt — will er sich nicht ganz in
Schweigen hiillen.

Der Riickgriff auf die biblische Uberlieferung des Glaubens bestitigt
ihm einmal die Richtigkeit seiner Erfahrungen und zum anderen aber
auch ihre Allgemeingiiltigkeit: Der Gott, dessen Anwesenbheit er erfuhr,
ist der Gott der Propheten, der Gott Jesu, der Gott aller — und der
Glaube, der ihn diesen Gott finden lieB, ist zusammen mit der Not, dem
Verzichten-Miissen auf irdischen Halt und der Dunkelheit, die ihn cha-
rakterisieren, der Weg fiir alle.

Der Riickgriff auf die mystische Tradition der Kontemplation gestat-
tete ihm, sie mit der biblischen Tradition zu versGhnen, sie zu taufen
und so von den Schlacken des Platonismus, die ein Dionysius noch
nicht ganz abzuschiitteln vermochte, zu reinigen.

Beide Uberlieferungen sind ihm wichtig: die Mystik, weil sie davor zu
bewahren hilft, den Durst nach dem Unendlichen an den triilben Gewds-
sern des Endlichen zu stillen; die Bibel, weil sie davor bewahrt, {iber
dem Schauen das Antworten der Liebe zu vergessen.

Die Ineinssetzung von Glaube und Kontemplation machte ihm auch
deutlich, daB3 selbst die Meditation nicht alles ist.

Die Meditation - damals eher verstanden als methodische, von Ver-
nunft und Willen kontrollierte Betrachtung der geoffenbarten Wahrhei-
ten — hatte ihren Siegeslauf begonnen seit den Tagen der devotio mo-
derna und Ludolf des Karthiusers. Bis heute gilt sie vielen als das un-
umgiingliche Mittel, den Glauben zu bewahren, zu vertiefen und fiir das
Leben fruchtbar zu machen.

Johannes exemplifiziert nun an dem Beispiel der Meditation, wie ge-
fihrlich es ist, das, was nur Mittel sein soll, zum Ziel zu machen. Dal} er
gerade die Meditation wihlt, um an ihr zu zeigen, wovon wir uns be-
freien miissen auf dem Wege zu Gott, liegt natiirlich daran, daf sie auch
fur ihn selbst Mittel zum Ziel gewesen war. Sie war es fiir seinen Stand,
und sie war es fiir seine Zeit. Aber das Evangelium fordert sie nicht. Das
Evangelium fordert den Glauben, und wenn etwas sich an die Stelle des

3 De Mystica Theologia, c. 1, § 1, PG 3, 999. Von Johannes wiederholt zitiert, z.B. S1I1 8, 6
und N II 5,3.



Walter Repges 262

Glaubens setzen will, geh6rt es zu den Dingen, deren Existenzberechti-
gung wir mit Johannes kritisch iiberpriifen miissen.

Die Gefahr, die Johannes sieht und auf die er uns aufmerksam ma-
chen will, ist einerseits, da3 man die Bilder von Gott fiir Gott selber hiilt
und davon nicht loskommt, und andererseits, da man nur noch um sich
selber kreist. Von beidem befreit die Kontemplation. Sie ist das Los-
von-sich, das Offensein fiir die Wirklichkeit, das Wachsamsein, zu dem
der Herr uns mahnt - und damit etwas qualitativ anderes, namlich eine
Kehre um 180 Grad, eine Verlagerung des Mittelpunktes der Existenz
aus dem Ich in das Du.

Johannes will gewifl nicht die Meditation in Bausch und Bogen ver-
dammen. Aber er will sie an die richtige Stelle riicken. Sie ist gut — als
Durchgangsstadium. Sie ist schlecht — als Endziel.

Aber wovon soll der Glaube leben? Er lebt davon, dal man sich von
allem, was sich zwischen uns und Gott schieben will, befreit, da man
tatsichlich alles in Frage stellt, daB man zum SchluB nichts mehr hat -
keine garantiert richtige Methode, keine Sicherheit, keinen Rechtsan-
spruch. Denn auch fiir die Meditation gilt, was Johannes schreibt: ,,Das
Verlassen des Weges ist das Betreten des Weges. Und das Lassen der ei-
genen Weise ist das Eingehen ins Ziel.“ (S II 4,5)

Was bleibt — und das gilt fiir alle —, sind die leeren Hinde.

Und bleibet Horende

In actione contemplativus

Die Haltung des Glaubens bedeutet ,, mit grenzenloser Gelassenheit le-
ben*, wie Johannes wortlich schreibt (L 4, 15), ohne Hast und ohne HaB,
wissend, dall Gott es ist, der ,,alles in allen wirkt* (1 Kor 12,6). Sie be-
deutet, zur Verfiigung stehen, Zeit haben, dasein fiir. Sie bedeutet leben
wie Maria.

Der Bote des Himmels trifft sie auf vielen Verkiindigungsbildern als
Betende. Maria sagt aber nicht: Ich will zuerst noch das, was ich mir
selbst zu tun vorgenommen hatte, abschlieBen, konkret: diesen Psalm zu
Ende beten (Johannes wiirde sagen: meine Meditationsstunde beenden).
Sie ist vielmehr sofort da. Gottes Ruf ist ihr wichtiger als alle eigenen
Vorsitze.

Und noch etwas sagen diese Bilder. Sie sagen: Das ist Maria schlecht-
hin. Das ist kennzeichnend fiir ihr ganzes Leben. Sie vernimmt Gottes
Ruf nicht nur, als der Bote ihr in Nazaret erscheint. Sie vernimmt ihn
auch, als Elisabet in ihrem hohen Alter noch ein Kind erwartet und der



. Heute, wenn ihr seine Stimme hort ...~ 263

Hilfe bedarf. Sie vernimmt ihn auch, als sie die Verlegenheit der Gastge-
ber in Kana bemerkt. Sie vernimmt ihn auch, als es gilt, unter dem
Kreuze Jesu auszuharren. Immer ist sie bereit — das ist die Haltung der
immerwihrenden Jungfriulichkeit; ,semper virgo®, betet die Kirche in
dem Hymnus zur Vesper an Marienfesten.

Hieronymus Nadal hat zusammen mit der ignatianischen Tradition
fiir diese Haltung die Formulierung ,,in actione contemplativus®, ,,kon-
templativ im Tun* geprégt. Er meint damit ein Doppeltes:

Einmal soll das Offensein fiir den Anruf Gottes in all unserem Tun
gegenwirtig bleiben. Der Gldubige, der Kontemplative im Sinne des Jo-
hannes vom Kreuz und im Sinne Nadals, ist nie festgelegt auf eine be-
stimmte Vorstellung von Gott. Er weiB, daB3 Gott anders ist als jedes
Bild von Gott und daB Gott darum immer neu zu ihm spricht. Er ent-
deckt Gott in der aus seiner Hand hervorgegangenen Schopfung. Er er-
kennt Gott in den ihm begegnenden Menschen. Er sieht Gott in der Ge-
schichte, deren Herr er ist. Er beherzigt, was Edith Stein, des Johannes
groBe Schiilerin und geistliche Tochter, schreibt: ,Im Grunde ist jede
sinnvolle Forderung, die mit verpflichtender Kraft vor die Seele tritt, ein
Wort Gottes.“¢

Der Kontemplative sieht im Leben eben nicht die Gelegenheit zur
Selbstverwirklichung durch Realisierung eigener Pline. Sondern er sieht
im Leben eine Gelegenheit, zur Verfiigung zu stehen, zu helfen und zu
dienen und sich selbst vergessend sich zu verwirklichen. Darum sucht er
Gottes Willen im Anruf der Gegenwart zu erfahren, offen zu sein fiir die
Anliegen der Zeit, fiir die Bediirfnisse der Menschen, fiir die Welt, die
ihn umgibt.

Die Aufforderung, ,,in actione contemplativus“ zu sein, verweist aber
auch auf die Notwendigkeit, in aller Aktion Augenblicke des Atemho-
lens, der Besinnung sich zu reservieren. Denn leider ist es ja so, daB wir
nicht ,,von selbst” in den Dingen Gottes Spuren erkennen, in den Men-
schen Gottes Stimme vernehmen, in der Geschichte Gottes Werk sich
realisieren sehen; daB wir nicht ,,von selbst* uns die Haltung der Bereit-
schaft bewahren, auf den an uns ergehenden Ruf zu antworten; und
schlieBlich: daB wir nicht ,von selbst“ auch die Antwort auf die Fragen
wissen, die wir vernehmen. Denn was niitzt es, die Verlegenheit der
Gastgeber in Kana zu bemerken, wenn man nicht zu antworten weif:
,Was Er euch sagt, das tut.“ Was niitzt es, wie Paulus die Bitte zu ver-
nehmen: ,Komm heriiber nach Mazedonien“, wenn man nicht weil,
was man den Mazedoniern zu bringen hat. Was niitzt es, der Aufforde-

s Edith Stein, Endliches und Ewiges Sein, Werke II, Louvain/Freiburg 1950, 409.



Walter Repges 264

rung des Apostels gemiB alles zu priifen, wenn man das andere Wort
des Apostels nicht beherzigt: ,,Es ist der geisterfiillte Mensch, der iiber
alles urteilt.“ (1 Kor 2,15) Darum miissen wir uns zuriickziehen zum Ge-
bet, miissen wir das Wort der Bibel lesen, miissen wir am Gemeindegot-
tesdienst teilnehmen. Darum miissen wir, wie Paulus sagt, ein geistliches
Leben fiihren, fiir das es kein Patentrezept gibt auBler dem einen, das Jo-
hannes nennt: ,sich losmachen von allen Methoden, sobald die rechte
Zeit dafiir gekommen ist und der gegebene Zustand es zum Fortschritt
verlangt“ (S IT 12,8).

Hérend bleiben muf3 ein jeder

Die Mahnung, ,.in actione contemplativus“ zu sein und es zu bleiben,
gilt fiir jeden. Sie gilt nicht nur fiir die, von denen wir sagen, sie gehor-
ten einem kontemplativen Orden an. Sie gilt erst recht nicht nur fiir die,
denen es vergdénnt war, so wie Johannes oder Teresa von Avila oder
Paulus, Gottes Anwesenheit unmittelbar zu erfahren. Denn Gott erhebt
nun einmal nicht alle, die ein geistliches Leben fithren, zur Beschauung
- ,.nicht einmal die Halfte“, meint Johannes (N 19,9). Natiirlich gibt es
Stufen auf dem Wege zu Gott. Johannes zihlt sie auch auf. Aber er tut
es, um die verschiedenen Wirkungen, die das Handeln Gottes in uns
hervorruft, zu beschreiben und die unterschiedlichen Forderungen Got-
tes an uns aufzuzihlen. Er tut es nicht, um zu sagen, auf welcher Stufe
einer erst einmal stehen miisse, um ein Leben im Sinne des Evangeliums
fithren zu kénnen und ein ,,in actione contemplativus“ zu sein.

Man kann diese Haltung des Hoérens lernen, indem man auf die
Stimme derer hort, denen Gott die Gnade der Beschauung geschenkt
hat. Denn Gott schenkt dieses wie jedes Charisma, um den ganzen Leib,
die Kirche, aufzubauen. ,Jedem wird die Offenbarung des Geistes ge-
schenkt, damit sie anderen niitzt“, schreibt Paulus (1 Kor 12, .

Vor allem lernt man, indem man auf Jesus schaut. ,Schau auf den
Menschgewordenen®, mahnt Johannes (S II 22,6), ,,und du wirst mehr
finden, als du denkst.“ Und Jesus hat uns gelehrt, die Vogel des Him-
mels zu betrachten und an ihnen zu erkennen, wer Gott ist und wie er
handelt. Jesus hat uns gelehrt, in dem Flehen des Blinden, in dem Rufen
des Aussitzigen, in dem Betteln der Syrophénizierin den Aufruf Gottes
zu vernehmen. Jesus hat uns gelehrt, in dem Kreuz, das ihm die religis-
sen und die staatlichen Autoritdten auf die Schultern legten, den Willen
des Vaters zu bejahen.

Wir sollten sagen wie Petrus: ,,Meister, wir haben die ganze Nacht ge-
arbeitet und nichts gefangen. Doch wenn du es sagst, werde ich die



., Heute, wenn ihr seine Stimme hort ... 265

Netze auswerfen.“ (Lk 5,5) Meister, die ganze Zeit habe ich mich be-
miiht, erst einmal ein Kontemplativer zu sein, bevor ich mich der Welt
zuwandte. Doch wenn du es sagst, will ich schon jetzt ein ,,in actione
contemplativus* sein: offen sein und bereit — Zeit haben - zur Verfi-
gung stehen, so glauben, wie du selbst es mir vorgelebt hast, du selbst
und Maria, meine groBe Schwester.

Horend bleiben muf3 auch die Kirche insgesamt

,,In actione contemplativus* hei3t auch fiir die Kirche insgesamt: héren
auf den Anruf der Geschichte und bereit sein, diesem Anruf zu geniigen,
und in aller Aktivitit dem Geist gedffnet bleiben.

Nach der ausdriicklichen Absicht der Pastoralkonstitution ,,Die Kir-
che in der Welt von heute* will die Kirche ihren Blick von sich weg hin-
aus in die Welt lenken, damit Freude und Hoffnung, Sorge und Angst
der Welt auch Freude und Hoffnung, Sorge und Angst der Kirche seien.
Sie schlieBt damit ausdriicklich eine Epoche ab, in der sie sich auf sich
selbst zuriickzog und gegen die Welt verbarrikadierte, in der sie auf neue
Formen des Denkens zu Beginn dieses Jahrhunderts mit dem Antimo-
dernisteneid reagierte; in der sie sich gegen neue Erkenntnisse der histo-
rischen Forschung abschirmen wollte und z.B. das Imprimatur zu der
Reformationsgeschichte von Joseph Lortz unter anderem davon abhin-
gig machte, daB dieser den Satz ,Luther war ein groBer Beter* abén-
derte in: ,,In Luther war eine groBe Kraft des Betens“; in der sie Theolo-
gen wie Henri de Lubac und Yves Congar, die sich nicht damit begnii-
gen wollten, bereits Bekanntes noch einmal bekannt zu machen, ihren
Lehrauftrag entzog.

Aus dem reichen Schatz, der ihr anvertraut ist, soll sie jedoch nicht
nur Altes, sondern immer auch Neues hervorholen (vgl. Mt 13,52). Sie
muB offenbleiben fiir den Geist des Herrn, der weht, wo er will (Joh 3,8)
— nicht nur dort, wo wir ihm zu wehen vorschreiben méchten. Sie muf3
Raum geben den Heiligen, die Gott ihr sendet, wissend, daB sie, die Kir-
che, aufgebaut ist nicht auf dem Fundament der Apostel allein, sondern
auch der Propheten. Auch hier gilt die Mahnung des Johannes, auf Je-
sus selbst zu schauen. Er war der Einbruch des Gottlichen in seine Zeit,
der er vorhalten muBte, daB sie iiber all ihren festgefiigten, wohlgeord-
neten und Halt gebenden Strukturen Gott selbst vergessen hatte. Fiir
einen Mann wie Jesus blieb kein Platz in dieser verkrusteten religidosen
Welt, die nur um sich selbst kreiste. Das einzige Schema, in das er pafite,
war das eines Stérenfrieds, Aufriihrers, Gotteslisterers, dessen man sich
so schnell wie méglich zu entledigen suchte.



Walter Repges 266

Frei der Welt gegeniiber und frei dem Wehen des Geistes Gottes ge-
geniiber kann die Kirche nur sein, wenn sie auch frei nach innen ist,
wenn sie sich in keinster Weise damit zufrieden gibt, daB der Glaube
sich auf die Einhaltung von Vorschriften reduziert, und das auch
nur, weil die Furcht vor Strafe das gebietet. Ausfiihrlich und aus-
driicklich geiBBelt Johannes diesen Willen zur Macht iiber die Seelen. Fiir
Johannes gibt es ,keine Entschuldigung fiir den, der die von ihm be-
treute Seele niemals aus seiner Gewalt entldt* (L 3,57) und so letztlich
nur Gott hindert, selbst der Seele Fiihrer zu sein, und die Seele hindert,
sich Gott als ihrem eigentlichen Fiihrer anzuvertrauen. Dem Evange-
lium gemiB ist die Schaffung und Erhaltung solcher Abhingigkeiten in
der Kirche nicht. Jesus verurteilt ausdriicklich die AnmaBung, sich zum
Herrn und Meister iiber andere aufspielen zu wollen (Mt 23,8-12), und
verweist auf sein eigenes Beispiel: ,,Der Menschensohn ist nicht gekom-
men, sich bedienen zu lassen, sondern um zu dienen.“ (Mk 10,45) Und
Jesu Dienst besteht darin: Mut zu machen; Freiheit zu gewdhren zum
Wachsen-lassen; auf Gottes Liebe und Allmacht zu verweisen: ,,Fiirchte
dich nicht, du kleine Herde!* (Lk 12,32) ,,Mit dem Reich Gottes ist es
s0, wie wenn ein Mann Samen auf seinen Acker sit; dann schlift er und
steht wieder auf, es wird Nacht und wird Tag, der Samen keimt und
wichst, und der Mann weiB} nicht, wie.“ (Mk 4,26f) ,,Euer Vater weiB,
was ihr braucht. Und euer Vater hat beschlossen, euch das Reich zu ge-
ben.“ (Mt 6,32; Lk 12,32)

Der eingangs zitierte Text aus dem Okumenismusdekret des Zweiten
Vatikanischen Konzils fordert mehr als eine einmalige Erneuerung. Er
fordert eine stindige Erneuerung der Kirche. ,,Daf3 die Kirche von Tag
zu Tag geldutert und erneuert werde®, heifdt es im Absatz 4. Und im Ab-
satz 5 wird dieselbe Mahnung noch einmal aufgegriffen: ,,.Die Kirche
wird zu dieser dauernden Reform gerufen, deren sie allzeit bedarf.«

Wie die im Geiste des Konzils erneuerte Kirche morgen aussehen
wird, weil3 keiner. Nur das eine ist gewiB3: Sie muf3 morgen anders ausse-
hen als heute und iibermorgen anders als morgen. Denn solange sie un-
terwegs ist, darf sie sich nicht an das Gestern klammern. Solange sie un-
terwegs ist, bleibt ihr Wandern wie das Wandern Abrahams ein Zug ins
Ungewisse. Solange sie unterwegs ist, gilt von ihr, was Johannes von den
Israeliten schreibt: ,Einzig deshalb, weil sie eine Anhinglichkeit und
Erinnerung an die in Agypten genossenen Fleischspeisen und Gerichte
behalten hatten, konnten sie das zarte Engelsbrot in der Wiiste, das
Manna, nicht genieBen.“ Und Johannes fiigt hinzu, was fiir uns heute
gilt: ,Ebensowenig kann der Geist, der noch an etwas hiingt, die Won-
nen des Geistes der Freiheit verkosten.” (N 11 9,2)





