
Kirche unterwegs zum Menschen 
Katholische Theologie nach dem II. Vatikanum* 

Erich Schrofner, Nürnberg 

Es geht im folgenden nicht um eine Darstellung oder Beschreibung der 
nachkonziliaren Theologie, womöglich unter besonderer Berücksichti- 
gung der theologischen Linie des gegenwärtigen Papstes, sondern um 
die Herausstellung einiger Grundtendenzen des Konzils selber und de- 
ren Bedeutung für die gegenwärtige Theologie1. Anders gesagt, es geht 
um die Grundzüge einer Theologie im Sinne des II. Vatikanums. Das 
•nach" im Untertitel wäre daher im Lateinischen mit •secundum" (ge- 
mäß), nicht mit •post" (nachher) wiederzugeben. Dahinter steht die 
Überzeugung, daß das Wesentliche dieses Konzils - zumindest in Ansät- 
zen - schon in der besseren katholischen Tradition vor dem Konzil ent- 
halten war, und daß die Durchsetzung dieser Grundsätze in der Theolo- 
gie der Gegenwart noch weitgehend aussteht und durch konzilsfeindli- 
che Kräfte von links und von rechts bedroht ist. Dementsprechend ist 
das Konzil nicht als Bruch mit der Vergangenheit oder als totaler Neu- 
beginn zu verstehen, sondern als eine neue Schwerpunktsetzung auf der 
Grundlage einer Besinnung der Kirche auf ihr eigenes Wesen. 

Zum historischen Rahmen 

Das Mittelalter gilt nicht ohne Grund als die große Zeit des Christen- 
tums in Europa. Es ist die Zeit, in der das Leben der Menschen im priva- 
ten wie im öffentlichen Bereich weitgehend von christlichen Grundsät- 

* Die nachfolgenden Ausführungen geben mit geringfügigen Änderungen die Antrittsvor- 
lesung wieder, die der Verfasser am 9. November 1983 an der Erziehungswissenschaftli- 
chen Fakultät der Universität Erlangen-Nürnberg gehalten hat. Er ist dort als Professor für 
Katholische Theologie tätig. Die Redaktion 

' Auf eindrucksvolle Weise verfolgt ein ähnliches Ziel die kürzlich erschienene Festschrift 
zum 80. Geburtstag von Karl Rahner: Glaube im Prozeß. Christsein nach dem II. Vatika- 
num, hrsg. von E. Klinger u. K. Wittstadt, Freiburg 21984. Die über 40 Beiträge, die von 
hochgestellten Vertretern des kirchlichen Amtes und von zumeist renommierten Theolo- 
gen aus vielen Ländern stammen, sind in fünf Themenbereiche gegliedert: Zur Geschichte 
des Konzils; Auf dem Weg zu einem neuen Begriff der Kirche; Die Weichenstellungen in 
der Ökumene; Mensch und Offenbarung; Weltperspektiven des Christentums. Eine Fort- 
setzung der Rahner-Bibliographie ab 1979, getrennt nach Primär- und Sekundärliteratur, 
rundet diese bedeutende Festschrift ab. 



Erich Schrofner 268 

zen bestimmt war, in der die Repräsentanten der Kirche nicht nur für 
das Heil der Seelen zuständig waren, sondern für das Wohl der Men- 
schen auf allen Gebieten zu sorgen hatten, auf dem Gebiet der Politik, 
der Bildung, der Wissenschaft und Technik, des Sozialwesens usw. 
Nach dem bedrohlichen Niedergang des kirchlichen Lebens im Spätmit- 
telalter und der krisenhaften Zuspitzung in der Reformationszeit erlebte 
der Katholizismus im 16. und 17. Jahrhundert eine Erneuerung und 
Neubelebung, die in mancher Hinsicht an mittelalterliche Glanzzeiten 
erinnern könnte.2 Die Kehrseite dieser Entwicklung war, daß ein großer 
Teil der abendländischen Christenheit nicht mehr zur katholischen Kir- 
che gehörte, und daß das Streben nach konfessioneller Abgrenzung auf 
beiden Seiten thematische Engführungen und Fixierungen nach sich 
zog, die uns heute noch zu schaffen machen und die es in der vorrefor- 
matorischen Kirche in dieser Form überhaupt nicht gegeben hat.3 

Die Tendenz zur Abgrenzung, zur Verengung und damit auch zur Ver- 
armung der Theologie breitete sich in der Folgezeit auf immer neue Ge- 
biete aus. Sie äußerte sich vor allem in der negativen Reaktion der Kir- 
che auf die als bedrohlich empfundene Entwicklung der modernen Wis- 
senschaft4, aber auch in der ablehnenden Haltung gegenüber dem neu 
erwachten Freiheitsbewußtsein vieler Menschen und den Versuchen sei- 
ner politischen Durchsetzung5. Bis zum Ende des 19. Jahrhunderts wa- 
ren die Päpste vorwiegend damit beschäftigt, die alte Ordnung in Kirche 
und Gesellschaft gegen die vielfältigen wirklichen oder vermeintlichen 
Bedrohungen der neuen Zeit zu verteidigen6. 

2 Die tragenden Säulen der katholischen Reform - im Unterschied zu der vielfach politisch 
und militärisch geprägten Bewegung der Gegenreformation - waren die Erneuerung der 
Frömmigkeit und der Seelsorge, vor allem durch neue Orden und Laiengemeinschaften; 
die Reform der römischen Kurie und der gesamten kirchlichen Verwaltung durch verant- 
wortungsbewußte Päpste und Bischöfe; eine Erneuerung der Theologie im Sinne des hl. 
Thomas von Aquin; der Aufschwung der Mission im Gefolge der Entdeckung und Erobe- 
rung der •neuen Welt" sowie die Abhaltung und Durchführung des Konzils von Trient. 
3 Beispiele solcher Verengungen sind die scharfen Gegensätze von Schrift und Tradition, 
von Wort und Sakrament, von Glauben und Werken, von Gnade und Verdienst in den 
Theologien dieser Zeit. Vgl. auch G. Albergio, Das Konzil von Trient in neuer Sicht in- 
Concilium 1 (1965) 574-583. 
4 Die Namen Kopernikus bzw. Galilei und Darwin signalisieren das gestörte Verhältnis 
der Kirche zur neuzeitlichen Wissenschaft, wobei sich die Beziehung zu den Geisteswis- 
senschaften trotz einzelner rühmlicher Ausnahmen von jener zu den Naturwissenschaften 
nicht grundsätzlich unterscheidet. 
5 Das vielbeklagte Bündnis zwischen Thron und Altar mußte jeden Kampf gegen die abso- 
lutistische Regierungsform zugleich als Angriff auf Kirche und Religion erscheinen lassen. 
6 Eine Art Höhepunkt und Zusammenfassung der diesbezüglichen Unternehmungen bildet 
der Syllabus Papst Pius' IX. aus dem Jahre 1864, eine Sammlung von 80 verurteilten Sät- 
zen, in denen die hauptsächlichsten Irrtümer der damaligen Zeit aus den verschiedensten 
Bereichen genannt sind. 



Kirche unterwegs zum Menschen 269 

Die überwiegend defensive Haltung der Kirche nach außen war seit 
dem Beginn des 19. Jahrhunderts - hauptsächlich unter dem Einfluß der 
Romantik - mit einer Stärkung des Katholizismus im Inneren verbun- 
den, die vor allem dem Papsttum erneut großes Gewicht in der Kirche 
verlieh. Im Bewußtsein des katholischen Volkes wurde der Papst immer 
mehr zum ehrfürchtig verehrten •Heiligen Vater", der das Katholische 
schlechthin repräsentiert und gegen alle Bedrohungen verteidigt. Auf 
diesem Hintergrund nimmt sich die Definition der päpstlichen Unfehl- 
barkeit auf dem I. Vatikanum im Jahre 1870 wie der krönende Abschluß 
einer Entwicklung aus, die im Zuge fortschreitender Abgrenzungen den 
Katholizismus auf das Papsttum zu reduzieren scheint. 

Gleichzeitig ist aber nicht zu übersehen, daß auf dem I. Vatikanum 
selbst schon in Gestalt einer ansehnlichen, nicht zuletzt durch deutsch- 
sprachige Teilnehmer repräsentierten Minderheit sich der Widerstand 
gegen eine römisch-papalistische Engführung des Katholizismus regte, 
und daß von den nachfolgenden Päpsten, vor allem von Leo XIII., 
Pius XI. und Pius XII. eine neue Basis für ein positives Verhältnis zwi- 
schen der katholischen Kirche und der modernen Welt gesucht wurde. 
Diese Bestrebungen setzten sich mit Johannes XXIII. endgültig durch 
und führten im Zweiten Vatikanischen Konzil zu einer umfassenden 
Neuorientierung des theologischen Denkens und kirchlichen Handelns. 

Diese Neuorientierung des Katholizismus, die eng mit einer Rückbe- 
sinnung auf die Bibel und die Kirchenväter verbunden war, hat dazu ge- 
führt, daß viele Katholiken plötzlich ihre Kirche nicht mehr wieder- 
erkannten und daß viele Nichtkatholiken mit ihren vertrauten Vorstel- 
lungen vom Katholizismus nicht mehr zurechtkamen. Für manche von 
ihnen ist es bis heute unklar geblieben, was auf dem II. Vatikanum über- 
haupt passiert ist und was sie von den eingetretenen Veränderungen hal- 
ten sollen. Daher wird im folgenden versucht, einen knappen Überblick 
über wichtige Weichenstellungen des Konzils zu geben, einige Gesichts- 
punkte für eine theologische Bewertung aufzuzeigen und abschließend 
die Konsequenzen für die gegenwärtige Theologie deutlich zu machen. 

Grundlegende Veränderungen des Katholizismus durch das Konzil 

Auf dem II. Vatikanum hat sich die Kirche vor allem auf den Weg ge- 
macht. Sie ist aus den geschützten Bastionen herausgetreten und ist nun 
wieder eine Kirche unterwegs, und zwar unterwegs zum Menschen. Die 
vorkonziliare Kirche war eher eine statische Kirche, und sie war, etwas 
vereinfacht ausgedrückt, eine klerikale Kirche. Die Hierarchie, die 
Amtsträger, der Klerus galten landläufig als die Kirche, kaum jedoch 



Erich Schrofner 270 

die gewöhnlichen Gläubigen. Diese einseitige Betrachtungsweise wurde 
durch das Konzil gründlich korrigiert. Es definiert die Kirche vor allem 
als das Volk Gottes und hebt damit die grundsätzliche Gleichheit aller 
Gläubigen hervor. Die Kirchenkonstitution spricht ausdrücklich vom 
gemeinsamen Priestertum aller Gläubigen7; damit ist gesagt, daß alle 
Christen in einer so engen Beziehung zu Gott stehen, wie sie in anderen 
Religionen den Priestern vorbehalten ist. Außerdem spricht sie nach al- 
ter katholischer Tradition die im Neuen Testament verheißene Bewah- 
rung vor einem Irrtum im Glauben der Gesamtheit der Gläubigen zu, 
womit deren reale und verantwortliche Teilnahme an der Erhaltung und 
Verbreitung des Glaubens ausgesagt ist. 

Kirche als Volk Gottes 

Die klare Entscheidung des Konzils zugunsten eines ganzheitlichen Kir- 
chenbegriffs sowie die vorrangige Umschreibung der Kirche als Volk 
Gottes haben zur Folge, daß in der Kirchenkonstitution nach dem 
grundlegenden Kapitel über das Volk Gottes zunächst zwar über die 
hierarchische Verfassung der Kirche, insbesondere das Bischofsamt, ge- 
handelt wird, daß aber ein weiteres ausführliches Kapitel den Laien ge- 
widmet ist. Hier werden die Laien nicht mehr negativ, d. h. bloß von ei- 
nem Gegensatz zu den Amtsträgern her, charakterisiert oder gar als 
•Feinde des Klerus", wie es bei Papst Bonifaz VIII. (1294-1303) einmal 
heißt. Das Konzil umschreibt die Laien vielmehr positiv als die vorran- 
gigen Repräsentanten Christi und der Kirche in der Welt. Sie sind in ei- 
genständiger Weise, d.h. aufgrund ihrer Taufe und Firmung, nicht erst 
aufgrund eines kirchenamtlichen Auftrags, beteiligt an der Heilssen- 
dung der Kirche für die Menschen. Karl Rahner meint in seinem Kom- 
mentar zu den Konzilstexten, daß damit •die Niederhaltung und Ent- 
mündigung der Laien in der Kirche endgültig als erledigt" zu betrachten 
sei8. 

Für die einzelnen Gläubigen bringt die Umschreibung der Kirche als 
Volk Gottes auch neue Verpflichtungen mit sich. Sie sollen •durch 
ihre ...Tätigkeit einen gültigen Beitrag leisten, daß die geschaffenen Gü- 
ter gemäß der Ordnung des Schöpfers und im Lichte seines Wortes 
durch menschliche Arbeit, Technik und Kultur zum Nutzen wirklich al- 
ler Menschen entwickelt und besser unter ihnen verteilt werden und in 
menschlicher und christlicher Freiheit auf ihre Weise dem allgemeinen 
7 Kirchenkonstitution Lumen gentium Nr. 10. 
8 K. Rahner - H. Vorgrimler, Kleines Konzilskompendium. Sämtliche Texte des Zweiten Va- 
tikanums, Freiburg 161982, 117. 



Kirche unterwegs zum Menschen 271 

Fortschritt dienen"9. Detaillierte Angaben über die verschiedenen Berei- 
che, über Formen und Voraussetzungen der spezifischen Wirksamkeit 
der Laien finden sich in der Pastoralkonstitution über die Kirche in der 
Welt von heute sowie in dem Dekret über das Laienapostolat. 

Kirche für alle Menschen 

Die katholische Kirche hat sich auf dem letzten Konzil nicht nur auf 
den Weg zu den Laien gemacht, um so ihre klerikalen Grenzen zu 
durchbrechen und mehr Kirche zu werden. Sie ist auch unterwegs zu 
den Menschen, die traditionell außerhalb der Kirche angesiedelt wer- 
den. Sie ist dabei, den Gegensatz zwischen drinnen und draußen zu rela- 
tivieren, der in dem berüchtigten Schlagwort •extra ecclesiam nulla sa- 
lus"10 eine mißverständliche Zuspitzung erfahren hat, das immer noch 
weithin als klassischer Ausdruck katholischer Intoleranz gilt. Das 
kirchliche Lehramt hat zwar immer einen Heilspartikularismus, d. h. die 
Beschränkung der Heilsmöglichkeit auf einen bestimmten Teil der 
Menschheit, verurteilt. Im Jahre 1949 wurde ein amerikanischer Jesuit 
sogar aus der Kirche ausgeschlossen, weil er hartnäckig behauptete, 
Nichtkatholiken könnten in keinem Fall das ewige Heil erlangen. Trotz- 
dem galt die katholische Kirche überwiegend als exklusive Heilsanstalt, 
während man ihre universalistische Lehrtradition übersah, sowohl in- 
nerhalb wie außerhalb der Kirche. 

In dieser Frage hat nun das II. Vatikanum einen deutlichen Akzent 
nach der anderen Seite gesetzt. Unter Berufung auf den allgemeinen 
Heilswillen Gottes und die Universalität der Erlösung durch Christus 
betont es in der Kirchenkonstitution die Berufung aller Menschen zum 
Heil und die Verantwortung der Kirche für alle Menschen, für Katholi- 
ken und Nichtkatholiken, für Christen und NichtChristen. 

Von den Menschen, die nicht der katholischen Kirche angehören, 
weiß sich das Konzil den nichtkatholischen Christen naturgemäß am 
engsten verbunden. Es betrachtet sie nicht mehr als Häretiker und Schis- 
matiker, sondern als Jünger Christi und spricht von ihnen als den ge- 
trennten Brüdern. Daher spielen die zahlreichen und fundamentalen 
Gemeinsamkeiten im Glauben in den Konzilsaussagen eine viel größere 

9 Kirchenkonstitution Lumen gentium Nr. 36. 
10 •Außerhalb der Kirche gibt es kein Heil." Diese Formel geht auf den nordafrikanischen 
Bischof Cyprian im 3. Jahrhundert zurück. Sie diente ihm als Argument gegen die von der 
römischen Kirche verteidigte Gültigkeit der •Ketzertaufe", d. h. der von Irrlehrern gespen- 
deten Taufe. Cyprian bestand auf der Wiederholung der Taufe bei der Bekehrung eines 
Häretikers zur katholischen Kirche. Zu dieser Thematik: W. Kern, Außerhalb der Kirche 
kein Heil? (vgl. GuL 53, 1980, 397 f.) 



Erich Schrofner 272 

Rolle als die ebenfalls nicht verschwiegene Tatsache der Trennung und 
der konfessionellen Gegensätze. Damit hat der Ökumenismus Heimat- 
recht in der Kirche, und das Streben nach Einheit ist zum unverzichtba- 
ren Grundsatz kirchlichen Denkens und Handelns geworden. 

Mit dem Dekret über den Ökumenismus hat das Konzil eindeutig und 
unwiderruflich die Weichen in Richtung auf die Einheit der Christen ge- 
stellt. Dieses Dokument enthält nicht nur das ehrliche Bekenntnis einer 
Mitschuld der katholischen Christen an der Entstehung und am Fortbe- 
stand der Kirchenspaltung. Es nimmt auch eine neue Bewertung der 
nichtkatholischen Christenheit vor. Die nichtkatholischen Kirchen und 
Gemeinschaften werden nicht mehr als das unerwünschte Produkt der 
Glaubensspaltung oder als Hort des Irrtums angesehen. Sie gelten viel- 
mehr als wertvolle Verwirklichung wichtiger Elemente der Kirche Chri- 
sti und als Mittel des Heils entsprechend dem Willen Gottes. 

Kirche im ökumenischen Gespräch 

Dieser Wandel in der grundsätzlichen Einschätzung der nichtkatholi- 
schen Kirchen ist mit weitreichenden praktischen Konsequenzen ver- 
bunden. Aus ihr folgt unausweichlich, daß die bessere Verwirklichung 
des Katholischen nicht in einer möglichst vollständigen Abgrenzung von 
den anderen Konfessionen besteht, sondern in einer fortschreitenden 
Vereinigung mit ihnen. Glaube, Liturgie und Ethos der anderen Konfes- 
sionen sind nicht irrelevant für die katholischen Christen, sondern stel- 
len eine echte Bereicherung und einen wichtigen Beitrag zur Verwirkli- 
chung der vollen Katholizität der Kirche dar. Es gibt keinen Grund für 
ein Gefühl der Überlegenheit oder Selbstgerechtigkeit der katholischen 
Christen. Konfessionelle Polemik und Herabsetzung der anderen haben 
durch das Konzil jeden Anschein einer Berechtigung verloren. Viel 
mehr, als es in das landläufige Bewußtsein gedrungen ist, sehen die 
Konzilsväter alle Christen in einem Boot sitzen, so daß die Katholiken 
nur mit allen anderen zusammen den Auftrag Christi in der Geschichte 
verwirklichen können. 

Für den richtigen Weg zur Wiederherstellung der Einheit der Christen 
folgt aus der neuen Sicht des Konzils, daß er weder in der Rückkehr zu 
einem früheren Zustand der Kirche vor der Trennung besteht, noch in 
der Unterwerfung der anderen Konfessionen unter ein römisches Dik- 
tat. Das Konzil sieht einen zielführenden Weg dorthin vielmehr in der 
reineren Verwirklichung des Evangeliums bei allen Beteiligten, bei Ka- 
tholiken wie Nichtkatholiken. Der alte Grundsatz der •ecclesia semper 
reformanda", der ständigen Erneuerung der Kirche an Haupt und Glie- 



Kirche unterwegs zum Menschen 273 

dem, ist die einzige tragfähige Grundlage für ernsthafte ökumenische 
Unternehmungen. •Alle Christgläubigen sollen sich bewußt sein, daß 
sie die Einheit der Christen um so besser fördern, ja sogar einüben, je 
mehr sie nach einem reinen Leben gemäß dem Evangelium streben."11 

Der Aufbruch der Kirche zu den Menschen macht auch bei den nicht- 
katholischen Christen nicht Halt. Auch mit den Anhängern der nicht- 
christlichen Religionen weiß sie sich in der Hinordnung auf Gott und in 
der Sorge um die Menschen verbunden. Die Kirchenkonstitution nennt 
an erster Stelle das Judentum als den Träger des Bundes und der Verhei- 
ßung, dann die Muslim und all die anderen, die auf verschiedenen We- 
gen den unbekannten Gott suchen. Das Konzil spricht die Überzeugung 
aus, daß auch ihnen Gott nicht fern ist und daß sie in den göttlichen 
Heilswillen einbezogen sind. 

Daher fordert das Konzil in der Erklärung über das Verhältnis der 
Kirche zu den nichtchristlichen Religionen die Katholiken dazu auf, 
•daß sie mit Klugheit und Liebe, durch Gespräch und Zusammenarbeit 
mit den Bekennern anderer Religionen...jene geistlichen und sittlichen 
Güter und auch die sozial-kulturellen Werte, die sich bei ihnen finden, 
anerkennen, wahren und fördern"12. Ohne die Gegensätze auf dem Ge- 
biet des Glaubens und der Ethik zu verwischen, stellt das Konzil das 
Verbindende über das Trennende und ruft dazu auf, •sich aufrichtig um 
gegenseitiges Verstehen zu bemühen und gemeinsam einzutreten für 
Schutz und Förderung der sozialen Gerechtigkeit, der sittlichen Güter 
und nicht zuletzt des Friedens und der Freiheit für alle Menschen"13. 

Kirche vor dem Atheismus 

Die größte Bereitschaft zum Umdenken wird den katholischen Christen 
zweifellos dadurch abverlangt, daß auch die Ungläubigen und die Geg- 
ner der Religion in die neue Öffnung der Kirche einbezogen werden. 
Die Kirchenkonstitution gesteht auch jenen eine Heilsmöglichkeit zu, 
•die ohne Schuld noch nicht zur ausdrücklichen Anerkennung Gottes 
gekommen sind, jedoch ...ein rechtes Leben zu führen sich bemühen. 
Was sich nämlich an Gutem und Wahrem bei ihnen findet, wird als 

11 Ökumenismusdekret Unitatis redintegratio Nr. 7. 
12 Erklärung über das Verhältnis der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen Nostra 
aetate Nr. 2. 
13 Ebd., Nr. 3. Für die Probleme, die sich aus der neuen Sicht der nichtchristlichen Religio- 
nen für die Begründung der christlichen Mission ergeben, wurde bis jetzt noch keine über- 
zeugende Lösung gefunden. Sie wird ohne eine Präzisierung bzw. Differenzierung des 
Heilsbegriffs kaum möglich sein. 



Erich Schrofner 21A 

Gabe dessen geschätzt, der jeden Menschen erleuchtet, damit er schließ- 
lich das Leben habe"14. 

Eine eingehende Auseinandersetzung mit dem Atheismus wird in der 
Pastoralkonstitution über die Kirche in der Welt von heute geführt. 
Trotz der klaren Abgrenzung vom Atheismus als theoretische Lehre und 
als politisches System weiß sich die Kirche vor allem jenen atheistischen 
Menschen verbunden, die meinen, um der individuellen und gesell- 
schaftlichen Freiheit des Menschen willen Gott und die Religion ableh- 
nen zu müssen. Die Kirche behauptet zwar nachdrücklich, daß die An- 
erkennung Gottes der Würde des Menschen nicht nur nicht widerstrei- 
tet, sondern sie in Wirklichkeit erst richtig begründet. Trotzdem nimmt 
sie die im Atheismus enthaltene Herausforderung sehr ernst, legt großes 
Gewicht auf das Studium des Atheismus und bekennt sich zum Dialog 
und zur Zusammenarbeit auch mit den Nichtglaubenden im Dienst des 
richtigen Aufbaues der Welt, der Verteidigung der Würde des Menschen 
und des friedlichen Zusammenlebens aller Völker in Gerechtigkeit und 
Freiheit. 

Eine ähnliche Bestandsaufnahme müßte man nun bezüglich der ver- 
schiedenen Sachgebiete vornehmen, denen sich das Konzil vor allem in 
der Pastoralkonstitution über die Kirche in der Welt von heute in ganz 
neuer Weise zuwendet, wie die menschliche Kultur und die Wissen- 
schaft, die Wirtschaft, die Politik, das Friedensproblem usw. Trotz der 
unübersehbaren Grenzen dieses Unternehmens ist nicht zu bestreiten, 
daß die Kirche in einen neuen Dialog mit der •Welt" eingetreten ist und 
einen positiven Beitrag zum Aufbau einer menschenwürdigen Gesell- 
schaft zu leisten sich bemüht. 

Ambivalenzen in der Bewertung der konziliaren Veränderungen 

Das II. Vatikanum hat nicht nur unterschiedliche, sondern extrem ge- 
gensätzliche Beurteilungen erfahren. Für die einen war es der längst fäl- 
lige Schritt des Katholizismus aus dem Mittelalter in die zu Ende ge- 
hende Neuzeit, andere sahen in ihm die Preisgabe der katholischen Tra- 
dition und den Verrat am christlichen Glauben. Manchen erschien das 
Konzil als der Versuch, durch einige äußerliche Anpassungen an die 
moderne Zeit für die Religion zu retten, was noch zu retten ist, während 
viele andere aus ihm den Mut und die Kraft zu einem erfüllten Leben 
aus dem Glauben schöpfen. 

14 Kirchenkonstitution Lumen gentium Nr. 16. Für die Ungläubigen und ihre Heilsmög- 
lichkeit gilt das in Anm. 13 Gesagte entsprechend. 



Kirche unterwegs zum Menschen 275 

Der Neuansatz: Dienst am Menschen 

Es gibt in der Tat keinen Zweifel darüber, daß sich durch das Konzil 
vieles geändert hat. Es kamen in der Kirche andere Prinzipien zum Tra- 
gen als jene, die bislang den Katholizismus augenscheinlich geprägt ha- 
ben. Das •aggiornamento", das Bemühen um die Zeitgemäßheit in der 
Darstellung der christlichen Botschaft, wurde von Johannes XXIII. den 
Konzilsvätern besonders ans Herz gelegt. In allen Dokumenten ist das 
Bestreben spürbar, die Veränderungen der verschiedenen Lebensberei- 
che zur Kenntnis zu nehmen und der tatsächlichen Situation gerecht zu 
werden. Die früheren Klagen über die Irrtümer der modernen Zeit sind 
abgelöst durch das uneingeschränkte Bekenntnis zur Freiheit und Eigen- 
verantwortung der Menschen in der Gestaltung ihres Lebens. An die 
Stelle kirchlicher Bevormundung ist die Anerkennung der Autonomie 
der Welt und der Würde des Menschen getreten. Die Abgrenzung gegen- 
über Andersdenkenden und Andersgläubigen ist der uneingeschränkten 
Hochachtung für andere und der Solidarität mit den anderen gewichen. 
Die Verurteilung der Gegner wurde durch das Angebot zum Dialog ab- 
gelöst, der Kampf um die Durchsetzung der eigenen Auffassung durch 
die Bereitschaft zur Zusammenarbeit im Dienste der Menschen ersetzt. 

Damit ist das zentrale Stichwort für alle Veränderungen des Katholi- 
zismus durch das II. Vatikanum genannt: Dienst am Menschen. Zwar 
ging es auch dem vorkonziliaren Katholizismus um den Menschen und 
verstand auch er sich als Dienst an den Menschen. Faktisch beschränkte 
sich dieser Dienst jedoch weitgehend auf diejenigen, die bereit waren, 
die geforderten Bedingungen zu erfüllen, d. h. sich den kirchlichen Vor- 
schriften gehorsam zu unterwerfen. 

Seit dem II. Vatikanum ist der Dienst der Kirche an den Menschen 
nicht mehr an bestimmte Bedingungen geknüpft. Das bloße Menschsein 
eines Menschen ist Grund genug, daß er für die Kirche interessant und 
wichtig ist, und daß ihm die Kirche ihren Dienst anbietet. Das Konzil 
erklärt ausdrücklich: •Es geht um die Rettung der menschlichen Person, 
es geht um den rechten Aufbau der menschlichen Gesellschaft. Der 
Mensch also, der eine und ganze Mensch, mit Leib und Seele, Herz und 
Gewissen, Vernunft und Willen, steht im Mittelpunkt unserer Ausfüh- 
rungen."15 Dieser Satz aus dem Vorwort der Pastoralkonstitution über 
die Kirche in der Welt von heute bringt wohl am prägnantesten die Ver- 
änderung der katholischen Kirche durch das II. Vatikanum zum Aus- 
druck. Sie kreist nicht mehr um sich selber, ihre Sorge richtet sich nicht 
mehr auf ihre vorteilhafte Stellung in der Gesellschaft, auf ihre Rechte 
,s Pastoralkonstitution Gaudium et spes Nr. 3. 



Erich Schrofner 276 

und Privilegien. Sie entdeckt in ganz neuer Weise den Menschen, und 
zwar nicht sein abstraktes Wesen, sondern den wirklichen, in der gegen- 
wärtigen Welt mit all seinen Stärken und Schwächen lebenden, leiden- 
den und kämpfenden Menschen als ihre Aufgabe. Sie wird sich immer 
mehr bewußt, daß ihre religiösen Aussagen, daß ihre christliche Bot- 
schaft nur dann Sinn und Bedeutung besitzen, wenn sie diesen Men- 
schen erreichen und auch betreffen, wenn sie von ihm auch verstanden 
und als eine befreiende Kraft erfahren werden können. 

Das Ziel: Versöhnung von Anthropozentrik und Theozentrik 

Man möchte meinen, mit dieser anthropologischen Wende des Konzils, 
mit der Hinwendung der Kirche zum Menschen, sei dasjenige erreicht 
oder sogar übertroffen, was man von der katholischen Kirche überhaupt 
realistischerweise erwarten konnte. Trotzdem bleibt noch jene andere 
Frage, ob das Konzil damit auch seiner spezifisch religiösen Aufgabe ge- 
recht geworden ist oder ob es, wie manche befürchten, in einem anthro- 
pologischen Überschwang ihr primäres, d.h. das theologische, Thema 
aus den Augen verloren hat. 

Dieser Verdacht hat meines Erachtens insofern eine gewisse Berechti- 
gung, als es dem Konzil ebenso wie der neueren Theologie noch nicht 
ausreichend gelungen ist, Theologie und Anthropologie innerlich mit- 
einander zu verbinden. Es hat aber an einigen Stellen den Weg gewie- 
sen, auf dem diese Aufgabe in Zukunft zu lösen ist. Er besteht im we- 
sentlichen darin, nicht nur von der bereits formulierten und tradierten 
Offenbarung Gottes her Aussagen über die Welt und den Menschen zu 
machen, sondern auch von den Erfahrungen und Gegebenheiten des 
menschlichen Lebens in der Welt her Zugang zu Gott zu finden. 

Daß so etwas möglich ist, davon war offensichtlich Papst Johannes 
XXIII. überzeugt, der sich trotz eines klaren Blicks für die gewaltigen 
Probleme im Zusammenleben der Menschen energisch dagegen aus- 
sprach, die gegenwärtige Zeit als minderwertig oder entmutigend, vor al- 
lem auch in religiöser und moralischer Hinsicht, zu charakterisieren. In 
seiner letzten großen Enzyklika, •Pacem in terris" (1963), setzt er sich 
nachdrücklich dafür ein, daß die Beziehungen zwischen den einzelnen 
Menschen und Gruppen auf der Grundlage der Menschenrechte und 
der Würde der menschlichen Person geregelt werden. •Auf diesem 
Wege", so fährt er dann fort, •kommen die Menschen dazu, den wahren 
Gott als die Menschennatur überragendes persönliches Wesen besser zu 
erkennen."16 In ähnlicher Weise behauptet das II. Vatikanum in seiner 
Pastoralkonstitution einen Zusammenhang zwischen der menschlichen 



Kirche unterwegs zum Menschen 211 

und gesellschaftlichen Realität auf der einen und der religiösen Erkennt- 
nis auf der anderen Seite. Wenn die Menschen die Welt für alle wirklich 
menschlicher gestalten, •dann", so heißt es wörtlich, •strahlt unserer 
Zeit jene Botschaft des Evangeliums, die dem höchsten Sehnen und Be- 
mühen der Menschheit entspricht, in neuem Licht auf'17. 

Damit hat das Konzil den Gegensatz zwischen Theozentrik und An- 
thropozentrik grundsätzlich überwunden und den Menschen als den 
ausgezeichneten Ort und das eigentliche Ziel alles göttlichen Tuns und 
alles kirchlichen Wirkens erfaßt. Daher kann sich die Kirche, ohne ihre 
religiöse Aufgabe zu verraten, zum engagierten Anwalt des Menschen 
machen, kann sie die Würde der menschlichen Person zur Grundlage 
ihres eigenen Tuns und ihrer Beziehung zu denen machen, die ihr ableh- 
nend gegenüberstehen. Denn sie sieht die Würde des Menschen in sei- 
ner schöpfungsmäßigen Gottebenbildlichkeit begründet, durch die Erlö- 
sung erneuert und in der endgültigen Gemeinschaft mit Gott vollendet. 

Über die verschiedenen Wege zur praktischen Verwirklichung der 
Menschenwürde maßt sich die Kirche kein abschließendes Urteil an. Sie 
ist davon überzeugt, zu dieser gewaltigen Aufgabe der gegenwärtigen 
Menschheit einen wirksamen Beitrag leisten zu können. Sie beansprucht 
aber für sich keine Exklusivität im Sinne des einzig möglichen Weges zu 
diesem Ziel. Sie tritt mit allen anderen Meinungen und Überzeugungen 
in einen offenen Dialog ein und ist zur Zusammenarbeit auch mit An- 
dersdenkenden und sogar mit ihren Gegnern bereit, zur Zusammenar- 
beit für den Aufbau einer der Würde des Menschen besser entsprechen- 
den Welt. 

Konsequenzen für die Theologie 

•Katholische Theologie nach dem II. Vatikanum" ist eine Theologie, die 
sich intensiv darum bemüht, die wesentlichen Grundgedanken des II. 
Vatikanums zu erfassen und in ihrer täglichen Arbeit zur Geltung zu 
bringen. Es ist eine Theologie, die ökumenisch ist im weitesten Sinn, 
d. h. nicht nur die anderen christlichen Konfessionen, sondern auch an- 
dere Religionen und Weltanschauungen positiv in ihre Arbeit einbe- 
zieht18. Es ist eine dialogbereite Theologie, die nicht nur belehrend auf- 

16 Pacem in terris Nr. 45, entnommen aus: Texte zur katholischen Soziallehre, hrsg. vom 
Bundesverband der Katholischen Arbeitnehmer-Bewegung (KAB) Deutschlands, Keve- 
laer 1976, 283. 
17 Pastoralkonstitution Gaudium et spes Nr. 77. 
18 Vgl. meinen Beitrag zur jüngsten Rahner-Festschrift: Christentum und Menschenwürde. 
Religionsfreiheit als dogmatisches Problem, in: a.a.O. (Anm. 1), 741-756. 



Erich Schrofner 278 

tritt, sondern auch zuhören und lernen kann. Und es ist eine eminent 
humanistische Theologie, die niemals den Menschen aus den Augen ver- 
liert, die eine hohe Meinung vom Menschen hat, aber auch die Bedro- 
hung und Gefährdung seines Menschseins durch ihn selber und durch 
äußere Kräfte ernstnimmt, und die auf der Grundlage des Glaubens an 
Gott ihren Beitrag zur Rettung der Menschenwürde zu leisten sich be- 
müht. Schließlich ist es eine Theologie, die in ihrer Hinwendung zum 
Menschen auch einen neuen Zugang zu Gott für diesen Menschen zu er- 
schließen sich bemüht. 

Je mehr es der Theologie gelingt, sich diese Grundprinzipien des Kon- 
zils zu eigen zu machen, um so weniger wird sie im Verdacht einer libe- 
ralistischen Aufweichung oder eines anthropologischen Irrwegs stehen. 
Sie wird besser als jede andere Theologie und jeder ängstliche Traditio- 
nalismus imstande sein, den Glauben an Gott als eine echte Möglichkeit 
und als eine befreiende Kraft für den mit beiden Beinen auf dem Boden 
der gegenwärtigen Welt stehenden Menschen zur Geltung zu bringen. 

Hat das Konzil seine Zielsetzung erreicht? 
Bilanz nach 20 Jahren 

Friedrich Wulf, München 

Zunächst: 
Hat das II. Vatikanische Konzil überhaupt eine besondere Zielset- 

zung gehabt, wie etwa das Konzil von Trient, das auf die Auslegung des 
Evangeliums durch die Reformationskirchen zu antworten hatte, oder 
auch das I. Vatikanische Konzil, das sich der Auseinandersetzung über 
das Verhältnis von Glaube und Wissen stellen wollte und auf dessen 
Programm die Unfehlbarkeitsfrage stand? 

In diesem Sinne: nein. Man rätselte darum eine Weile, welches wohl 
die Themen wären, die es in besonderer Weise zu verhandeln gelte. 
Papst Johannes wußte es im Anfang selbst nicht. Wies er doch öfter dar- 
auf hin, daß ihm der Gedanke an die Einberufung eines Konzils ganz 
plötzlich gekommen sei und er ihn als eine Eingebung von oben be- 
trachte. Erst allmählich schälte sich aus den Äußerungen des Papstes 
der Gedanke heraus, das Konzil möge zu einer Selbstdarstellung der 




