
Erich Schrofner 278 

tritt, sondern auch zuhören und lernen kann. Und es ist eine eminent 
humanistische Theologie, die niemals den Menschen aus den Augen ver- 
liert, die eine hohe Meinung vom Menschen hat, aber auch die Bedro- 
hung und Gefährdung seines Menschseins durch ihn selber und durch 
äußere Kräfte ernstnimmt, und die auf der Grundlage des Glaubens an 
Gott ihren Beitrag zur Rettung der Menschenwürde zu leisten sich be- 
müht. Schließlich ist es eine Theologie, die in ihrer Hinwendung zum 
Menschen auch einen neuen Zugang zu Gott für diesen Menschen zu er- 
schließen sich bemüht. 

Je mehr es der Theologie gelingt, sich diese Grundprinzipien des Kon- 
zils zu eigen zu machen, um so weniger wird sie im Verdacht einer libe- 
ralistischen Aufweichung oder eines anthropologischen Irrwegs stehen. 
Sie wird besser als jede andere Theologie und jeder ängstliche Traditio- 
nalismus imstande sein, den Glauben an Gott als eine echte Möglichkeit 
und als eine befreiende Kraft für den mit beiden Beinen auf dem Boden 
der gegenwärtigen Welt stehenden Menschen zur Geltung zu bringen. 

Hat das Konzil seine Zielsetzung erreicht? 
Bilanz nach 20 Jahren 

Friedrich Wulf, München 

Zunächst: 
Hat das II. Vatikanische Konzil überhaupt eine besondere Zielset- 

zung gehabt, wie etwa das Konzil von Trient, das auf die Auslegung des 
Evangeliums durch die Reformationskirchen zu antworten hatte, oder 
auch das I. Vatikanische Konzil, das sich der Auseinandersetzung über 
das Verhältnis von Glaube und Wissen stellen wollte und auf dessen 
Programm die Unfehlbarkeitsfrage stand? 

In diesem Sinne: nein. Man rätselte darum eine Weile, welches wohl 
die Themen wären, die es in besonderer Weise zu verhandeln gelte. 
Papst Johannes wußte es im Anfang selbst nicht. Wies er doch öfter dar- 
auf hin, daß ihm der Gedanke an die Einberufung eines Konzils ganz 
plötzlich gekommen sei und er ihn als eine Eingebung von oben be- 
trachte. Erst allmählich schälte sich aus den Äußerungen des Papstes 
der Gedanke heraus, das Konzil möge zu einer Selbstdarstellung der 



Hat das Konzil seine Zielsetzung erreicht? 279 

Kirche kommen, die deren Antlitz den Menschen von heute neu, ganz 
vom Evangelium geformt, aufleuchten lasse, nicht nur den katholischen 
Christen, sondern allen, die an Christus glauben, da die Sehnsucht nach 
der Einheit der christlichen Kirchen wie nie zuvor in den Herzen der 
Glaubenden entfacht sei. Für dieses Anliegen fand der Papst schließlich 
das Wort aggiornamento, von aggiornare, wörtlich: etwas auf den Tag 
bringen, heutigen. Gemeint ist: die Glaubensbotschaft der Kirche, aber 
auch alle ihre Lebensäußerungen den Menschen von heute, in ihrem Ver- 
stehenshorizont, ihren Erwartungen und Sehnsüchten, so zu vermitteln, 
daß sie diese verstehen und annehmen; insbesondere solle den nichtka- 
tholischen Christen die katholische Überlieferung der Heilsbotschaft 
des Evangeliums und des Gottesdienstes so verdeutlicht und nahege- 
bracht werden, daß sie sich darin wiederfinden können. Von hierher ge- 
sehen hatte das Konzil durchaus eine klare, sehr aktuelle, zeitgemäße 
und zeitnotwendige Zielsetzung, die allerdings nicht auf einen bestimm- 
ten, eng umrissenen Themenkreis beschränkt war, sondern das Ganze 
der Kirche, ihre sichtbare Gestalt und ihre Verkündigung, umfaßte, und 
zwar im Hinblick auf eine bessere Verstehbarkeit für den Menschen der 
modernen Welt und Gesellschaft. Was dem Papst vorschwebte, war eine 
Erneuerung der kirchlichen Formenwelt und, was speziell die Glaubens- 
lehre angeht, ging es ihm vor allem um die Sprache, den rechten Aus- 
druck, nicht um spekulative theologische Gedankengänge und rechtli- 
che Abgrenzungen. Wenn man seine Intention in einer Kurzformel zu- 
sammenfassen wollte, dann könnte diese wohl lauten: •Das Alte, näm- 
lich Überlieferte, neu sagen." Das hat er in der Vorbereitungszeit des 
Konzils oft betont. Und er blieb dabei, auch wo die mit der Vorberei- 
tung und Gliederung der Konzilsmaterie beauftragten Prälaten und 
Theologen ihre eigenen Gedanken verfolgten. Als man ein halbes Jahr 
nach dem Tod von Papst Johannes, in der zweiten Konzilsperiode, Ende 
Oktober 1963, anläßlich des fünften Jahrestages seiner Papstwahl, in der 
Peterskirche einen Gedächtnisgottesdienst feierte, berichtete Kardinal 
Suenens, der die Predigt hielt - sie begann mit den eindrucksvollen Wor- 
ten aus dem Johannesprolog: •Fuit homo missus a Deo, cui nomen erat 
Ioannes", •Es war ein Mann, von Gott gesandt, sein Name war Johan- 
nes" -, berichtete also Kardinal Suenens, der Papst habe einmal bei 
einer Audienz in Castelgandolfo, kurz vor Eröffnung des Konzils, einige 
der vorbereiteten Konzilstexte in der Hand, den Umstehenden mit erho- 
bener Stimme seine an den Rand geschriebenen Notizen dazu vorgele- 
sen und dann, nach einer abrupten Unterbrechung, gesagt: •O ich weiß, 
welches meine persönliche Mitarbeit am Konzil sein wird"; darauf 
Schweigen und nur noch das Wort: •Es wird das Leiden sein." Seine Art 



Friedrich Wulf 280 

war es, wie der Kardinal im Lauf seiner Rede erläuterte, den Papst 
selbst zitierend, •einfache Dinge nicht zu komplizieren, sondern eher 
die sehr komplizierten zu vereinfachen". Ist diese Intention des Papstes 
auf dem Konzil zum Zug gekommen? Das wird die Frage sein, der wir 
uns zu stellen haben. 

Wenn man im Ernst und ohne Scheuklappen an diese Frage heran- 
geht, dann kann man sich - vor allen Einzelüberlegungen über die ver- 
schiedenen Beschlußtexte des Konzils - einer grundlegenden Frage 
nicht entziehen: War es nicht ein hoher, vielleicht utopischer Optimis- 
mus, wenn Papst Johannes, den man •den guten Papst Johannes" ge- 
nannt hat, der innersten Meinung war, daß es in dem von ihm, auf göttli- 
che Eingebung hin einberufenen Konzil im Kern, d. h. mehr als vorran- 
gig, wenn auch nicht einzig, darum gehe, den überlieferten katholischen 
Glauben und ebenso die daraus resultierende Frömmigkeit den Men- 
schen von heute besser, d. h. zeitgemäßer, in ihrer Sprache, im Horizont 
ihres Lebens, angepaßt an ihre Ängste und Nöte, an ihre Hoffnungen 
und Erwartungen, auszusagen? War das überhaupt möglich, wenn man 
geschichtlich denkt, wenn man sowohl die innerkirchliche Geschichte als 
auch die davon nicht abzutrennende geistesgeschichtliche, politische, 
ökonomische und gesellschaftliche Entwicklung des europäischen 
Abendlandes der letzten 200 Jahre überblickt? Gewiß, auch Papst Jo- 
hannes wollte aus dem geistigen Getto heraus, in das sich die Kirche seit 
der Französischen Revolution und der darauf folgenden Restauration 
der konservativen Kräfte in Staat und Gesellschaft zurückgezogen hatte. 
Er dachte nach seinen Erfahrungen im diplomatischen Dienst, in nicht- 
katholischen und katholischen Ländern wie Frankreich, über den soge- 
nannten •katholischen Liberalismus" des vorigen Jahrhunderts wohl an- 
ders als viele Bischöfe seiner Zeit und auch große Teile der römischen 
Kurie. Aber ob er sich darüber klar war, was das zur Folge haben würde, 
wenn man einmal den seit langem aufgestauten Problemen in der Kir- 
che die Schleusen öffnen würde? Die beiden, mit den geistigen und 
theologischen Fragen der Zeit wohl mehr vertrauten letzten Pius-Päpste 
wußten darum. Aber sie haben eher an eine kontinuierliche, evolutive 
Aufarbeitung der anstehenden Probleme gedacht als an ein Konzil. Von 
Pius XII. glaubt man allerdings zu wissen, daß er den Gedanken an ein 
Konzil erwogen hat. Doch habe er ihn wieder verworfen, als ihm die 
Schwierigkeiten eines weltweiten Disputs über so viele Probleme in der 
gegenwärtigen kritischen Zeit zum Bewußtsein gekommen seien. Er be- 
gnügte sich mit einer Enzyklika, mit dem Lehrschreiben •Humani gene- 
ris" (1950), mit dem er gegen einzelne Aussagen der sogenannten 
•Neuen Theologie" in Frankreich, diese scharf zensurierend, Stellung 



Hat das Konzil seine Zielsetzung erreicht? 281 

nahm und zugleich angesehenen Theologen des Dominikaner- und Je- 
suitenordens ihre Lehrstühle entziehen ließ (sie alle erschienen dann in- 
teressanterweise wieder auf dem II. Vatikanischen Konzil). Es war nach 
Pius X. im Kampf gegen den Modernismus der letzte Versuch eines Pap- 
stes, mit den Auseinandersetzungen in der Kirche allein aufgrund seiner 
eigenen Autorität fertig zu werden. 

Papst Johannes lag nicht mehr auf dieser Linie der Bemühungen um 
die Reinerhaltung des Glaubens und die innere Erneuerung der Kirche. 
Er ging einen anderen Weg. Er brachte eine andere Autorität, eine an- 
dere Stimme ins Spiel, die ihn, trotz der auch ihm wohl bewußten 
Schwierigkeiten eines ökumenischen Konzils, ermutigte, ja innerlich 
dazu so drängte, daß er gar nicht anders zu können glaubte: die Autori- 
tät und Stimme des Hl. Geistes. Papst Johannes war bei aller, auch welt- 
licher Klugheit noch mehr Charismatiker. Sind seine Erwartungen eines 
neuen, vom Konzil inspirierten •Pfingsten" in Erfüllung gegangen? Man 
sprach in der Tat viel von einem •neuen Pfingsten", und sehr viele Men- 
schen, weit über den Raum der katholischen Christenheit hinaus, waren 
nach der Ankündigung einer allgemeinen Kirchenversammlung von gro- 
ßen und tiefen Hoffnungen für den christlichen Glauben und für den 
Frieden in der Welt erfüllt, nicht zuletzt die Kirchen der Reformation 
und auch die Menschen der armen Länder. Bei den gläubigen Katholi- 
ken war eine von einem gewissen Stolz getragene Faszination zu spüren, 
die sich wie ein Feuer ausbreitete. Und es war nicht nur ein Strohfeuer. 
Man begleitete die Verhandlungen der mehr als 2000 Bischöfe mit ei- 
nem persönlichen Interesse: Priester und Laien und Ordensleute, Theo- 
logen und das einfache Volk. Und auch auf dem Konzil selbst gab es 
Sternstunden, in denen man die innere Bewegung der Teilnehmer mit 
Händen greifen konnte. Vorher in diesem Ausmaß nicht geahnte Durch- 
brüche auf dem Feld der Theologie, der Liturgie und der innerkirchli- 
chen Ordnung waren auf einmal möglich. Man wurde von einer Welle 
getragen. Eine neue, tiefere Sicht der Kirche kam zum Vorschein, und 
im Licht dieses Geheimnisses eine neue und tiefere Sicht des kirchlichen 
Amtes, des Ordenslebens und des Weltstandes der Laien: Die sich er- 
gänzende Teilnahme aller Christen an der Sendung Christi zur Verkün- 
digung, zur Heiligung und zur Leitung wurde zu einem zentralen 
Thema. Eine ganze Ära stark moralistisch und ritualistisch, um nicht zu 
sagen von Kirchengeboten geprägter Frömmigkeit schien dem Ende zu- 
zugehen und der Vergangenheit anzugehören. Die protestantischen Be- 
obachter kamen aus dem Staunen nicht heraus, wenn sie feststellten, 
daß auf einmal wie von selbst ein Dialog zwischen den Kirchen zu- 
stande kam, wie er jahrhundertelang nicht möglich gewesen war. Und 



Friedrich Wulf 282 

bei allen noch so harten, fast erbitterten Kontroversen zwischen den 
mehr konservativen und den mehr progressiven Bischöfen, etwa in der 
Frage der Religionsfreiheit oder des Ökumenismus, aber auch der Kon- 
kretion des Ordenslebens, war die feierliche Schlußkundgebung des 
Konzils am 8. Dezember 1965 noch immer von einer tiefen Genugtuung, 
um nicht zu sagen: von einem gläubigen Enthusiasmus getragen, wenig- 
stens bei den meisten der Teilnehmer. Darum noch einmal die Frage: 
War das Konzil ein •neues Pfingsten", wie es sich Papst Johannes er- 
hofft hatte? Man könnte und müßte es m. E. auch heute noch sagen, 
wenn nicht das, was dem Konzil folgte, wieder Zweifel daran aufkom- 
men ließ. Versuchen wir das näher zu erläutern. 

Wer selbst das Konzil als zutiefst religiöses und spirituelles Ereignis 
miterlebt hat, mußte im Lauf der Zeit zu seiner großen Enttäuschung er- 
kennen, daß der religiöse Vorgang des Konzils von den katholischen 
Christen bei weitem nicht im gleichen Maße mitvollzogen war wie die 
kritische Auseinandersetzung mit der kirchlichen Vergangenheit und der 
daraus resultierenden faktischen Gegenwart. Noch etwa auf der großen 
Kundgebung nach Abschluß des Konzils im überfüllten Münchner Her- 
kulessaal, zu der sich die geistliche und säkulare Gesellschaft der Re- 
gion von Rang und Namen eingefunden hatte, war eine religiöse Bewe- 
gung zu spüren. Aber schon damals ließ das Wort Karl Rahners, das 
Konzil sei nur •der Anfang des Anfangs" gewesen, die Frage offen, ob 
der Weg der Kirche in die Zukunft mehr vom religiösen oder mehr vom 
kritischen Impuls des Konzils bestimmt sein werde. Tatsächlich war es 
dann mehr der kritische Impuls, wenigstens in dem Sinn, daß die kriti- 
sche Stimme, wie es meist zu sein pflegt, sich lauter und wirksamer zu 
Wort meldete als die religiös-spirituelle. Begünstigt wurde diese Entwick- 
lung dadurch, daß eben in den nachkonziliaren Jahren auch die säkulare 
Gesellschaft, wenigstens in der sogenannten •westlichen Welt", durch 
alle Kontinente hindurch in Bewegung geriet. Der Aufstand der Jungen 
gegen ein politisches, ökonomisches und geistiges Establishment fand 
gleichsam seine Parallele in der Haltung der jüngeren Christengenera- 
tion zur innerkirchlichen Gesellschaftsordnung. Nicht die hohen Ge- 
danken des Konzils über die Kirche als Geheimnis, als Sakrament der 
Gottverbundenheit und der Einheit standen im Mittelpunkt der ekkle- 
siologischen Erörterungen dieser Zeit, sondern die Kirche als Institu- 
tion, insbesondere die Fragen um die Amtskirche. Dem Ruf nach Demo- 
kratisierung aller Bereiche in der säkularen Gesellschaft entsprach in 
der kirchlichen Gesellschaft die Forderung nach realer, effektiver Anteil- 
nahme aller Christen, des ganzen Gottesvolkes an den Funktionen und 
den Entscheidungen in der Kirche; es begann die Stunde des Laien und 



Hat das Konzil seine Zielsetzung erreicht? 283 

seiner Beteiligung am Amt, bis zur Frage des Priestertums der Frau. Ein 
ähnlicher Vorgang spielte sich im engeren Rahmen der Orden ab. Ob- 
wohl das Konzil beglückende, theologisch wie spirituell vertiefte Aussa- 
gen über das Ordensleben, seine Bedeutung für den einzelnen und für 
die Kirche gemacht hatte, über die man sich anfänglich freute, überwo- 
gen doch bald die kritischen Fragen an die bisher für sakrosankt gehal- 
tenen Überlieferungen der konkreten Gestaltung des Ordenslebens und 
erhob sich auch hier die Forderung nach Mitbeteiligung aller an den 
Entscheidungen über den zukünftigen Weg der Gemeinschaft, nicht zu- 
letzt auch aus anthropologischen Gründen: man sprach von der Würde 
der Person, von menschlicher Reifung aufgrund des Handelns in Frei- 
heit und von der Notwendigkeit der Selbstverwirklichung. - Hat nun 
diese überwiegend kritische Phase der nachkonziliaren Zeit, die ihren 
schärfsten Ausdruck in der Forderung nach synodalen Strukturen in der 
Kirche fand, die anfangs aufkommende pfingstliche Erfahrung zunichte 
gemacht? Um diese Frage differenzierend beantworten zu können, müs- 
sen wir noch einmal etwas ausholen und einen neuen Gesichtspunkt ein- 
bringen. 

Wir haben oben darauf aufmerksam gemacht, daß Pius XII. höchst- 
wahrscheinlich den Gedanken an ein Konzil wieder aufgegeben hatte, 
weil er um die Fülle der in der Kirche angestauten Probleme wußte und 
einen Dammbruch befürchtete, wenn auf einmal der offenen Diskussion 
aller anstehenden Fragen Raum gegeben würde, wie es auf einem Kon- 
zil nicht anders möglich ist. Er suchte vielmehr nach und nach die Tür 
für wichtige Kontroversfragen, die gar nicht mehr hintanzuhalten waren, 
zu öffnen. So hatte er es, im engen Kontakt mit P. Bea, dem damaligen 
Rektor des Bibelinstituts, in Fragen der modernen Bibelwissenschaft ge- 
tan. Die Enzyklika •Divino afflante Spiritu" gibt Zeugnis davon. Auf 
ähnlicher Linie liegt die Liturgieenzyklika •Mediator Dei" und die Wie- 
derherstellung des •Triduum Sacrum", der heiligen drei Tage vor dem 
Osterfest. Unmittelbar nach dem Krieg hatte er schon in unauffälliger 
und diskreter Weise den Fall des früheren Breslauer Kirchenhistorikers 
Wittig bereinigt und zu verstehen gegeben, daß man in der Anschuldi- 
gung auf Modernismus künftig unterscheidender vorgehen solle. So war 
seine Art, dem geschichtlich und theologisch geschärften Problembe- 
wußtsein der fortschreitenden Wissenschaften Rechnung zu tragen. Er 
tat das alles mit großer Behutsamkeit und Diplomatie. Ob er mit dieser 
Methode auf die Dauer durchgekommen wäre, um größere Unruhen in 
der Kirche zu vermeiden, ist heute müßig zu fragen. Auf jeden Fall, wir 
sagten es schon, war Papst Johannes anderer Natur. Er überließ sich in 
seiner tiefen Gläubigkeit und in einem großen Vertrauen auf Gottes 



Friedrich Wulf 284 

Führung eher dem Zug der Gnade. Und da er aus seiner unmittelbaren 
Begegnung mit Menschen aller Berufe, Priestern und Laien, wußte, wo 
sie der Schuh in ihrem überlieferten Glauben drückte, welche Schwierig- 
keiten sie mit einer stark juridischen Kirche hatten, die ihnen den Nöten 
und Bedürfnissen der Menschen in der Welt von heute zu fern schien, 
darum wagte er das Konzil, nicht aus rational einsehbaren Gründen, 
sondern aus der Sicht und Not des Seelsorgers heraus. Er traute mehr 
dem Lehrer und Hirten seiner Kirche, Jesus Christus, als sich selbst. 
Viele seiner Mitarbeiter in der römischen Kurie haben über ihn, so 
raunte man sich zu, den nach ihrer Ansicht offensichtlich Unwissenden, 
den Kopf geschüttelt und nach seinem allzu frühen Tod gemeint, man- 
ches wieder in Ordnung bringen zu müssen. Denn in der Tat, es schien 
den befürchteten Dammbruch gegeben zu haben. Aber die einmal eröff- 
nete Freigabe des Wortes war nicht mehr rückgängig zu machen. Man 
muß sich dieser Tatsache offen stellen. Wie sie nachträglich zu beurtei- 
len ist, ist eine andere Frage. 

Die meisten Fachleute, Historiker und Theologen, alle, die von den 
geistes- und theologiegeschichtlichen, den kultursoziologischen, sozio- 
ökonomischen und anthropologischen Problemen etwas verstehen, sind 
der Überzeugung, daß der Tag X, an dem die genannten Probleme auch 
in der Öffentlichkeit der Kirche auf den Tisch kommen würden, nicht 
aufzuhalten war. Ja, es stellt sich ihnen die Frage und hat sich ihnen ge- 
stellt: War es nicht viel zu spät für die längst fälligen Probleme, die die 
Kirchenführung, die Verantwortlichen, die Entscheidungsträger in der 
Kirche auf ihren verschiedenen Ebenen, entweder falsch eingeschätzt 
oder nicht genügend an sich hatten herankommen lassen? Ist darum 
vielleicht mit dem II. Vatikanischen Konzil das gleiche passiert wie mit 
dem Konzil von Trient, von dem Hubert Jedin, der sein Lebenswerk 
über dieses Konzil schrieb, gesagt hat: •Es war zu spät", zu spät, um die 
katastrophale, bis in unsere Zeit unheilvoll sich auswirkende Kirchen- 
spaltung noch aufzuhalten. Über ein Jahrhundert lang war damals die 
längst fällige Kirchenreform immer wieder aufgeschoben worden, weil 
man sich nicht einigen konnte. Und als es schon brannte, verflossen 
noch einmal 25 Jahre, ehe das Konzil zusammentrat. Aber die beiden 
Parteien - die Reformationskirchen und die römische Kirche - waren 
bekenntnismäßig schon zu weit auseinandergerückt, um zu einer Eini- 
gung zu kommen; es reichte nur noch, um die alte Kirche wieder zu fe- 
stigen und ihre Glaubenssicherheit wiederherzustellen. Kann man ähnli- 
ches auch vom letzten Konzil sagen? In gewisser Weise, ja. Es kam in 
der Tat zu spät; es hätte früher kommen müssen. Hier gilt, was derselbe 
Jedin einmal als Historiker resignierend festgestellt hat: •Mit entmuti- 



Hat das Konzil seine Zielsetzung erreicht? 285 

gender Regelmäßigkeit werden (in der Geschichte) die gleichen Fehler 
wiederholt." Wäre nicht in einem nicht allzu langen zeitlichen Abstand 
nach der Französischen Revolution und dem Umsturz der bürgerlichen 
wie der kirchlichen Gesellschaft ein Konzil fällig gewesen, allein um die 
durch Rationalismus und Aufklärung heraufgerufenen Glaubensfragen 
theologisch aufzuarbeiten? Das I. Vaticanum hat sich diesen Fragen 
zwar gestellt, aber rein abwehrend und apologetisch. •Wir müssen es 
heute als ein Glück betrachten", sagt wieder Jedin, •daß die damals vor- 
bereitete Konstitution über die Kirche nicht verabschiedet wurde." Sie 
hätte die Kirche noch mehr ins Getto gestoßen, als es durch das Konzil 
ohnedies geschehen ist. Wieviel Unglück für die kirchliche Gesellschaft 
und auch für zahllose einzelne wäre vermieden worden, wenn man sich 
damals mit katholischer Weitsicht und Liberalität den Problemen der 
Zeit offen gestellt hätte. Statt dessen beschwor man um die Jahrhundert- 
wende, bis zum Ersten Weltkrieg, im sogenannten Modernismusstreit, 
wo es zum einen um die Fragen des geschichtlichen Wandels und seiner 
Bedeutung für die jeweils rechte Glaubensvermittlung, genauer gesagt: 
um die je neue Sprache der Verkündigung des Glaubens, zum anderen 
um die Bewertung der inneren religiösen Erfahrung im ganzen des Glau- 
bensvorganges ging - man beschwor eine schwere innerkirchliche Krise 
herauf, die sowohl die theologische, vor allem biblische Wissenschaft als 
auch die daraus resultierende Spiritualität um Jahre zurückwarf. 

Was man über mehr als ein Jahrhundert zurückgestellt hatte, entlud 
sich nun mit Vehemenz im II. Vaticanum. Ich wüßte kein Konzil zu nen- 
nen, auf dem der theologische und zugleich der institutionelle Sprung 
von einer Aussage in die andere, geradezu von einer Welt in die andere, 
so groß gewesen wäre wie auf diesem Konzil. Natürlich hatte sich diese 
Entwicklung untergründig schon seit längerer Zeit angebahnt. Vor allem 
während des Zweiten Weltkrieges und in den Jahren danach ist eine äu- 
ßerst schöpferische Periode in dogmatischen Fragen, in der Pastoral- 
theologie und in der Liturgik zu verzeichnen. Man spürte, daß etwas im 
Kommen war. Aber die Wirklichkeit des konziliaren Vorgangs ging 
noch weit darüber hinaus. Hier einige Beispiele: Mitten im Zweiten 
Weltkrieg war die Enzyklika •Mystici Corporis" über die Kirche als den 
•Geheimnisvollen Herrenleib" erschienen. Man dachte, dieses stark or- 
ganologische, nach Art des menschlichen Organismus vorgestellte Kir- 
chenbild (im Sinn von Rom 12 und 1 Kor 12), in dem es Über- und Un- 
terordnung gibt und jedes Glied der Einheit und dem Zusammenspiel 
der Kräfte dienen muß, würde nun lange Zeit das vorherrschende sein 
(hatte es doch eben noch das vorrangig juridische Kirchenbild des I. Va- 
ticanum abgelöst). Aber auf dem neuen Konzil wird dieses Bild noch 



Friedrich Wulf 286 

einmal ganz wesentlich ergänzt von dem viel dynamischeren, geschicht- 
lichen und gesellschaftlichen Bild des wandernden Gottesvolkes, in dem 
jeder zunächst und allererst Bruder unter Brüdern ist. - Oder: Noch 
während des Zweiten Weltkrieges, auf dem Höhepunkt der NS-Dik- 
tatur, nannte Erzbischof Konrad Gröber, Freiburg, in einem Schreiben 
nach Rom und an alle deutschen Bischöfe 17 Punkte, in denen die zeit- 
genössische liturgische Bewegung nach seiner Meinung gegen katholi- 
sche Auffassungen verstoße und darum eine Gefahr für die Einmütig- 
keit im Glauben und im Ritus darstelle. Auf dem Konzil wurde durch 
die •Liturgiekonstitution" eine 400jährige, nämlich die Tridentinische 
Liturgie, vor allem die Meßreform unter Pius V., in radikaler Form ver- 
lassen und eine ganz neue Epoche eingeleitet. - Oder: In der •dogmati- 
schen Konstitution über die Offenbarung" wurde u. a. die Lehre von den 
zwei Quellen der Offenbarung: Schrift und Tradition, die von jeher Ka- 
tholiken und Protestanten scharf voneinander abhob und in der katholi- 
schen Theologie als unaufgebbar galt, tiefgehend revidiert, weil man in 
der modernen Exegese zur Überzeugung gekommen war, daß beide, 
Schrift und Tradition, ineinander übergehen und voneinander nicht zu 
trennen sind: Die Schrift selbst enthält viel Traditionsgut (z.B. AT im 
NT und vor allem die späteren Schriften des NT); anderseits bedurfte 
die Schrift von Anfang an der Auslegung durch die Kirche, so daß die 
Kontinuität der Überlieferung garantiert ist. Damit ist ein wesentlicher 
Standpunkt der Kontroverstheologie weithin ausgeräumt. - Oder: Die 
Ordenstheologie, die bis zu Pius XII. noch unverändert die des Thomas 
von Aquin war, wurde bei aller Wahrung ihres unveräußerlichen evan- 
gelischen Kerns nicht nur aus ihrer, der antiken (aristotelischen) Philo- 
sophie entlehnten Spekulation von der werthaften Vorrangigkeit der 
Kontemplation vor dem Apostolat und der karitativen Arbeit herausge- 
holt und auf seine biblische, näherhin christologische Grundlage ge- 
stellt, sondern auch von einer Zweiklassentheorie der Christen: Ordens- 
leute und Weltleute befreit, wodurch den evangelischen Christen der 
religiöse Zugang zum katholischen Ordensleben, zum Mönchtum erst- 
mals ermöglicht wurde. - Wer sollte solche Sprünge verkraften, wenn er 
selbst noch in der alten Lehre aufgewachsen war und daran geglaubt 
hatte? Mußte das nicht noch anderes in Bewegung bringen, was nicht 
ausdrücklich vom Konzil angepackt worden war? 

Wie gewaltig der Umbruch, ja das Abenteuer war, auf das sich das 
Konzil eingelassen hatte, einlassen mußte, wenn es sich um einer besse- 
ren Vermittlung der Heilsbotschaft an die Menschen von heute willen 
den Fragen und Problemen der Gegenwart offen und ohne Vorbehalt 
stellen wollte, läßt sich an drei Bereichen der Konzilsthemen zeigen: 



Hat das Konzil seine Zielsetzung erreicht? 287 

l.Was die lehrhaften Glaubensaussagen betrifft, so ist das II. Vati- 
canum, anders als etwa das Konzil von Trient oder auch das I. Vati- 
canum, nicht einfach der sogenannten Schultheologie verpflichtet, nach 
der es bei allen Unterschieden bestimmter Schulen unter den Theologen 
ein relativ großes Einverständnis gab (für das I. Vaticanum war das die 
•Neuscholastik"). Nicht als ob die Glaubensaussagen des II. Vatica- 
nums der theologischen Schultradition entraten. Das tun sie keineswegs. 
Aber sie bringen zur Durchdringung des Offenbarungsgutes neue, exi- 
stential-philosophische Ansätze mit ins Spiel, die es ihnen erlauben, die 
Glaubensgeheimnisse besser für die konkrete menschliche Existenz 
fruchtbar zu machen. Man spricht in diesem Zusammenhang gern von 
einer •anthropologischen Wende" der heutigen Theologie. Man will 
keine abstrakten theologischen Lehrsätze formulieren, sondern fragt 
sich: Was bedeutet das für den Menschen, und: Wie kann sich der 
Mensch selbst in die theologischen Aussagen einbringen? Neben das 
existentielle Moment der modernen Theologie tritt das geschichtliche. 
Theologie ist für heutige Theologen (wie schon für einen guten Teil der 
Patristik) Heihgeschichte, die Geschichte Gottes mit dem Menschen und 
des Menschen mit Gott. Das bedeutet im Horizont der heutigen Ge- 
schichtswissenschaft Veränderung und Wandel, Wandel der Ideen und 
Wandel der Sprache. Auf die Geschichte der theologischen Forschung 
und sogar auf die Dogmengeschichte angewandt, besagt das, daß die 
theologischen Begriffe einer bestimmten Geschichtsepoche damals u. U. 
etwas anderes bedeuteten, als sie es heute, unter ganz anderen philoso- 
phischen oder naturwissenschaftlichen Voraussetzungen tun. Dement- 
sprechend sucht man das gleiche, was ein Begriff seinerzeit gemeint hat, 
heute anders auszudrücken. - In beiden Elementen heutiger theologi- 
scher Forschung: dem existentiellen und dem geschichtlichen, ist also 
die Möglichkeit grundgelegt einer unterschiedlichen Sprache und einer 
unterschiedlichen Akzentuierung dieser oder jener Seite eines Glaubens- 
geheimnisses. Von daher - und nicht nur von daher - hat das seinen Ur- 
sprung, was man den theologischen Pluralismus nennt. Dieser Pluralis- 
mus der Glaubensaussagen, besser sollte man sagen: diese Pluralität 
(daß man nämlich etwas so oder anders begreifen und ausdrücken kann) 
ist heute unumgänglich. Sie stellt ebenso eine Bereicherung der Heils- 
verkündigung dar wie die Gefahr einer Verkürzung oder Verbiegung der 
überlieferten Lehre. Sie dient dem tieferen Verständnis des Geheimnis- 
charakters der Glaubenslehren, kann aber auch Verunsicherung mit sich 
bringen. Der einfache Gläubige tut sich mit der heutigen Pluralität theo- 
logischer Aussagen bisweilen schwer, zumal wenn er vom früheren Ka- 
techismuswissen herkommt und sich an den Wortlaut unveränderlicher 



Friedrich Wulf 288 

Glaubensaussagen klammert. Nun sind die theologischen Aussagen der 
Konzilstexte, die ganz ohne Zweifel von den oben genannten Merkma- 
len heutiger Theologie geprägt sind, im ganzen sicher eine hohe Lei- 
stung auf dem Feld der Glaubensvermittlung, aber sie müssen in ihrer 
Sprache und auch in ihrem genauen Sinnzusammenhang für den Nicht- 
theologen (und vielleicht auch für den Seelsorger) erläutert werden. Das 
ist wohl bisher zuwenig geschehen. Ohne diese Hilfe bleiben aber die 
Glaubensaussagen des Konzils Papier. Die meisten Christen nähren sich 
in ihrem Glauben ganz sicher aus zweifelhafteren Quellen. Auf jeden 
Fall kann man sagen, daß sie den Schritt des Konzils kaum mitvollzogen 
haben. Das ist für viele, auch auf dem Gebiet des Glaubens, eine Quelle 
der Unruhe. 

2. Nur ein relativ begrenzter Teil der Konzilsaussagen ist dogmati- 
scher Natur. Daneben spielt der große Bereich des Sittengesetzes, der 
Ethik, der Moral eine wichtige Rolle. Vor allem in der Pastoralkonstitu- 
tion •Über die Kirche in der Welt von heute" werden Fragen aufgegrif- 
fen, die sich dem Christen (wie jedem Menschen) im Umgang mit der 
heutigen Welt stellen und zu denen das kirchliche Lehramt bisher nur 
selten Stellung genommen hat oder die heute auf eine neue Weise drän- 
gend geworden sind. Zu letzteren gehören die Fragen der Sexualmoral 
und hier wieder in besonderer Weise die mit der Geburtenkontrolle auf- 
geworfenen Probleme (diesen Fall hatte sich Papst Paul sogar zur Ent- 
scheidung selbst vorbehalten). Andere Fragen betreffen das sittlich ver- 
antwortliche Verhalten im Bereich des Wirtschaftslebens, der Kultur 
und der Politik. Für die meisten der hier aufgeworfenen ethischen Pro- 
bleme gibt es keine unmittelbaren Antworten aus dem Evangelium. Die 
gibt es nur für relativ wenige Tatbestände; sie betreffen vor allem 
schuldhaftes Verhalten: offenkundiges Unrecht gegenüber dem Näch- 
sten, Lüge, Betrug, Gewaltanwendung außerhalb der Selbstverteidigung, 
Tötung Unschuldiger, Inzest und anderes mehr; man vergleiche dazu 
die Lasterkataloge bei Paulus (Rom 1,29-31; 1 Kor 6,9f.; Gal 5,19-21). 
Dabei bedarf aber selbst der Dekalog wegen seiner zeitgeschichtlichen 
Situiertheit noch einmal einer genaueren Auslegung. Die Hauptquelle 
ethischer Normen in den oft schwierigen Fragen des Lebens war für die 
Kirche schon immer das sogenannte •Naturrecht", dasjenige also, was 
sich aus der Natur des Menschen und der menschlichen Gesellschaft er- 
gibt. Bisher waren wir Christen im Abstecken des Umfangs ethischer 
Weisungen, die sich aus dem •Naturrecht" ableiten lassen, ziemlich si- 
cher. Mit Stolz wies man und weist auf die katholische •Soziallehre" 
hin. Inzwischen sind wir aber hinsichtlich der Reichweite des •Natur- 



Hat das Konzil seine Zielsetzung erreicht? 289 

rechts" unsicherer geworden. Einmal wurden wir belehrt, daß überkom- 
mene, aus der Natur des Menschen und der menschlichen Gesellschaft 
abgeleitete ethische Normen oftmals starken geschichtlichen Wandlun- 
gen unterworfen waren. Zum anderen zeigen uns die fortschreitenden 
Human- und Sozialwissenschaften, wie schwer es ist, neue komplizierte 
Tatbestände und das daran sich knüpfende menschliche Handeln 
ethisch zu beurteilen. Das ist auch oft genug auf dem Konzil zur Spra- 
che gekommen. Mit Recht hat es betont, daß auch die Kirche, der Christ 
nicht auf jede Frage, die uns heute das Leben stellt, eine prompte Ant- 
wort parat hat (Gaudium et Spes 33 und 34). So war es z. B. schwierig, 
selbst in so wichtigen Fragen wie denen der Friedenssicherung und des 
Rechtes auf Verteidigung zu einer gemeinsamen Aussage zu kommen. 
Inzwischen ist das noch schwerer geworden, wie uns die innerkirchli- 
chen Diskussionen des vergangenen Jahres gezeigt haben. Selbst nach 
Absprache der verschiedenen Bischofskonferenzen über ihre entspre- 
chenden Verlautbarungen sind nicht unerhebliche Meinungsverschie- 
denheiten geblieben. - Kritischer noch ist der Dissens unter Christen in 
der Frage der Empfängnisverhütung mit bestimmten Hormonpräpara- 
ten. Die Auseinandersetzung darüber begann schon auf dem Konzil. 
•Bitte, kein neuer Fall Galilei!", konnte man in der Konzilsaula hören. 
Inzwischen hat Papst Paul VI. seine Entscheidung in der Enzyklika 
•Humanae vitae" verkündet. Sie konnte aber die Unsicherheit unter ka- 
tholischen Christen nicht beheben, zumal genügend Autoritätspersonen: 
Bischöfe, Moraltheologen und Mediziner bzw. Anthropologen der ver- 
schiedenen Disziplinen, ihre Bedenken gegen sie erhoben. Bedenken 
solcher Art, auch gegenüber dem Spruch der höchsten Autorität in der 
Kirche, sind darum möglich, weil die Kirche zwar auch in Fragen des 
ethischen Handelns letztgültige und darum den Gläubigen im Gewissen 
bindende Aussagen machen kann, aber in schwierigen Sachproblemen 
selten mit letzter Autorität spricht. Auch sie ist gebunden an eine strenge 
Erforschung der Natur des Menschen unter den Bedingungen der jewei- 
ligen Zeit und Gesellschaft. - Im ganzen muß man sagen, daß die vielen 
Kontroversen im Bereich des ethischen Handelns, zu denen das Konzil 
den Anlaß gab, Kontroversen, die in einem starken Maße die Vernunft 
und den Fachverstand auf den Plan riefen, viel dazu beigetragen haben, 
die Autorität der kirchlichen Amtsträger in Fragen sittlicher Normenfin- 
dung zu schwächen, zumal die einfachen Leute den Abbau der strengen 
Kirchengebote unter einer ähnlichen Rücksicht registriert hatten. 

3. Es gibt noch einen dritten Bereich, der darüber mitentscheidet, ob 
das Konzil seine Zielsetzung erreicht hat: Die Frage der Heilsnotwendig- 



Friedrich Wulf 290 

keit der Kirche und des christlichen Glaubens. - Sätze wie der, daß es au- 
ßerhalb der Kirche kein Heil gebe oder: daß die Taufe zum Heil not- 
wendig sei, gehörten oder gehören im rechten Verständnis noch heute 
zum eisernen Bestand des katholischen Glaubens. Und nun, auf dem 
Konzil, wird der Christ, dem das Wort der Kirche die Wahrheit ver- 
bürgte, auf einmal, ohne Vorbereitung, mit folgenden Beschlußtexten 
bekannt gemacht, die ihn u. U. ganz durcheinanderbringen können (wie 
es schon auf dem Konzil bei nicht wenigen Bischöfen der Fall war). Es 
sind die •Erklärung über die Religionsfreiheit", das Dekret •Über den 
Ökumenismus" und die •Erklärung über das Verhältnis der Kirche zu 
den nichtchristlichen Religionen". Über keine anderen Beschlüsse hat es 
so heftige Diskussionen gegeben wie über diese, ja es schien bisweilen 
so, als fänden sie keine Mehrheit. Entsprechend waren auch die ver- 
schiedenen Fassungen zahlreich und die jeweils erforderlichen Ände- 
rungen erheblich. Und ebenso sind die Kommentare im Lexikon für 
Theologie und Kirche (LThK, Konzilsbände I-III) die längsten und de- 
tailliertesten. Wer, von Priestern und Laien, hat sie überhaupt gelesen? - 
Die Erklärung über die Religionsfreiheit scheint vielen einem Indifferen- 
tismus das Wort zu reden, da es offenbar jedermann frei steht, jene Reli- 
gion zu wählen, die er nach seinem Gewissen für die richtige hält. Was 
ist dann aber mit der Einzigkeit des christlichen Glaubens, der allein das 
Heil zu verbürgen vorgibt? - Die Schwierigkeit des Dekretes über den 
Ökumenismus besteht für den katholischen Christen vor allem darin, 
daß er bis in die heutige Zeit in der Kontroverstheologie, d. h. in der Un- 
terscheidungslehre, unterrichtet war, und er, wenn er sich nun Gedan- 
ken macht, nicht recht weiß, warum das auf einmal anders geworden 
sein soll. Oder beschränkt sich die Gemeinsamkeit des Glaubens nur auf 
die Grunddogmen vom Dreifaltigen Gott und von der Menschwerdung 
Gottes in Jesus Christus bzw. der Erlösung durch ihn? Dann wäre der 
Großteil dessen, was konkret die katholische Frömmigkeit ausmacht, 
ziemlich nebensächlich. - Die Erklärung über die nichtchristlichen Reli- 
gionen hinwiederum, die diesen bezeugt, daß sie auf der Suche nach der 
Wahrheit sind und auf ihre Weise das höchste Wesen, das wir Gott nen- 
nen, verehren, ja ihm durch ihre Meditationsmethoden und durch As- 
kese nahekommen, so daß wir von ihrem Streben lernen können, relati- 
viert noch einmal die christliche Religion als die einzig wahre. Der 
Christ muß zur Kenntnis nehmen, daß der Mensch in der Pluralität die- 
ser Welt, wie sie nun einmal ist, auch außerhalb der Kirche sein Heil 
wirken könne, wenn er nur seinem Gewissen folgt, die Wahrheit über 
Wesen und Sinn der Welt und des menschlichen Daseins sucht und da- 
nach handelt, die höchste Macht verehrt und das Gute tut. 



Hat das Konzil seine Zielsetzung erreicht? 291 

Überschaut man einmal die Arbeit des Konzils: die Glaubens- und in- 
ternen Kirchenprobleme, die man aufgegriffen hat, die Schwierigkeiten, 
denen man bei ihrer Bewältigung begegnete, den Ernst und die zeitwei- 
lige Heftigkeit der Auseinandersetzungen, bis dahin, daß man bisweilen 
nicht wußte, wie es weitergehen sollte, dann muß der ganze Vorgang für 
viele katholische Christen, für sehr viele, einem Erdrutsch gleichgekom- 
men sein, nicht auf einmal, von heute auf morgen, sondern allmählich, 
zunächst fast unbemerkt, dann aber immer reflexer, je mehr einer im 
einzelnen davon Kenntnis erhielt und die kirchliche Welt um ihn herum 
und damit auch seine persönliche religiöse Welt sich wandelte. Und das 
um so mehr, je weniger ihm die Vorgänge des Konzils und die Entschei- 
dungen, die auf ihm getroffen wurden, erklärt wurden, so daß ihm auf- 
gehen konnte, warum dieses oder jenes geschah, dieses oder jenes an- 
ders gesagt wurde, als es ihm geläufig war. Die Weitergabe der Aussa- 
gen des Konzils und der Änderungen, die von ihm im kirchlichen, z. B. 
liturgischen Leben vorgenommen wurden, an die Gläubigen war um so 
unzureichender, als das ungeheure konziliare Geschehen nicht einmal 
an die Priester, die Seelsorger der Gemeinden, auch nur in annähernd 
genügender Weise vermittelt worden ist und diese selbst verunsichert 
wurden. Hinzu kam allerdings, wie schon erwähnt, daß das Konzilsge- 
schehen zusammentraf mit politischen und gesellschaftlichen Unruhen 
in der ganzen, vor allem westlichen Welt, von der namentlich die junge 
Generation erfaßt wurde. Diese Welt einer zunehmend technischen Kul- 
tur, die alles auf Verwaltung und Organisation, auf undurchschaubare 
technische Vorgänge abstellt, schien immer weniger den humanen Sinn 
des Lebens in Freiheit und Selbstverwirklichung zu ermöglichen und er- 
fahrbar zu machen. Die Welt, gegen die der Aufstand geprobt wurde, 
war die gleiche, die den Menschen den Gebrauch der kritischen Ver- 
nunft beigebracht und sie gelehrt hatte, sich nicht mit dem Bestehenden 
zufriedenzugeben, sondern darauf aus zu sein, die menschliche Gesell- 
schaft zu mehr Solidarität und Gerechtigkeit zu verändern. Die hier vi- 
rulent werdende Mentalität der Zweiten Aufklärung und der Emanzipa- 
tion griff auch auf den kirchlichen und religiösen Sektor des Lebens 
über. Sie hat die nachkonziliare Zeit, die das Konzil in den Gemeinden 
einwurzeln sollte, unterschiedlich nach Ländern und Gemeinden, in ho- 
hem Maße beeinflußt. Davon legen die verschiedenen Synoden und syn- 
odalen Vorgänge ein beredtes Zeugnis ab. Neben vielem Guten, das hier 
erarbeitet wurde, war ebensoviel - von den Verfahrensfragen bis zu Be- 
schlüssen zu Sachfragen aus dem Themenkatalog des Konzils -, an das 
die Konzilsväter nicht im Traum gedacht hatten. Danach allein, zum 
Negativen oder auch zum Positiven hin, darf das Ergebnis des Konzils 



Friedrich Wulf 292 

nicht beurteilt werden. Man sollte sich überhaupt davor hüten, einen 
schnellen •Erfolg" des Konzils zu erwarten. Vielleicht ist darum auch 
die Themenstellung unseres Beitrages nach (erst) 20 Jahren verfrüht. Wie 
beim Konzil von Trient, wird es auch bei diesem Konzil, das vor einer 
ähnlich ungeheuren Aufgabe stand, lange Zeit dauern, ehe es alle 
Schichten und Dimensionen der Kirche erreicht hat, zumal die geistige 
und kulturelle Temperatur unserer Zeit kein günstiges Klima für eine 
Erneuerung der Kirche im Sinn des Evangeliums zu bieten scheint. Sehr 
eindrucksvoll hat diese Temperatur der nachkonziliaren Jahre der Dis- 
kussionen und Aufbrüche •von unten" Kardinal Döpfner auf der bun- 
desdeutschen Synode im November 1973 gekennzeichnet, wenn er 
sagte: •Die Stürmer und Verteidiger in der Kirche treffen sich gelegent- 
lich in einer Resignation, der die Kirche als Schiff älterer Bauart er- 
scheint, das die Sturmböen der neuen Entwicklung demnächst zu einem 
Wrack zerschlagen werden. Ihnen muß widersprochen werden. Sie ha- 
ben das falsche Bild gewählt. Diese Kirche liegt nicht auf der Sandbank 
der Zerstörung, sondern auf der Werft der Erneuerung. Zugegeben, eine 
Werft ist keine idyllische Waldwiese. Dort kann es laut, windig, unge- 
mütlich und gelegentlich gefährlich sein. Aber dort werden Schiffe nicht 
verschrottet, sondern ausgerüstet zu neuer Fahrt." Schöner und treffli- 
cher kann man die Situation zwischen den Zeiten, zwischen Aufbruch 
und Ankommen, zwischen Aussaat und Ernte kaum beschreiben. 

Darum dürfen wir im Sinne unseres Themas zum Schluß noch einmal 
die Frage stellen: Hat sich in den Jahren des Konzils und seiner Wir- 
kungsgeschichte nicht doch so etwas wie ein neues Pfingsten, von dem 
Papst Johannes gesprochen und das er sich von Gott erhofft hatte, ereig- 
net? Wir glauben, ja! Schon auf dem Konzil gab es unglaubliche Durch- 
brüche zum Wesentlichen, die niemand vorher vorausgesagt hätte. Und 
in allem Ringen gegensätzlicher Meinungen gab es zum Schluß einer 
Debatte immer ein solches Maß an Übereinstimmung, wie es kein demo- 
kratisches Parlament zuwege brächte, weil alle aufeinander hörten und 
jede Stimme ernst genommen wurde. Darum war die pfingstliche Hoch- 
stimmung am Schlußtag des Konzils nicht gemacht oder bloß vom feier- 
lichen Geschehen beeindruckte Emotion, sondern gab die Meinung der 
allermeisten wieder. Aber auch in den nachkonziliaren Jahren ist das 
Wirken des Geistes bei aller zeitweiligen Turbulenz und gerade in ihr 
mit Händen zu greifen. Schon daß die Kirche das gewagte Experiment, 
vor dem sich andere Päpste gefürchtet hatten, mit allen Unruhen, Ge- 
gensätzen und Spannungstendenzen bis heute, wenn auch unter Ver- 
wundungen, im tiefsten heil und gestärkt durchstand, ist die Frucht 
eines echten Pfingsten. Sicherlich ist die Zahl der Kirchgänger, derjeni- 



Hat das Konzil seine Zielsetzung erreicht? 293 

gen, die sich offen zur Kirche bekennen, wenigstens im alternden, müde 
gewordenen Europa, geringer geworden. Dafür sind aber vielerorts und 
in anderen Kontinenten Neuaufbrüche zu verzeichnen, gerade auch auf 
seiten der Laien, die man vor dem Konzil nicht für möglich gehalten 
hätte. Die theologischen Texte des Konzils zusammen mit der liturgi- 
schen Erneuerung haben die Spiritualität des einzelnen und der Ge- 
meinden (Orden, Gruppen) vielfach in entscheidender Weise vertieft 
und ihr eine neue Dimension gegeben, sie von zu großer Subjektivität 
und moralisierender Enge befreit. Die ökumenische Bewegung, die nach 
dem Zweiten Weltkrieg einige verheißungsvolle Ansätze gemacht hatte, 
schien an einem toten Punkt angelangt zu sein. Was inzwischen durch 
das Konzil daraus geworden ist, kann man nur mit Staunen feststellen. 
Das Lutherjahr hat in anschaulicher Weise den gewaltigen Sprung nach 
vorn deutlich gemacht. Und wenn die Kirche heute keine Scheu mehr 
davor hat, sich den Wissenschaften zu stellen, mit den Ideologien offen 
sich auseinanderzusetzen, mit den großen Weltreligionen in einen Dia- 
log einzutreten, dann sind das inmitten von Bedrohung und Gefahren 
Zeichen einer Geistwirkung, die Hoffnung wecken und Zuversicht be- 
zeugen. Das entscheidende Zeichen göttlichen Wirkens in seiner Kirche 
ist das Zeugnis großer Christen. Zu ihnen schauen die Menschen auf, ih- 
nen glauben sie. Ihrer gibt es zahlreiche, in der ganzen Welt. Des Bei- 
spieles halber seien hier nur die Johannespäpste unserer Zeit genannt 
oder auch Schwester Teresa von Kalkutta. Dazu kommen aber noch die 
zahlreichen Märtyrer, vor allem in den unruhigen Gebieten der Dritten 
Welt, Bischöfe, Priester, Ordensleute und Laien. Wie sich das Pfingsten 
der Urgemeinde nur unter Kämpfen und Verfolgungen siegreich durch- 
setzte, so auch das pfingstliche Ereignis des II. Vatikanischen Konzils. 
Und wie die frühe Christenheit den Erdkreis eroberte, indem es ihr ge- 
lang, in der Koine, der gemeingriechischen Volkssprache des Mittel- 
meerraumes, das Evangelium allen verständlich zu machen, so wird es 
auch unsere Aufgabe sein, das auf dem Konzil neu zum Leuchten ge- 
brachte Evangelium den Menschen aller Kulturräume in ihrem je eige- 
nen Verstehenshorizont und in ihrer Sprache zu vermitteln. In diesem 
Stadium stehen wir, und nur wer aktiv an dieser Aufgabe, an seinem 
Platz teilnimmt, wird erfahren, daß das Konzil ein großes Pfingsten war 
und ist, eine Ausgießung des Geistes unter feurigen Zungen und ein gro- 
ßes Sprachenwunder, das uns alle immer mehr und noch auf lange Zeit 
aufhorchen lassen wird. 




