
BUCHBESPRECHUNGEN 

Rothermundt, Gottfried: Buddhismus 
für die moderne Welt. Die Religions- 
philosophie K. N. Jayatillekes (Calwer 
Theologische Monographien - Reihe 
C, Band 4). Stuttgart, Calwer Verlag 
1979. 190 S., kart., DM 28,-. 
Kalatissa Nanda Jayatilleke (1920-1970) ist 
einer der einflußreichsten Vertreter des mo- 
dernen Theraväda Buddhismus und hat be- 
sonders auf Sri Lanka (Ceylon) großen 
Einfluß. Die Darstellung seiner buddhisti- 
schen Lehre ist auch von besonderer Be- 
deutung, weil Jayatilleke internationale 
akademische Anerkennung erfahren hat. 

Das Ergebnis der gründlichen Arbeit ist 
für den christlichen Dialog allerdings de- 
primierend. Einerseits scheint der Ceylo- 
nese selbst der religiösen Wurzel seiner 
Weltanschauung entwachsen gewesen zu 
sein; so wehrt er sich - ähnlich wie der im- 
mer noch maßgebende Vertreter des Zen- 
Buddhismus, Suzuki, in seinen reifen Jah- 
ren - gegen die Nomenklatur •Mystik" für 
die Erfahrungen des Buddhismus. Hand in 
Hand damit geht auch ein Verkennen der 
christlichen Religiosität. 

Rothermundt plädiert deshalb zum 
Schluß dafür, daß das Christentum den 
wahren Buddhismus zum Dialogpartner er- 
wählen soll, nicht den philosophisch •mo- 
dernisierten": •Ein Buddhismus, der sich 
von seinen spezifisch religiösen Wurzeln 
löste, wäre auch für einen Dialog mit dem 
Christentum belanglos." (135) 

J. Sudbrack SJ 

Buri, Fritz: Der Buddha-Christus als 
der Herr des wahren Selbst. Die Reli- 
gionsphilosophie der Kyoto-Schule 
und das Christentum. Bern/Stuttgart, 
Verlag Paul Haupt 1982. 469 S., Ln, 
DM 80,-. 
Die Theologie des Schweizer Dogmatikers 
möchte eine Radikalisierung Bultmanns 
sein: nicht nur Entmythologisierung, also 
Befreiung der Botschaft Jesu von mythi- 
schen Vorstellungen, sondern auch noch 

•Entkerygmatisierung", also Befreiung von 
allen kerygmatischen Inhalten, damit nur 
noch der •nicht-objektivierbare" existen- 
tielle  Vollzug übrig bleibt. 

Der Autor stellt - nach einer verglei- 
chenden Einleitung über Buddhismus und 
Christentum - die Kyoto-Schule der japa- 
nischen zen-buddhistischen Philosophie 
vor: vom Gründer Kitaro Nishida 
(1870-1945) über Suzuki, Nishitani, Ueda 
bis zu Masao Abe (geb. 1915). Er geht da- 
bei sorgfältig auf die einzelnen Autoren 
ein. Mit umfassender Literaturkenntnis (al- 
lerdings ohne Vertrautsein mit der japani- 
schen Sprache, dafür aber die vielfältigen 
englischen Übersetzungen kennend) stellt 
er die Philosophie der einzelnen dar. Wich- 
tig ist auch die gute Orientierung über die 
deutschsprachige und englische Diskussion 
zu Christentum und (Zen-)Buddhismus. 

Der Leser allerdings wird durch die vie- 
len, vielen Seiten, die oftmals nur aufzäh- 
len und wiederholen, auf eine harte Ge- 
duldsprobe gestellt. Er wird auch mit der 
Eigenwilligkeit des Autors seine Schwierig- 
keiten haben. Daß Buri anscheinend in sei- 
nem dogmatischen Denken bei der •konse- 
quenten Eschatologie" im Sinne A. 
Schweitzers und M. Werners stehengeblie- 
ben ist, macht ihn weder wissenschaftlich 
noch glaubensmäßig zu einem Repräsen- 
tanten des heutigen Christentums in die- 
sem Dialog. Und so kommt als Ergebnis ei- 
gentlich nur heraus, daß Buri in der 
•Nicht-Objektivierbarkeit" der eigentli- 
chen Bezüge und Vollzüge des Menschen 
sich mit dem Anliegen des Zen-Buddhis- 
mus eins weiß, daß er sich aber grundsätz- 
lich von dieser Weltanschauung darin un- 
terschieden weiß, daß für ihn die Selbst- 
werdung des Menschen nur in dialogischer 
Konfrontation möglich ist. Doch wichtig 
ist: Die Nicht-Objektivierbarkeit des Perso- 
nal-dialogischen ist im Grunde weiter, offe- 
ner, seinstiefer als die von manchen Zen- 
Leuten verfochtene Auflösung aller Begeg- 
nung in konturlose Nicht-Dualität. 

J. Sudbrack SJ 



Buchbesprechungen 319 

Nishitani, Keiji: Was ist Religion? 
Vom Verfasser autorisierte deutsche 
Übersetzung von Dora Fischer-Barni- 
col. Frankfurt, Insel-Verlag 1980. 437 
S., Ln., DM 78,-. 
In deutscher und englischer Übersetzung 
liegt das Hauptwerk des 1900 geborenen ja- 
panischen Philosophen Keiji Nishitani 
über die Religion vor. Wie sein Lehrer K. Nis- 
hida fühlt sich Nishitani mehr dem meditati- 
ven Zen-Buddhismus verbunden als dem auf 
die •Anderkraft Amidas" vertrauenden 
•Glaubens"-Buddhismus. Aus seiner reli- 
giösen Grundbindung heraus will er in einer 
von westlicher Wissenschaft, Technik und 
Zivilisation geprägten Welt unter Beachtung 
ihrer geistesgeschichtlichen und vom 
Christentum geprägten Entwicklung einen 
•Ort" finden, in dem Welt und Mensch beste- 
hen können. Nishitani hat in seinen jüngeren 
Jahren Schelling übersetzt, Nietzsche und 
Dostojewski gelesen, bei Heidegger in Frei- 
burg studiert. Die japanischen Schriftsteller 
des beginnenden 20. Jahrhunderts, die Zen- 
schriftsteller Hakuin und Takuan, später 
Dogen, haben ihn beschäftigt. Er hat, ange- 
regt durch Nishida, die von protestanti- 
schen Germanisten besorgten Eckhartaus- 
gaben studiert, mit Barth sich befaßt, mit E. 
Brunner und Tillich diskutiert. Die katholi- 
sche Theologie ist ihm erst nach Entste- 
hung seines Hauptwerkes zum Gesprächs- 
partner geworden. Mit K. Rahner hat er 
sich gelegentlich über das •anonyme Christ- 
sein" ausgetauscht und diesem das •an- 
onyme Buddhistsein" an die Seite gestellt 
(vgl. K. Rahner, Schriften XII, 276). 

Die Lektüre des Buchs ist schwierig ge- 
nug. Denn es ist nicht systematisch verfaßt 
worden, sondern essayhaft entstanden: 
•Was ich schrieb, fand ich, brachte nicht 
zureichend zum Ausdruck, was ich sagen 
wollte. Also setzte ich meine Überlegungen 
in einem zweiten Artikel mit anderem Titel 
fort, ohne das Gefühl loszuwerden, dem 
Gegenstand nicht gerecht geworden zu 
sein. So schrieb ich weiter, bis vier Auf- 
sätze vorlagen. Aber noch immer fühlte ich, 
daß zu dieser Sache mehr zu sagen wäre, 
und so fügte ich zwei weitere Essays an: 
die beiden letzten Kapitel dieses Buches." 
(7) Bei der Übersetzung des Buches hat er 
selbst dann weiterhin mit Hand angelegt. 

Manches hat er auf Anfragen der Überset- 
zer hin erläutert und erweitert, so daß die 
Übersetzungen nicht mehr in allen Punkten 
dem Original entsprechen. Die deutsche 
Übersetzung weist noch nicht die in der 
neuen englischen Übersetzung erreichte 
Beständigkeit im Gebrauch bestimmter 
Terminologien auf, leidet gelegentlich an 
gewollten, z. T. aber auch falschen Heideg- 
gerianismen (u. a. wird die im japanischen 
Original vorhandene, im Englischen dage- 
gen schwer nachzuvollziehende Unter- 
scheidung von •existentiell" und •existen- 
tial" wiederholt falsch wiedergegeben). 
Dennoch vermittelt die Übersetzung - 
wenn man in Zweifelsfällen nicht übereilt 
urteilt - einen Zugang zu Nishitanis 
Ringen um die Religion. Kap. I sucht 
ein Personenverständnis, das die Kri- 
tik an einem egozentrischen Personbegriff 
mit den Werten einer selbstlosen, egolosen 
Personauffassung verbindet. Kap. 2 greift 
die Diskussion erneut auf. Bedeutsam ist 
hier zu sehen, daß Nishitani (mit der Mehr- 
zahl asiatischer Denker) von einem abgren- 
zenden, sich verschließenden, ego-zentri- 
schen Verständnis der Person ausgeht, wo- 
bei die geöffnete, auf ein Du bezogene Per- 
sonalität nur in der Verneinung der Person 
in den Blick tritt. Bemerkenswert ist, wie 
Nishitani sich mehr als die Vielzahl asiati- 
scher Gesprächspartner an die christliche 
Trinitätslehre, sodann an die kenotische 
Christologie herantastet. Bei allen Fragen, 
die bleiben, ist zu beachten, daß Eckhart 
zwar als ein Ansatzpunkt betrachtet wird, 
daß aber an ihm vorbei weitergefragt wird 
auf die Grundlagen des Christentums hin. 

In den Kap. 3 und 4 steht im Zentrum 
das, was Nishitani - um Verwechslungen 
zu vermeiden - mit dem Sanskritwort •sü- 
nyatä" = Leere bezeichnet und damit von 
einem nihilistischen Verständnis des abso- 
luten Nichts unterschieden wissen will. Bei 
dieser •Leere" bzw. dem •absoluten 
Nichts" geht es nicht um einen Negativbe- 
griff, sondern um die Bezeichnung der un- 
sagbaren, im asiatischen Verständnis aber 
auch nicht ontologisch verstandenen Wirk- 
lichkeit. Mystik, negative Theologie, damit 
religiöse Grunderfahrungen müssen hier 
im Austausch gesehen werden, aber auch 
die zerbrechenden Grenzerfahrungen des 
Menschen vor seinem radikalen Scheitern, 



Buchbesprechungen 320 

vor dem Abgrund seiner Sinnlosigkeit, da- 
mit des Nichts, vor dem radikalen •Großen 
Zweifel", von dem die Buddhisten spre- 
chen. Wo die den Menschen umgebende 
Welt ihm die radikale Offenheit für den 
Horizont, den Himmel, das Firmament 
nicht mehr verstellt, weil er sich in die Hal- 
tung des Loslassens und damit wahrer Frei- 
heit einübt, wird der •Standpunkt der 
Leere" zur neuen •Mitte", aber auch zur 
Möglichkeit, in ein neues Verhältnis zu Zeit 
und Geschichte zu treten (Kap. 5 u. 6). 

Es kann hier nicht darum gehen, Gesprä- 
che, die kaum begonnen haben, durch eige- 
ne Fest-Stellungen sogleich wieder zu been- 
den. Es muß gelesen, nachgedacht und dann 
nachgefragt werden. Die Frage der Selbst- 
losigkeit in der Radikalität ihrer geschicht- 
lichen Verwirklichung ist eine Herausfor- 
derung des Christentums. Nishitani selbst 
schreibt gegen Ende: •In der religiösen 
Liebe oder im Mitleiden ist der höchste al- 
ler möglichen Standpunkte verwirklicht." 
(419) Die lebendige Verwirklichungsgestalt 
ist hier nicht Christus, aber auch nicht 
Buddha, sondern der Völker und Religio- 
nen offensichtlich vereinende Franziskus. 

Man möchte dem für den Prozeß des 
Verstehens zwischen abendländischen und 
fernöstlichen Menschen, zwischen Christen 
und Buddhisten so wichtigen Buch die Be- 
achtung wünschen, die ihm gebührt. Es 
regt zum Nachdenken an und macht deut- 
lich, daß Religion mehr ist als Nachdenken; 
es ruft in einen offenen Raum, von dem wir 
Christen sagen, daß sich uns in ihm ein Ant- 
litz, ein Anspruch, ein Ruf zur Nachfolge 
offenbart und mit-teilt.       H. Waldenfels SJ 

Khoury, Adel-Theodor: Gebete des Is- 
lams (Topos-Taschenbücher, Bd. 111). 
Mainz, Matthias-Grünewald-Verlag 
1981. 112S., kart., DM8,80. 

Spätestens seit Khomeinis Revolution im 
Iran und der Errichtung seines •Gottes- 
staates" steht der Islam wieder häufig im 
Mittelpunkt des Weltinteresses. Wohl eher 
notgedrungen beginnt nun auch der We- 
sten sich mit dem geistigen Hintergrund 
dieser nach dem Christentum größten Reli- 
gionsgemeinschaft zu beschäftigen. 

Khourys Bändchen beansprucht keines- 
wegs, eine detaillierte Studie islamischer 

Geistigkeit zu erstellen. Der Autor geht viel 
bescheidener vor. Er stellt Gebetstexte zu- 
sammen: Das Pflichtgebet jedes Moslems, 
bestimmte empfohlene Gebete, solche aus 
dem Koran und andere aus der bloßen Tra- 
dition und schließlich Gebetsvorschläge 
von islamischen Mystikern. Jede dieser in 
Gruppen zusammengefaßten Texte werden 
von Khoury knapp erkäutert. Er legt dar, 
welchen Sinn das Beten im Islam über- 
haupt hat, widmet einige Passagen der ge- 
schichtlichen Entwicklung islamischer Spi- 
ritualität, greift Themen auf wie z.B. die 
Stellung der Mystiker zur Ehe, zur Askese 
usw. Seinem Titel nach präsentiert sich die- 
ses Büchlein bescheiden. Nichtsdestoweni- 
ger aber werden vom Autoren die großen 
Themen einer philosophischen Gotteslehre 
ihrem Lösungsweg nach zumindest ange- 
deutet. Man findet Antworten auf Fragen 
wie •Kann man Gott überhaupt erken- 
nen?" (bes. 97 f.), was bedeutet •Vorsehung 
Gottes" im Kontext menschlicher Freiheit 
(94-96) usw. Die Beantwortung dieser Fra- 
gen fällt im Islam sehr unterschiedlich aus. 
Zum Beleg verweist der Autor auf das sehr 
spannungsreiche Verhältnis von Mystik und 
Orthodoxie (100-102). 

Für einen ersten Einblick in die Spiritua- 
lität des Islams ist dieses Büchlein gewiß ge- 
eignet. Sicherlich empfindet der Christ 
nach der Lektüre etwa mancher Gebete 
Mohammeds, daß die Haltung des gläubi- 
gen Muslim gegenüber Gott nun gewiß 
nicht die schlechthin christliche ist: •Ich 
bitte dich um den höchsten Rang im Para- 
dies" (53), •ermögliche uns, Rache an de- 
nen zu nehmen, die uns mißhandeln" (51), 
um nur zwei Beispiele zu nennen. Vorsicht 
aber   vor   eilfertiger   Verallgemeinerung! 

Eine ganz andere Sprache reden die Ge- 
bete Ali ibn Abu Talibs (vgl. 53). Schließ- 
lich gehört zum Islam auch ein Mystiker 
wie Al-Halladj, der angesichts seiner 
Feinde Gott um Vergebung für sie bittet. 
Khoury selbst verschweigt und verdunkelt 
den fundamentalen Unterschied zwischen 
Christentum und Islam keineswegs (vgl. 
102-106). Dennoch gilt für die Lektüre die- 
ses Buches das, womit der Autor es aus- 
klingen läßt: •Bei der Suche nach Gott 
kann jeder religiöse Mensch von jedem 
ehrlichen Gottsucher lernen..." (106) 

H. Biallowons 




