BUCHBESPRECHUNGEN

Rothermundt, Gotifried: Buddhismus
fir die moderne Welt. Die Religions-
philosophie K. N. Jayatillekes (Calwer
Theologische Monographien — Reihe
C, Band 4). Stuttgart, Calwer Verlag
1979. 190 S., kart., DM 28,-.

Kalatissa Nanda Jayatilleke (1920-1970) ist
einer der einfluBreichsten Vertreter des mo-
dernen Theravada Buddhismus und hat be-
sonders auf Sri Lanka (Ceylon) groBen
Einflu3. Die Darstellung seiner buddhisti-
schen Lehre ist auch von besonderer Be-
deutung, weil Jayatilleke internationale
akademische Anerkennung erfahren hat.

Das Ergebnis der griindlichen Arbeit ist
fiir den christlichen Dialog allerdings de-
primierend. Einerseits scheint der Ceylo-
nese selbst der religiosen Wurzel seiner
Weltanschauung entwachsen gewesen zu
sein; so wehrt er sich - dhnlich wie der im-
mer noch maBgebende Vertreter des Zen-
Buddhismus, Suzuki, in seinen reifen Jah-
ren - gegen die Nomenklatur ,,Mystik* fiir
die Erfahrungen des Buddhismus. Hand in
Hand damit geht auch ein Verkennen der
christlichen Religiositit.

Rothermundt pladiert deshalb zum
SchluB dafiir, daB das Christentum den
wahren Buddhismus zum Dialogpartner er-
wihlen soll, nicht den philosophisch ,,mo-
dernisierten*: , Ein Buddhismus, der sich
von seinen spezifisch religidsen Wurzeln
16ste, wire auch fiir einen Dialog mit dem
Christentum belanglos.* (135)

J. Sudbrack SJ

Buri, Fritz: Der Buddha-Christus als
der Herr des wahren Selbst. Die Reli-
gionsphilosophie der Kyoto-Schule
und das Christentum. Bern/Stuttgart,
Verlag Paul Haupt 1982. 469 S., Ln.,
DM 80,-.

Die Theologie des Schweizer Dogmatikers
mochte eine Radikalisierung Bultmanns
sein: nicht nur Entmythologisierung, also
Befreiung der Botschaft Jesu von mythi-
schen Vorstellungen, sondern auch noch

»Entkerygmatisierung®, also Befreiung von
allen kerygmatischen Inhalten, damit nur
noch der ,nicht-objektivierbare* existen-
tielle Vollzug iibrig bleibt.

Der Autor stellt — nach einer verglei-
chenden Einleitung iiber Buddhismus und
Christentum - die Kyoto-Schule der japa-
nischen zen-buddhistischen Philosophie
vor: vom Grinder Kitaro Nishida
(1870-1945) iiber Suzuki, Nishitani, Ueda
bis zu Masao Abe (geb. 1915). Er geht da-
bei sorgfiltig auf die einzelnen Autoren
ein. Mit umfassender Literaturkenntnis (al-
lerdings ohne Vertrautsein mit der japani-
schen Sprache, dafiir aber die vielfiltigen
englischen Ubersetzungen kennend) stellt
er die Philosophie der ¢inzelnen dar. Wich-
tig ist auch die gute Orientierung iiber die
deutschsprachige und englische Diskussion
zu Christentum und (Zen-)Buddhismus.

Der Leser allerdings wird durch die vie-
len, vielen Seiten, die oftmals nur aufzih-
len und wiederholen, auf eine harte Ge-
duldsprobe gestellt. Er wird auch mit der
Eigenwilligkeit des Autors seine Schwierig-
keiten haben. Daf} Buri anscheinend in sei-
nem dogmatischen Denken bei der ,.konse-
quenten Eschatologie“ im Sinne A.
Schweitzers und M. Werners stehengeblie-
ben ist, macht ihn weder wissenschaftlich
noch glaubensmiBig zu einem Reprisen-
tanten des heutigen Christentums in die-
sem Dialog. Und so kommt als Ergebnis ei-
gentlich nur heraus, dal Buri in der
,»Nicht-Objektivierbarkeit® der eigentli-
chen Beziige und Vollziige des Menschen
sich mit dem Anliegen des Zen-Buddhis-
mus eins weil}, daB} er sich aber grundsitz-
lich von dieser Weltanschauung darin un-
terschieden weif3, daB3 fiir ihn die Selbst-
werdung des Menschen nur in dialogischer
Konfrontation méglich ist. Doch wichtig
ist: Die Nicht-Objektivierbarkeit des Perso-
nal-dialogischen ist im Grunde weiter, offe-
ner, seinstiefer als die von manchen Zen-
Leuten verfochtene Auflgsung aller Begeg-
nung in konturlose Nicht-Dualitit.

J. Sudbrack SJ



Buchbesprechungen

Nishitani, Keijji: Was ist Religion?
Vom Verfasser autorisierte deutsche
Ubersetzung von Dora Fischer-Barni-
col. Frankfurt, Insel-Verlag 1980. 437
S., Ln., DM 78,

In deutscher und englischer Ubersetzung
liegt das Hauptwerk des 1900 geborenen ja-
panischen Philosophen Keiji Nishitani
iiber die Religion vor. Wie sein Lehrer K. Nis-
hida fiihlt sich Nishitani mehr dem meditati-
ven Zen-Buddhismus verbunden als dem auf
die ,Anderkraft Amidas“ vertrauenden
,,Glaubens“-Buddhismus. Aus seiner reli-
giosen Grundbindung heraus will er in einer
von westlicher Wissenschaft, Technik und
Zivilisation gepriigten Welt unter Beachtung
ihrer geistesgeschichtlichen und vom
Christentum geprigten Entwicklung einen
,,Ort“finden, in dem Weltund Mensch beste-
hen kénnen. Nishitani hat in seinen jiingeren
Jahren Schelling iibersetzt, Nietzsche und
Dostojewski gelesen, bei Heidegger in Frei-
burg studiert. Die japanischen Schriftsteller
des beginnenden 20. Jahrhunderts, die Zen-
schriftsteller Hakuin und Takuan, spiter
Dogen, haben ihn beschiftigt. Er hat, ange-
regt durch Nishida, die von protestanti-
schen Germanisten besorgten Eckhartaus-
gaben studiert, mit Barth sich befaB3t, mit E.
Brunner und Tillich diskutiert. Die katholi-
sche Theologie ist ihm erst nach Entste-
hung seines Hauptwerkes zum Gesprichs-
partner geworden. Mit K. Rahner hat er
sich gelegentlich iiber das ,,anonyme Christ-
sein®“ ausgetauscht und diesem das ,.an-
onyme Buddhistsein“ an die Seite gestellt
(vgl. K. Rahner, Schriften XII, 276).

Die Lektiire des Buchs ist schwierig ge-
nug. Denn es ist nicht systematisch verfaf3t
worden, sondern essayhaft entstanden:
,Was ich schrieb, fand ich, brachte nicht
zureichend zum Ausdruck, was ich sagen
wollte. Also setzte ich meine Uberlegungen
in einem zweiten Artikel mit anderem Titel
fort, ohne das Gefiihl loszuwerden, dem
Gegenstand nicht gerecht geworden zu
sein. So schrieb ich weiter, bis vier Auf-
sdtze vorlagen. Aber noch immer fiihlte ich,
daB zu dieser Sache mehr zu sagen wire,
und so fiigte ich zwei weitere Essays an:
die beiden letzten Kapitel dieses Buches.”
(7) Bei der Ubersetzung des Buches hat er
selbst dann weiterhin mit Hand angelegt.

319

Manches hat er auf Anfragen der Uberset-
zer hin erldutert und erweitert, so da3 die
Ubersetzungen nicht mehr in allen Punkten
dem Original entsprechen. Die deutsche
Ubersetzung weist noch nicht die in der
neuen englischen Ubersetzung erreichte
Bestindigkeit im Gebrauch bestimmter
Terminologien auf, leidet gelegentlich an
gewollten, z. T. aber auch falschen Heideg-
gerianismen (u.a. wird die im japanischen
Original vorhandene, im Englischen dage-
gen schwer nachzuvollziechende Unter-
scheidung von ,existentiell und ,existen-
tial* wiederholt falsch wiedergegeben).
Dennoch vermittelt die Ubersetzung -
wenn man in Zweifelsfillen nicht ibereilt
urteilt — einen Zugang zu Nishitanis
Ringen um die Religion. Kap. I sucht
ein Personenverstindnis, das die Kri-
tik an einem egozentrischen Personbegriff
mit den Werten einer selbstlosen, egolosen
Personauffassung verbindet. Kap. 2 greift
die Diskussion erneut auf. Bedeutsam ist
hier zu sehen, daB Nishitani (mit der Mehr-
zahl asiatischer Denker) von einem abgren-
zenden, sich verschliefenden, ego-zentri-
schen Verstindnis der Person ausgeht, wo-
bei die geoffnete, auf ein Du bezogene Per-
sonalitit nur in der Verneinung der Person
in den Blick tritt. Bemerkenswert ist, wie
Nishitani sich mehr als die Vielzahl asiati-
scher Gesprichspartner an die christliche
Trinititslehre, sodann an die kenotische
Christologie herantastet. Bei allen Fragen,
die bleiben, ist zu beachten, daB Eckhart
zwar als ein Ansatzpunkt betrachtet wird,
daB aber an ihm vorbei weitergefragt wird
auf die Grundlagen des Christentums hin.

In den Kap. 3 und 4 steht im Zentrum
das, was Nishitani - um Verwechslungen
zu vermeiden — mit dem Sanskritwort ,,$1-
nyata* = Leere bezeichnet und damit von
einem nihilistischen Verstindnis des abso-
luten Nichts unterschieden wissen will. Bei
dieser ,Leere“ bzw. dem ,absoluten
Nichts* geht es nicht um einen Negativbe-
griff, sondern um die Bezeichnung der un-
sagbaren, im asiatischen Verstindnis aber
auch nicht onrologisch verstandenen Wirk-
lichkeit. Mystik, negative Theologie, damit
religiose Grunderfahrungen miissen hier
im Austausch gesehen werden, aber auch
die zerbrechenden Grenzerfahrungen des
Menschen vor seinem radikalen Scheitern,



Buchbesprechungen

vor dem Abgrund seiner Sinnlosigkeit, da-
mit des Nichts, vor dem radikalen ,,GroBen
Zweifel“, von dem die Buddhisten spre-
chen. Wo die den Menschen umgebende
Welt ihm die radikale Offenheit fiir den
Horizont, den Himmel, das Firmament
nicht mehr verstellt, weil er sich in die Hal-
tung des Loslassens und damit wahrer Frei-
heit einiibt, wird der ,Standpunkt der
Leere“ zur neuen ,Mitte*, aber auch zur
Moglichkeit, in €in neues Verhéltnis zu Zeit
und Geschichte zu treten (Kap. 5 u. 6).

Es kann hier nicht darum gehen, Gespri-
che, die kaum begonnen haben, durch eige-
ne Fest-Stellungen sogleich wieder zu been-
den. Es muB3 gelesen, nachgedacht und dann
nachgefragt werden. Die Frage der Selbst-
losigkeit in der Radikalitit ihrer geschicht-
lichen Verwirklichung ist eine Herausfor-
derung des Christentums. Nishitani selbst
schreibt gegen Ende: ,In der religidsen
Liebe oder im Mitleiden ist der hochste al-
ler moglichen Standpunkte verwirklicht.
(419) Die lebendige Verwirklichungsgestalt
ist hier nicht Christus, aber auch nicht
Buddha, sondern der Vélker und Religio-
nen offensichtlich vereinende Franziskus.

Man mochte dem fiir den ProzeB des
Verstehens zwischen abendldndischen und
fernostlichen Menschen, zwischen Christen
und Buddhisten so wichtigen Buch die Be-
achtung wiinschen, die ihm gebiihrt. Es
regt zum Nachdenken an und macht deut-
lich, daB Religion mehr ist als Nachdenken
es ruft in einen offenen Raum, von dem wir
Christen sagen, daf3 sich uns in ihm ein Ant-
litz, ein Anspruch, ein Ruf zur Nachfolge
offenbart und mit-teilt, H. Waldenfels SJ

Khoury, Adel-Theodor: Gebete des Is-
lams (Topos-Taschenbiicher, Bd. 111).
Mainz, Matthias-Griinewald-Verlag
1981. 112 S., kart., DM 8,80.

Spatestens seit Khomeinis Revolution im
Iran und der Errichtung seines ,,Gottes-
staates“ steht der Islam wieder hiufig im
Mittelpunkt des Weltinteresses. Wohl eher
notgedrungen beginnt nun auch der We-
sten sich mit dem geistigen Hintergrund
dieser nach dem Christentum groBten Reli-
gionsgemeinschaft zu beschiftigen.
Khourys Bindchen beansprucht keines-
wegs, eine detaillierte Studie islamischer

320

Geistigkeit zu erstellen. Der Autor geht viel
bescheidener vor. Er stellt Gebetstexte zu-
sammen: Das Pflichtgebet jedes Moslems,
bestimmte empfohlene Gebete, solche aus
dem Koran und andere aus der bloBen Tra-
dition und schiieBlich Gebetsvorschlige
von islamischen Mystikern. Jede dieser in
Gruppen zusammengefaBten Texte werden
von Khoury knapp erkiutert. Er legt dar,
welchen Sinn das Beten im Islam iiber-
haupt hat, widmet einige Passagen der ge-
schichtlichen Entwicklung islamischer Spi-
ritualitdt, greift Themen auf wie z. B. die
Stellung der Mystiker zur Ehe, zur Askese
usw. Seinem Titel nach prisentiert sich die-
ses Biichlein bescheiden. Nichtsdestoweni-
ger aber werden vom Autoren die groflen
Themen einer philosophischen Gotteslehre
ihrem Lésungsweg nach zumindest ange-
deutet. Man findet Antworten auf Fragen
wie , Kann man Gott iiberhaupt erken-
nen?” (bes. 97f.), was bedeutet ,,Vorsehung
Gottes” im Kontext menschlicher Freiheit
(94-96) usw. Die Beantwortung dieser Fra-
gen fallt im Islam sehr unterschiedlich aus.
Zum Beleg verweist der Autor auf das sehr
spannungsreiche Verhéltnis von Mystik und
Orthodoxie (100-102).

Fiir einen ersten Einblick in die Spiritua-
litdt des 1slams ist dieses Biichlein gewil3 ge-
eignet. Sicherlich empfindet der Christ
nach der Lektiire etwa mancher Gebete
Mohammeds, dafl die Haltung des gliubi-
gen Muslim gegeniiber Gott nun gewil3
nicht die schlechthin christliche ist: ,,Ich
bitte dich um den héchsten Rang im Para-
dies“ (53), ,,ermégliche uns, Rache an de-
nen zu nehmen, die uns mihandeln* (51),
um nur zwei Beispiele zu nennen. Vorsicht
aber vor eilfertiger Verallgemeinerung!

Eine ganz andere Sprache reden die Ge-
bete Ali ibn Abu Talibs (vgl. 53). SchlieB-
lich gehort zum Islam auch ein Mystiker
wie Al-Halladj, der angesichts seiner
Feinde Gott um Vergebung fiir sie bittet.
Khoury selbst verschweigt und verdunkelt
den fundamentalen Unterschied zwischen
Christentum und Islam keineswegs (vgl.
102-106). Dennoch gilt fiir die Lektiire die-
ses Buches das, womit der Autor es aus-
klingen 14Bt: ,,Bei der Suche nach Gott
kann jeder religiose Mensch von jedem
ehrlichen Gottsucher lernen...“ (106)

H. Biallowons





