
Gnade und Leid 
Dogmatische Erwägungen zur Leidensmystik 
bei Anna Katharina Emmerick 

Elmar Salmann, Gerleve - Rom 

Warum müssen Menschen, die Gott suchen, so sehr leiden? Es scheint 
gar, als wachse mit dem Maß der Nähe Gottes die oft schon natürlicher- 
weise kaum zu tragende Last menschlicher Freiheit und Leidensemp- 
fänglichkeit. Gnade wie Leid gehören zu den individuellsten und zer- 
brechlichsten, ja zartesten Wirklichkeiten, die sich nur schwer begriff- 
lich-allgemein fassen lassen. So ist es nicht erstaunlich, daß die Dogma- 
tik den Zusammenhang zwischen beiden bisher wenig beachtet hat und 
dieser lediglich in der mystischen Theologie eingehender bedacht wird. 
Es fehlt im Gnadentraktat die für die Trinitätslehre und Christologie 
schon fast selbstverständlich gewordene Verankerung in der Kreuzes- 
theologie, von der aus allein das Ineinander von Gnade und Leid an- 
gemessen einsichtig zu machen ist1. 

Wir wollen dies tun anhand des Lebens und Leidens von Anna Katha- 
rina Emmerick (1774-1824), einem einfachen münsterländischen 
Bauernmädchen, einer Zeitgenossin von Goethe, Hegel, Schleiermacher 
und der älteren Generation der Romantiker. 

Seit früher Jugend in gleicher Weise an harte Arbeit wie an die Welt 
des Heiligen gewöhnt, verwirklichte sich nach langem Warten und Über- 
windung vieler Widerstände ihr Wunsch, in das Augustinerinnenkloster 
in Dülmen einzutreten. Nach dessen Aufhebung (1811) lebte sie bis zu 
ihrem Tod, vom Leiden gezeichnet und zumeist bettlägerig, im Hause 
eines Geistlichen. Als stigmatisierte Visionärin zog sie viele Repräsen- 
tanten der damaligen Geisteswelt an ihr Krankenlager (F. Overberg, 
Graf Stolberg, M. Diepenbrock, Achim von Arnim, J. M. Sailer, L. Hen- 
sel und vor allem die Gebrüder Brentano); sie erlangte dadurch eine 
schwer auf ihr lastende Berühmtheit. Ihr Nachruhm basiert weitgehend 
auf den von Brentano übermittelten Visionsberichten, die - bei aller 
Großartigkeit - doch das Wesen und den intimen Kern der religiösen 
1 Die üblichen Lexika schenken der Tatsache des Leidens nur wenig Aufmerksamkeit, 
auch nicht unter den Stichworten •Böses", •Übel" oder •Mystik". Ausnahme: RGG, Bd. 
3, 3. Aufl., 294-305, vor allem O. Michel und P. Althaus (ebd., 298-301). Vgl. außerdem: 
D. Solle, Leiden, Stuttgart 1976; J. Moltmann, Trinität und Reich Gottes, München 1980, 
36-76, 91-99; P. Tillich, Systematische Theologie II, Stuttgart 71981, 69-87; K. Rahner, 
Passion und Aszese, in: ders., Schriften zur Theologie III, Einsiedeln 61964, 73-104. 



Gnade und Leid 323 

Sendung von A. K. Emmerick eher verstellen, von der historischen Pro- 
blematik ganz abgesehen. Denn die Brentano'schen Nachdichtungen 
versetzen das ursprüngliche religiöse Phänomen der Seherin in die Welt 
des phantastischen Erlebnis- und Verifikationszwanges einer gequälten 
romantischen Künstlerseele, die eine erfüllende Lösung ihrer menschli- 
chen und glaubensmäßigen Spannungen sucht2. 

Die vorliegende Studie knüpft enger an die anonyme, in Dülmen le- 
bendig gebliebene Tradition an; dort nämlich blieb die Seherin wahr- 
heitsgetreuer als eine Frau in Erinnerung, die die Leidensgestalt ihres 
Herrn von innen erschaut und an ihrem Leibe ausgetragen hat. 

Kosmische Dimension: Unendlichkeit im Endlichen 

Ein erstes ist zu bedenken. Leid scheint ein unvermeidbares Stigma der 
Endlichkeit zu sein, deren Wesen gerade in der Spannung zwischen der 
Unendlichkeit des schöpferischen Geistes Gottes, der Freiheit des ein- 
zelnen und der Widerständigkeit der Natur besteht3. Der Mensch kann 
ohne die Versöhnung zwischen diesen nicht leben, die zugleich uner- 
reichbar bleibt. Der Glaube überdeckt diese Wehmut irdischer Existenz 
keineswegs, er reißt sie erst auf, vernichtet jeden allzu leichtfertig ge- 
schlossenen Kompromiß. Glauben wirkt entsichernd. Gott ist nicht der 
Garant menschlichen Sicherungsbedürfnisses, sondern der Andere, der 
in das Eine, in dem der Mensch sich einzurichten sucht, einbricht. Wenn 
schon das Wort eines Menschen sich zwischen •mich und mich" stellt, 
•mich von mir" entfernt, um wieviel mehr wird das an mich ergehende 
Wort Gottes •mich mir" zu einem Fremden machen, mich die Unheim- 
lichkeit meiner Existenz ausmessen lassen4. In die enge Welt menschli- 

2 Wegen der historischen Unzuverlässigkeit der Brentano'schen Emmerick-Schriften be- 
nutze ich im folgenden nur die von W. Hümpfner herausgegebenen Materialbände: 1. Ta- 
gebuch des Dr. med. Franz Wilh. Wesener über die Augustinerin Anna Katharina Emmerick, 
unter Beteiligung anderer auf sie bezüglicher Briefe und Akten, Würzburg 1926 (= Wese- 
ner); 2. Akten der kirchlichen Untersuchung über die stigmatisierte Augustinerin Anna Kath. 
Emmerick nebst zeitgenössischen Stimmen, Würzburg 1929 (= Akten). - Zum Beleg vieler 
Details vgl. den Dokümentationsband des vom 4.-6. 4. 1982 in Münster veranstalteten in- 
terdisziplinären Symposions •Emmerick und Brentano", hrsg. von Cl. Engeling, H. Schlei- 
ner, B. Senger. Dülmen, Laumann-Verlag 1983. 192 S., brosch., DM 14,80 (zitiert als •Do- 
kumentation"). Die verschiedenen Beiträge von W. Frühwald, E. Salmann, P. Hünermann, 
W. Woesler, B. Wacker, R. Moering, H. Larcher bilden noch keine fertige Synthese; aber 
sie zeigen, daß das Brentano-Bild von K. Emmerick zumindest einseitig ist und lassen uns 
mit der Westfälin eine Mystikerin kennenlernen, die den Vergleich mit den Großen der 
christlichen Geschichte aushalten kann. 
3 K. Rahner, Passion und Aszese, a.a.O. (Anm. 1), 73 ff. 
4 Diese Zeilen wurden angeregt von E. Jüngel, Gott als Geheimnis der Welt, Tübingen 1977, 
§§ 11-12; A. Jäger, Gott. 10 Thesen, Tübingen 1980, 99-105, 126f. 



Elmar Salmann 324 

eher Angst fährt schneidend-tröstend die Gnade des Absoluten, zur 
selbstvergessenen Übergabe rufend5. Jede noch so vertraute Nähe ist 
plötzlich durchlöchert, jede Ferne von überraschender Nähe bedroht. 

Genau dies widerfährt A. K. Emmerick. Warum kann ein armes 
Bauernmädchen nicht in ihrem Milieu verbleiben, woher dieser Sog, 
dieses Mehr an Unbedingtheit, die es nirgends endgültig beheimatet sein 
läßt? Angesichts ihres Eingewurzeltseins in der Umgebung fällt ihre 
Fremdheit um so mehr auf. Sie war in einer anderen Welt zu Hause. 
Was ihr •natürlich" war, die Welt des Heiligen, galt den anderen wenig 
oder nichts. Und die Welt, in welcher sich ein jeder einzurichten weiß, 
blieb ihr, bei aller Weltklugheit und Natürlichkeit, fremd. Ungeachtet 
ihrer Vertrautheit mit Welt und Menschen, ist sie doch nirgends so recht 
zu Hause, bei Gott nicht, im Wunder nicht (dem sie kritisch und in Frei- 
heit gegenübersteht), nicht bei den Menschen und Freunden6. Offenbar 
kommt ihr das Maß ihrer Nähe und Ferne zu den Dingen von woan- 
dersher zu. Die Einheit zwischen der unendlichen und doch nahen Welt 
Gottes und der engen Welt des Menschen kann nicht begriffen, erzwun- 
gen oder konstruiert werden (dies war die Versuchung, der die Romanti- 
ker ihrer Umgebung erlagen), sie erwächst aus der Liebe; und diese 
kann sich angesichts der Schuld und Verlorenheit des Menschen nur in 
der Form des Leidens auswirken. Hl. Geist der Ewigkeit, Freiheit des 
Menschen, Natur - ihre Einheit will erlitten und erliebt sein von Men- 
schen, die den Abstand zwischen ihnen austragen und gerade darin ihre 
Freiheit erringen7. 

Und war dies nicht das Lebensgesetz Jesu, der darin den Menschen 
näher sein konnte, als diese es sich selbst zu sein vermögen? Sie fliehen 
nämlich aus der Enge ihrer Welt in eine imaginäre Endlosigkeit; nir- 
gends halten sie es aus, immer sind sie flüchtig. Andererseits klammern 
sie sich an jeden Fetzen kleinen Glücks, den das Leben ihnen hinhält, 
um nur ja nicht von der wirklichen Unendlichkeit behaftet zu werden. 
So halten sie sich an Fiktionen und taumeln zwischen Flucht und Schein 
und finden nirgends Halt. Jesus hingegen (und mit ihm der Mystiker) 
läßt sich senden, wohin er nicht will - und siehe, es ist Heimat. Er 
kommt in die Welt, läßt sich binden, und es erwächst Freiheit. Er geht in 
die Ferne Gottes, und es naht mit Macht der Geist verbindlicher Liebe. 

5 Vgl. die ignatianischer Mystik folgenden Darlegungen und Fragen bei K. Rahner, Erfah- 
rung und Gnade, in: ders., Schriften zur Theologie III, Einsiedeln 61964, 105-109. 
6 Dokumentation, 38 f, 46-48. 
' Dokumentation, 83 f. 



Gnade und Leid 325 

Seelische Dimension: Pneuma und Psyche 

Die vom Mystiker durchlebten und geschauten Dimensionen bleiben 
ihm keineswegs äußerlich oder bloße Vorstellung, vielmehr übertragen 
sie sich in ihn selbst, spiegeln sich in seinem Inneren. Im Kraftfeld des 
seelischen Erlebens steigert sich seine leib-seelische Spannung ins Un- 
gemessene. 

Gemäß biblischer und mystischer Psychologie gibt es einmal den rein 
geistigen Grund der Empfänglichkeit für die Gnade in der Identitäts- 
mitte des Menschen, dem die geistigen Kräfte, die Einsichts-, Liebes- 
und Sprachfähigkeit entspringen. Diese prägen ihrerseits das leib-seeli- 
sche Bewußtseinszentrum (Ich) und sind endlich in die leibgebundene 
Natur und ihre Triebe und Strebungen eingebunden. Die •Reibungen" 
zwischen diesen den ganzen Menschen je total und doch verschieden 
prägenden •Schichten" wachsen beim Mystiker ins Unerträgliche8. Der 
Einbruch des ewigen Geistes wie die Wirklichkeitsdichte des Lebens 
und Leidens Jesu beanspruchen den davon betroffenen Menschen über 
alle Maßen, werden zur Zerreißprobe für alle seelischen und körperli- 
chen Kräfte. 

Wer Gott schaut, kann nicht am Leben bleiben - und tatsächlich: die 
freie Liebeswirklichkeit Gottes ist dem Menschen so fremd, daß sie bei 
ihrer Ankunft im Gemüt die Seelenkräfte gleichsam überdehnt, sie über 
sich hinaus und tiefer in sich hineinzieht und endlich auch die Sinnen- 
kräfte in Anspruch nimmt, um sie in die geistige Wahrheit hinein zu ent- 
eignen. 

Genau in diesen Zusammenhang fügen sich die den Heutigen so be- 
fremdlich anmutenden Ekstasen und Visionen der Seherin ein. Sie sind 
nicht exotisches Mirakel, sondern seelischer Ausdruck der gewaltigen 
Beanspruchung durch das Pneuma Gottes in der Tiefe des Ich. Der 
Mensch wird der Bodenlosigkeit seiner Existenz inne, er gerät außer 
sich, lebt sein Geheimstes und Innerstes ungeschützt und bloß. Er 
nimmt an Schmerzen und Seligkeiten teil, die sein individuelles Niveau 
bei weitem übersteigen und es doch erst ausschöpfen und erfüllen. So 
kommt es zu einem parallelen Erleben in den verschiedenen Schichten 
des Ich, (psychische) Trauer und (geistliche) Freude, körperliche Qual 
und innerer Friede können neben- und ineinander bestehen, ja dieses 
Ineinander ist geradezu das Signum der Gegenwart des •ungefügen" 
Gottes9. Dennoch wird bei aller Merkwürdigkeit der Vorgänge die Ein- 
8 Dokumentation, 44-46; Wesener, 387-390; Akten, 42, 108; zur Terminologie vgl. E. Sal- 
mann, Gnadenerfahrung im Gebet. Zur Theorie der Mystik bei Anselm Stolz und Alois Ma- 
ger, Münster 1978, 149-243. 
9 Wesener, 23 f, 249, 292-294; Akten, 82, 91. 



Elmar Salmann 326 

heit der Person durch diese Spannungen keineswegs zerstört, vielmehr 
sogar realisiert (wodurch sie sich im allgemeinen klar von psychopatho- 
logischen Zuständen unterscheiden lassen). Eine wunderbare, aber wie- 
derum schmerzhafte Einheit von Innen und Außen, Seele und Leib, Ein- 
samkeit und Solidarität erwächst. Alle äußeren Vorgänge und Begeg- 
nungen senken sich ins Innerste, werden miterlitten. Alles Innerste und 
Geheimste hingegen entäußert sich ins Körperliche, wird leiblich und le- 
bensmäßig ausgedrückt. 

So großartig eine solche sakramentale Einheit von Innen und Außen 
erscheinen mag, so erhöht sie doch die Verwundbarkeit der Mystikerin, 
ihr Ausgesetzt-sein und Behaftet-werden. Ihr Inneres ist doppelt enteig- 
net und zerdehnt: als reine Empfänglichkeit für die Ankunft Gottes und 
als ungeschützte Nähe zu allem, was um sie herum vorgeht. Von hier aus 
müssen die Stigmata verstanden werden. Sie sind leibhafter Ausdruck 
nicht nur einer lebhaften Anempfindungsfähigkeit, sondern mehr noch 
der geist-seelischen Wir-Verbundenheit mit dem leidenden Christus, 
dem die Mystikerin in dem peinvollen Ausgesetzt-, ja Zur-Schau-ge- 
stellt-Sein ihres Innersten nachfolgen muß. Ihr Geheimnis wird zur fest- 
stellbaren Tatsache, was ihr zeitlebens peinlich und schmerzlich blieb10. 

Diese Erscheinungen sind dem durchschnittlichen Menschen fremd. 
Dank der Sicherung seiner leib-seelischen Grenzen hat er es zu einer 
leidlichen Einheit seines Seelenhaushaltes nach innen und außen ge- 
bracht. Er hält Leib und Seele einigermaßen zusammen und lebt dabei 
von einer gewissen Spaltung zwischen der inneren Kammer seines Her- 
zens und dem Verhalten nach außen. Er ist weder inkarniert noch frei, 
sondern hält sich in einer wohlkalkulierten Balance, die beiden Nöti- 
gungen entgeht. 

A. K. Emmerick gehört hingegen zu denen, die die inkarnierte Frei- 
heit bewußt leben müssen. Ihr wird eine Freiheit gewährt, von der weder 
ihre Bewunderer noch ihre Gegner etwas ahnen11. Selbst den oft extre- 
men Zuständen gegenüber, denen sie unterworfen ist, wahrt sie eine 
kühne Freiheit des Urteils und der Unterscheidung, die den •Zuschau- 
ern" keineswegs zu Gebote stand. Sie vermag nicht nur die je verschie- 
denen Ursachen der Erscheinungen auseinanderzuhalten, sondern 
glaubt vor allem nicht an sich selbst, sondern hofft in demütiger Frei- 
heit, von Gott beansprucht zu sein12. 
10 Dokumentation, 44 f. - Bemerkenswert ist, daß die inneren Schmerzen der Wundmale 
seit 1798, die äußeren Zeichen erst ab 1813 gegen den Willen der Seherin auftauchen; die 
schmerzhafteste Wunde an der Schulter, wo das Kreuz auflag, wird nie sichtbar (Akten, 70, 
119f, 252). 
11 Dokumentation, 54; Wesener, 309-366, bes. 313, 353, 360. 
12 Dokumentation, 47, 50 f, 83 f. 



Gnade und Leid 327 

Ist nicht Paulus Ähnliches widerfahren, der in der Gleichgestaltung 
mit dem leidenden Herrn eines Geistes mit ihm wurde, eine Einheit, die 
aber seine Freiheit und Zwiespältigkeit erst recht hervortrieb und ihn 
darin befähigte, Zeuge einer größeren Gegenwart zu werden? Und war 
das Schauspiel seiner Schwäche nicht zugleich die Darstellung einer 
Stärke, die nicht aus ihm kam? 

Dämonologische Dimension: Heiligkeit und Sünde 

Der Preis der erlösten Freiheit wird nicht errungen noch geschenkt, 
ohne sich voll ihrem Widerpart, dem bösen Nichts des Widergöttlichen 
und Schuldhaften konfrontiert zu haben. Erst der Begnadete wird hell- 
sichtig für das Dunkel, gewinnt ein inneres Gespür für den Riß zwischen 
Gut und Böse, Liebe und Haß, Heiligkeit und Schuld. Das Böse als sol- 
ches kann nur dem Begnadeten aufgehen. 

So wird auch A. K. Emmerick der Abgrund der Sünde in ihr selbst 
und in ihrer Umgebung in erschreckender Deutlichkeit bewußt. Zu- 
nächst begegnet sie ihm mit unbefangenem Realismus. Der Zustand der 
Kirche, des Klerus wie der Menschen ihrer Umgebung ist ihr nicht ver- 
borgen, und sie spricht von der Verderbnis der Christen mit nüchterner 
und doch leidenschaftlicher Anteilnahme13. Mehr noch, angesichts der 
unausweichlichen Wirklichkeit Gottes, der Offenbarung seines Lichtes 
und seines Schmerzes wegen der Sünden erfährt sie den herzzerreißen- 
den Widerspruch zwischen der Heiligkeit seiner Liebe und dem Reich 
des Bösen. Je reiner ihr aufgeht, wer Gott ist, um so unerbittlicher er- 
schaut sie das Unwesen der Schuldverfallenheit des Menschen, um so 
unerträglicher wird ihr der Gegensatz, so daß sie meint, an ihm sterben 
zu müssen. Die qualvollsten Visionen gehören in diesen Zusammen- 
hang14. 

Doch auch damit noch nicht genug. Sie stellt sich bewußt an die Seite 
der Sünder. Nicht nur, daß sie die ständige Nähe des geradezu dämoni- 
schen Wesens von Brentano erträgt15, sie weiß sich verbunden mit allen, 
auch mit den Seelen im Fegefeuer. Ja, sie ficht mit Gott, erinnert ihn an 
die Gutheit seines Wesens, die Wirksamkeit seiner Erlösung, damit er 
um seiner Glaubwürdigkeit willen Versöhnung schaffe16. 

Nur der in und mit Gott Geeinte kann ermessen, was es um das Ge- 
heimnis des Bösen ist. Er ist kein Moralist, kein Ahnungsloser, der das 
13 Wesener, 151, 208 f. 
14 Wesener, 172-174, 249, 388. 
15 Dazu bes. W. Frühwald, in:  Dokumentation, 20, 32,  167;   Wesener, 244-247, 372f, 
551-553 (bez. der Experimente). 
"> Akten, 5f, 43 f, 77, 89f, 93. 



Elmar Salmann 328 

Unmögliche aus seinem Inneren verdrängt hätte, sondern jemand, der 
den Zwiespalt in sich austrägt. Nur wer weiß, was Liebe ist, kann Haß 
als Haß erfahren. Darin genau prägt er das Kreuzesgeschick Jesu, sei- 
nen Abstieg zur Scheol, in sich aus. Nur weil Jesus im Geist restlos auf 
den Vater zu lebte, konnte er ermessen, was Hölle, Gottlosigkeit heißt. 
Und nur darin ist die Unvergleichlichkeit seines Leidens in Abstand zu 
allen kreatürlichen Gebrechen zu sehen17. 

Leid entstammt also dem Bösen und muß sich ihm stellen, jener denk- 
würdigen Verschlossenheit des Menschen, jener stolzen Unfreiheit, die 
in Wahrheit der Angst entspringt. Die eigene Freiheit Gott, dem Schöp- 
fer, verdanken zu müssen, genau dies vermag sie nicht. Beides, Freiheit 
und Liebe, Selbstsein und Dank wird verspielt. Paradoxerweise merkt 
der Böse oft seine Verzweiflung nicht, weil er sich allzu wohlig in ihr 
einrichten kann. Der dem Guten verschlossene Mensch fällt zwar der 
Verzweiflung des Nichts anheim, wird aber gerade dadurch gezwungen, 
sich in sich selbst zu beheimaten, sich abzuschotten, um so Stand gewin- 
nen zu können. Er leidet nicht unter der Bosheit. Erst der Begnadete 
wird sich der Unmöglichkeit dieser Utopie bewußt, nur er schreitet den 
Abgrund der Verzweiflung aus, der die Sünde ist. Nur er erleidet sie18. 

Gesellschaftliche Dimension: Inkarnation und Fremdsein 

Wer so das Extreme ins Eine zu fügen, wer Himmel und Hölle von in- 
nen zu erschauen weiß, der kann auf Erden kaum verstanden werden; er 
wird sein Heiligstes im Exil des Nicht-Verstehens zu leben haben, ob er 
nun verehrt oder mißachtet wird. 

So auch A. K. Emmerick. Belächelt oder zumindest besorgt beobach- 
tet von Verwandten und Mitschwestern, gequält von kirchlichen und 
staatlichen Behörden, die sie peinlichsten Untersuchungen unterwarfen, 
aufgerieben zwischen dem Unverständnis der Beichtväter und dem 
Überverständnis der Künstler und •Pilger", die nicht an ihr, sondern an 
ihren Zuständen und Visionen interessiert waren und sie dementspre- 
chend immer neuen Experimenten und Fragemethoden aussetzten, zer- 
rissen zwischen den Fronten eines skeptischen Liberalismus und eines 
wundersüchtigen Konservativismus, mißverstanden von der eher ratio- 
17 H. U. von Balthasar, Herrlichkeit III, 2, 2 (Neuer Bund), Einsiedeln 1969, 211-219; ders., 
Theodramatik IV, Einsiedeln 1983, 218-293, wo besonders deutlich wird, wie sehr sich die 
Theologie des Autors gerade in diesem Punkt der Mystik Adrienne von Speyrs verdankt. 
18 Vgl. S. Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode (Werke IV), hrsg. von H. L. Richter, Ham- 
burg 1962 und die Darlegungen von E. Drewermann zum Zusammenhang von Angst, Ver- 
zweiflung, Stolz und Sünde in Gen 1-11 und bei Kierkegaard in: Die Strukturen des Bösen 
111, Paderborn M982, 460-504. 



Gnade und Leid 329 

nalistischen Theologie ihrer Zeit, die mit dem Kreuzesgedanken und 
einer gelebten Theologie des Mitleids wenig anzufangen wußte, schließ- 
lich umgeben von echter Anteilnahme und Bewunderung (die vielleicht 
die gefährlichste Versuchung darstellen) - inmitten all dieser Strömun- 
gen und Parteien, an denen die Kranke wenig Anteil hatte, ist es schon 
ein Wunder zu nennen, daß sie den schlichten religiösen Kern ihrer Sen- 
dung zu bewahren und zu leben wußte19. Sie stilisierte ihre Person dabei 
nicht zur Gestalt einer mißverstandenen Märtyrerin, sondern blieb in- 
mitten des Trubels als sie selbst präsent, wach und interessiert, entlegen 
und frei, unterworfen nur dem inneren Joch ihrer Sendung20. 

In einer Welt der Absicherung und Angst, die sich hinter falschmün- 
zerischer Keckheit verbirgt, wird die Gnade stets auf Abwehr und Haß 
stoßen, eine falsche (hellsichtig-unverständige) Ablehnung und eine 
ebenso falsche (mißverstehende, auf Vereinnahmung zielende) Begeiste- 
rung hervorrufen. Denn der Alltagsmensch unterliegt der Tendenz, im- 
mer und überall verstanden sein zu wollen. Er möchte, daß seine kleine 
Welt das Ganze umfaßt und von allen geteilt wird. Und so gerät ihm 
jede Begegnung zum Testfall des •Für oder Wider", der Bestätigung 
oder Verwerfung: Du oder Ich. Man will das Ganze - und erntet Spal- 
tung; man trennt nach Partei und Gesinnung und will damit die Wahr- 
heit des Ganzen erzwingen. - Der •von oben" Gesandte hingegen 
•kennt" sein Woher und weiß um sein Exil. Er braucht keinen Genossen 
und ist doch nicht verbittert. Er befremdet und stiftet doch Einheit. Sein 
Kommen vermehrt zunächst das Leid, vergrößert die Spaltung, und 
doch bringt er mit dem Gericht, das er selbst ist, Heilung und Trost, weil 
er den Widerspruch an sich selbst erleidet. 

Von hier aus fällt auch ein Licht auf die Einsamkeit Jesu. Er, der als 
die Liebe selbst kam, läuft mit eben dieser Botschaft, die sein Leben und 
Weg ist, ins Leere. Nicht Pharisäer noch Sadduzäer, nicht Zelot noch 
Essener, von den eigenen Jüngern mißverstanden, lebt er im ortlosen 
Zwischen. Und nur in solchem Hängen zwischen Gott und Mensch, in 
der Verlassenheit von allen, vermag er eine Liebe zu bezeugen, die keine 
Grenzen, Parteien und Trennwände mehr kennt, weil er sie alle von in- 
nen durchschritten und über sich hinausgeführt hat21. 

19 Dokumentation, 32, 38 f, 43, 80-82, 167. 
20 Besonders eindrücklich tritt dies im Zusammenstoß der Welten während der dreiwöchi- 
gen staatlichen Untersuchung hervor. Einem undurchschaubaren Netz von Lüge, Erpres- 
sung, Drohung und Wohlwollen preisgegeben, findet Emmerick in ergreifenden Gebeten 
zu ihrer Form der Freiheit; vgl. Dokumentation, 54. 
21 H. U. von Balthasar, Herrlichkeit III, 2, 2, a.a.O. (Anm. 17), 349-362; ähnlich, wenn- 
gleich in anderer Absicht, dargestellt von H. Küng, Christsein, München 1974, 167-203 
u.ö. 



Elmar Salmann 330 

Karitative Dimension: Mitleid und Widerstand 

Je mehr jemand liebt, um so ungeschützter setzt er sich der Andersheit 
des anderen aus. Nähe stiftet Ferne, unerbittliche Klarsicht. Dies ge- 
schieht erst recht, wenn man wie die Begnadete denen zugehören muß, 
zu denen man gar nicht gehört, wenn man das einem selbst Wesens- 
fremde in sich aufzunehmen hat. So ist die tiefste Zuneigung zugleich 
die größte Quelle intensiven Leidens, weil sie die Extreme vereint und 
bei sich behält. 

Ein solches Ineinander von Gnade und Leid findet sich auch bei A. 
K. Emmerick. Ihr Nirgends-Beheimatet-Sein bei gleichzeitiger Begren- 
zung, ja Fixierung auf einen Punkt, ihr Krankenlager in Dülmen, befä- 
higt sie zu einer atemberaubenden Weite und Tiefe der Teilnahme an al- 
lem22. Eine schier unerschöpfliche Kraft des Mitleidens schließt auch 
das Entlegenste noch ein, ohne das allzu bedrängend Nahe auszuklam- 
mern. Die ganze Heilsgeschichte, die biblischen Gestalten, der in Fon- 
tainebleau gefangene Papst, die Verdammten, all dies ist Gegenstand, 
nein: Inhalt ihrer Anteilnahme, bis hin zu den Menschen ihrer Umge- 
bung, dem Bruder ihres Arztes Wesener und, allen voran, der Person 
Brentanos, den sie sechs Jahre hindurch an ihrem Bett erduldete23. 

Es fehlt ihr bei alldem jedes Pathos einer distanzierten Stellvertre- 
tungsmystik; sie ist nur präsent, vermag auch das ihr Fremdeste und Wi- 
derwärtigste noch zu umfangen. Dabei geschieht andererseits keinerlei 
Verschmelzung mit der Sphäre des anderen; ja, je näher ihr dieser 
kommt, um so klarer wird sie seines heilsgeschichtlichen Zustandes 
inne, sieht sie ihn in seinem je eigenen Verhältnis zu Gott. Durchlässige 
Verbundenheit mit den Fernen und kompromißloser Abstand zu dem 
Nahegekommenen bilden die Spannung einer von sich entblößten 
•anima ecclesiastica" (kirchlichen Seele); sie hat in der innersten Ein- 
samkeit ihres Ich das Wir zu leben. Völlig unsentimentales Mitleid und 
eine unbestechliche Herzenskenntnis verbinden sich zu einer entsa- 
gungsreichen Form der Liebe in Freiheit und der Freiheit in Liebe. Und 
nur eine solche wird die Verkrampfung der Schuld lösen können; denn 
diese ist doch im Kern der Versuch, zwanghaft Nähe zu begründen, 
ineins mit der Nötigung, Freiheit durch Abstoßung zu gewinnen. 

Wenn Gott solche Verknotung er-lösen will, kann dies nur in Form 
des teilnehmenden Leidens geschehen. Er ist Zugehörigkeit zu denen, 
die ihn abstoßen, und herbe Distanz zu jenen, die meinen, ihm nahe zu 
22 Man wird sich sofort an Theresia von Lisieux erinnert fühlen; ähnliche Paradoxa durch- 
ziehen die gesamte Geschichte der Mystik. 
23 Dokumentation, 39-42, 49, 82f, 149; Akten, 5f, 23, 82-85, 50; Wesener, 61 f, 74, 134f, 
163 f, 151 f. 



Gnade und Leid 331 

sein. Er leidet die falschen Proportionen, die in den verdrehten Bezie- 
hungen der Menschen walten, von innen aus; er ist Nähe zu den Sün- 
dern, Ferne gegenüber den Frommen, und selbst in seinem Verhältnis zu 
den Jüngern verschlingen sich Vertrautheit und Fremde denkwürdig 
ineinander24; er ist Liebe, die in ihrer Milde richtet und in ihrer unbe- 
stechlichen Klarheit zu heilen vermag. 

Personale Dimension: Ausgesetzte Liebe 

Nicht nur am negativen Widerpart erleidet sich Liebe ihren Sinn; sie 
trägt ihn vielmehr in sich selbst aus, sie wird sich selbst nur in der Nähe 
zum Tode, unter Schmerzen geboren. Denn gerade in ihrer reinsten 
Form, wenn sie als Armut und Überlassung gelebt wird, ist sie ein Exi- 
stieren •in nihilum et ex nihilo" (ins Nichts und aus dem Nichts), weil 
man in ihr nur noch vom anderen her zu leben und auf sich selbst zuzu- 
kommen vermag. Man will sich nur haben, indem man vom anderen ge- 
habt ist, liefert also seine Identität dem anderen aus, lebt ungeschützt 
und in verwundbarer Bindung an ihn25. Genau diesem Wagnis möchte 
der Mensch ausweichen, indem er den anderen überfährt und verein- 
nahmt, ihn zu bestricken sucht. Und hat er ihn gewonnen, so kann er 
seine verbindliche Nähe nicht ertragen. Er scheut den Tod der Liebe, 
das Nichts, und flüchtet sich in das, was er für •das Leben" hält, in die 
Zerstreuung. Um wieviel mehr wird das nun Gott gegenüber der Fall 
sein, denn es gehört eine unerhörte Demut dazu, von ihm her und auf 
ihn hin leben zu wollen und zu müssen. 

Genau dies ist das Geschick von A. K. Emmerick, was besonders an 
ihrem Verhältnis zur Eucharistie deutlich wird. Ihre psychische wie phy- 
sische Existenz hängt gleichsam am seidenen Faden der Nähe Gottes; 
die Nahrungslosigkeit mag ein äußeres Zeichen dieser gänzlichen Ange- 
wiesenheit auf die einzige Wirklichkeit sein, die Leib und Seele nähren 
kann. Sie ist keine abgerundete, in und auf sich gestellte Persönlichkeit, 
sondern lebt ihr Innerstes aus der Gegenwart des anderen. Solche Frei- 
heit der Liebe, solches Sich-nicht-in-der-Hand-Haben, solche Überlas- 
sung an den anderen Gott kostet Ungeheures, denn dieser andere be- 
gründet die eigene Existenz nicht fraglos, sondern befragt sie, macht sie 
unselbstverständlich. Eine so geartete Angewiesenheit ist überaus anfäl- 
lig. Jede kleinste Störung, Unwürdigkeit, Eigenheit hindert den Kontakt, 
läßt die Seherin vor dem Sakrament zurückbeben, ohne das sie doch 

24 Man lese daraufhin Lk 22,14-33.47-62 oder Joh 13-17. 
25 E. Jüngel, Gott als Geheimnis der Welt, a.a.O. (Anm. 4), § 20. 



Elmar Salmann 332 

nicht leben kann26. So ist gerade die seligste Erfüllung der Einheit nur in 
ständig neuer Überwindung der Todesgrenze lebbar. Nur im Pascha, im 
Angrenzen an das Nichts und im freien Übergang und Empfangen er- 
steht urverbundene, liebende Freiheit. 

Dieses Gesetz bestimmte und trieb das Leben Jesu voran. Sein Über- 
schritt in die Form menschlicher Existenz und sein Hinübergang zum 
Vater sind nicht von außen auferlegte Norm, entstammen nicht dem 
Druck des Über-Ich oder des Todestriebes; es gelten hier vielmehr nur 
die elementaren und doch so steilen Gesetze der Liebe, deren Urbild 
sich schon in der trinitarischen Perichorese, in der gegenseitigen Selbst- 
unterscheidung der innergöttlichen Personen findet, in der eine jede ihr 
Eigenstes nur im Sich-Empfangen und Sich-Geben zu leben weiß27. Wir 
stoßen auf dasselbe Gesetz bei Paulus, der Sterben Gewinn nennt, weil 
das, was an ihm wirklich ist, nichts anderes sein kann als die Geistbezie- 
hung zu Christus, von dem her und auf den hin er lebt. 

Endzeitliche Dimension: Gelebter Tod 

Das Nadelöhr des Todes ist der offenbar allen berührten Vollzügen ge- 
meinsame Durchgangs- und Umschlagspunkt, ohne den Leben, Liebe, 
Vollendung nicht denkbar sind. Einheit des Verschiedenen, ja Geschie- 
denen, sie kostet den Tod. Es geht hier um mehr als romantische Todes- 
sehnsucht, das organische Gesetz des ewigen •Stirb und Werde" oder 
die Dialektik des Negativen im Leben des Geistes. In der Mystik ist 
Sterben vielmehr ein höchst individueller Grundvorgang des geistig- 
geistlichen Lebens, und nur in ihr werden alle Facetten dieses Vorgangs 
ohne Beschönigung und Bemäntelung durchlebt: das Vergehen der ver- 
trauten Gestalt, die bis ins Letzte erlittene Passivität, die Endgültigkeit 
des Nicht-Mehr, die ausgesetzte Bloßheit alles bisher Verborgenen, der 
Ernst des Gerichtes über das Gewesene, aber auch die Unheimlichkeit 
des verwandelnden Übergangs in ein Neues, das so weder erwartbar 
noch erzwingbar war. All dies macht den Schmerz des Sterbens in der 
Vielfalt seiner Vollzüge und Ebenen aus. Der sündige Mensch scheut 
davor zurück, den Tod zu leben. Er liebt die scheinbare Verläßlichkeit 
der Kurzweil, den Unernst des Flüchtig-Vorläufigen, die getriebene Ak- 
tivität, in der er sich selbst zugleich fühlen und entfliehen kann. Er liebt 
es, das Ewig-Gleiche seiner Langeweile mit allen möglichen bunten 

26 Dokumentation, 42 f; Akten, 58 f, 87 f, 108; Wesener, 37, 123 f, 313 f. 
27 Vgl. W. Pannenberg, Der Gott der Geschichte. Grundfragen zur systematischen Theologie 
II, Göttingen 1980, 112-128, hier 124-126; H. U. von Balthasar, Theodramatik III, Einsie- 
deln 1980, 295-314. 



Gnade und Leid 333 

Schleiern zu verhängen, um nur ja dem Gericht, der Verwandlung zu 
entgehen. Für den Mystiker hingegen ist es dank seiner Teilnahme an 
der Pascha-Gestalt Christi klar, daß nur im Durchgang durch den Tod 
dem endlichen, schuldbeladenen und verworfenen Menschen Reinheit, 
Leben und Gemeinschaft, ja sein wahres Eigensein neu geboren werden 
können. Für ihn steht das Fegefeuer, die Nacktheit solchen Sterbens 
nicht am Rande seiner Existenz, sondern sie gehören in deren selbstver- 
ständliche Vollzugsgestalt. Die Bloßheit seines inneren Menschen, die 
Preisgegebenheit an den Willen eines Größeren, die Erfahrung der 
Differenz zwischen Gott und Mensch in allen ihren Dimensionen (bis 
hin zur Nacht der Gottlosigkeit), all dies prägt die innerste Zone seines 
Selbstverhältnisses, das sich gar nicht mehr zu sich verhalten kann, ohne 
sich ausgehalten zu wissen von der demütigen und starken Nähe Gottes. 

A. K. Emmerick hat diese Abgründe weniger in der Weise der Dialek- 
tik des •Nichts-Alles", •Leere-Fülle" erlebt, wie sie bei Johannes vom 
Kreuz beschrieben wird, sondern ist eher der konkreter christozentrisch 
ausgerichteten Mystik der Teresa von Avila verwandt. Äußerlich ge- 
schieht solches Sterben in der Starre der Ekstasen, den schrecklich-bese- 
ligenden Absencen, gegen die sie sich - wie Teresa - zu wehren sucht, 
innerlich in der Konfrontation mit der Bosheit und in dem Kämpfen mit 
Gott selbst um die Wahrheit seiner Liebe28. Und all dies ist wohl nur 
Entfaltung einer lebenslang geübten und auferlegten Teilnahme an der 
Gestalt des Sterbens Christi. 

Kreuzestheologische Dimension: Die Spannweite Gottes 

Wer sich selbst vom Anderen her empfängt, übernimmt dessen innere 
Lebensgesetze, wird ihnen von innen her gleichgestaltet. Er •erkennt", 
was und wer Gott ist. Er nimmt den Logos bei sich auf, trägt ihn aus, 
wird erfüllt von der Spannweite seines Lebens, gebiert ihn in die Gestalt 
der eigenen Existenz hinein. 

Eben diese demütige Kühnheit finden wir bei A. K. Emmerick. Gott 
wird ihr von innen her in seiner scheinbaren Doppelgesichtigkeit, ja Wi- 
dersprüchlichkeit, zum Widerfahrnis. Sie vermag ihn als Lichtherrlich- 
keit, Schönheit und thronende Kraft zu schauen; sie erblickt das schwe- 
bend-schwingende Leben des dreifaltigen Gottes in seiner lauteren Be- 
wegtheit - und daneben den vereinsamten Jesus, der auf endlos gedehn- 
tem Feld nach Arbeitern sucht und nur Verhöhnung und Gleichgültig- 
keit erntet. Ein und derselbe Gott offenbart sich in diesen Extremen, 
28 Dokumentation, 45 f, 52-54; zur theologischen Fassung vgl. H. U. von Balthasar, Theo- 
dramatik IV, a.a.O. (Anm. 17), 294-375. 



Elmar Salmann 334 

denen die Seherin kaum standzuhalten wüßte, wenn sie nicht erführe, 
daß das innere Wesensgesetz dieser Spannung eben die Liebe ist, die 
nichts und niemanden endgültig aus ihrem Reich verbannt29. Einheit 
von Gott und Mensch ist nur im Leiden möglich. Gott selbst übernimmt 
als dreifaltiger das Nein der Sünde, das die Liebe ausschließen will, in 
sich hinein, trägt es aus und leidet es um - in Liebe zur Liebe hin30. 

Die ewige Liebe erscheint also in konkreter, leibhafter Gestalt und ist 
darin unübersehbar und doch anonym, verhalten, freigebig-fordernd. 
Sie erscheint ganz anders, als menschliches Wünschen es sich vorstellen 
kann und will. Nicht also als moralische Forderung oder universales 
Heilsprogramm, nicht als menschheitsbeglückende Aktion oder diffuse 
Allverbrüderung; sie erscheint vielmehr (und verbirgt sich damit) als 
Passion, in demütiger Greifbarkeit, ja in der Gestalt der Sünde, als von 
Gott und Mensch verlassen. Sie legt ihr Gesetz nicht auf, sondern nimmt 
die Schuld dessen auf sich, der sie gar nicht kennen will. Der Mensch 
sucht sein Gesicht zu wahren; der Gott-Mensch verliert sein Gesicht, 
wenn er vergibt, und offenbart so die Freiheit Gottes. Solche Liebe wird 
nicht verstanden, und wo sie verstanden wird, erträgt man sie nicht. 

An eben ihrer Anonymität und Leibhaftigkeit nimmt A. K. Emmerick 
nicht nur in ihren Stigmata und Visionen, sondern mehr noch mit der 
ganzen Form ihres •Lebensberufes" teil. Dies nun nicht in masochisti- 
schem Zwang oder dumpf-schwüler Anempfindung, die die Nähe des 
Gekreuzigten leichtfertig herbeiwünscht oder sich mit ihm identifiziert, 
vielmehr geht es um eine dramatisch-distanzierte Teilhabe am gott- 
menschlichen Erlösungsgeschehen. Nicht nur, daß sie den auffälligen 
Erscheinungen ihrer Frömmigkeit gegenüber kritisch und distanziert 
bleibt, gerade im Kern ihres Betens wahrt sie den gebührenden Abstand, 
wenn sie etwa mit Gott zankt oder um die unlösbare Einung mit ihm 
ringt31. Im Augenblick tiefster Gleichgestaltung treten die wirklichen 
Proportionen des Seins und damit auch die Ferne zwischen dem Herrn 
und der Magd am •gnadenlosesten" hervor32. Das Erkennen Gottes auf 
dem geschundenen Antlitz Christi, der Höhepunkt christlicher Mystik, 
geht einher mit der abgründigsten Form des Leides. Einmal wird der 
Mensch gleichförmig mit dem, was Christus in sich aushält; andererseits 
29 Dokumentation, 51 f; Wesener, 97, 151, 173 f. P. Hünermann sieht in der universalen 
Weite der Liebes- und Mitleid-Theologie das Zentrum der Mystik Emmericks und den in- 
neren Grund für ihre •Modernität"; vgl. Dokumentation, 82f. 
30 Zu diesem Gedanken vgl. N. Hoffmann, Kreuz und Trinität. Zur Theologie der Sühne, 
Einsiedeln 1982. 
31 Akten, 43, 89f, 93-96, 103; Dokumentation, 52f. 
32 Damit entspricht die Mystik von A. K. Emmerick den Kriterien, die J. Moltmann gegen 
Zerrformen der Kreuzesmystik und Kreuzesnachfolge von einem theologischen Verstehen 
des Kreuzes ableitet, in: ders., Der gekreuzigte Gott, München 1972, 47-66, 255-267. 



Gnade und Leid 335 

wird gerade hier der Abstand zwischen göttlicher und menschlicher 
Freiheit (die im tiefsten Freiheit zur Liebe ist) am ehesten bewußt. Got- 
tes Wahrheit und Wesen offenbart sich in der Form des •Deus semper 
minor", des •je kleineren Gottes", der Ungestalt des Sklaven. Und damit 
wird die todesverfallene Scheinmacht alles menschlichen •plus ultra", 
•noch mehr", die Sucht nach Prestige, entlarvt. Auch der Begnadete ent- 
rinnt dieser Erkenntnis nicht, ja, nur er schreitet sie wirklich aus. 

Ontologische Dimension: Passion und Weisheit 

Die bohrende Frage nach dem Warum des Leidens kann nie schlüssig 
beantwortet werden, man muß sie ins Offene tragen". Es ist an diesem 
Punkt vor allem wichtig, jede Zelebration eines Dolorismus, einer 
Schmerzbefangenheit, zu meiden34. Leiden hat keinen Wert, keine Tiefe 
an und in sich selbst. Alle Formen menschlicher Leidenssucht, alle Pa- 
thetik und Hysterie, aller Masochismus und Sadismus der menschlichen 
Geschichte sind nur Spielformen des Versuchs, dem wahren, auferlegten 
Leid zu entkommen. Wo man das zugemessene Leid geschöpflicher 
Liebe flieht, verfällt man dem ungemessenen, maßlosen Leid der Schuld 
und Dämonie, den schrecklichen Zwängen des Egoismus und der Angst. 
Man läuft von sich weg und kommt doch nicht von sich los; man will 
den anderen erobern und kann ihn doch nicht ertragen. Es ist das na- 
menlose Leid der Leidenschaft, die keine Ferne kennen will und den 
Himmel zu erstürmen sucht. Es gibt das Leid der endlichen Liebe, die 
von der göttlichen Gnade und auf sie hin lebt: zerrissen, geschunden, 
verkannt, stets mitbetrübt und mitgetröstet, heilend; und andererseits 
das Leid der Sünde, die schmerzfreie Einheit erzwingen will und sie da- 
mit zerstört. Dieser kalten Dialektik der Sünde, ihres •Entweder-Oder" 
und ihres •Alles-oder-Nichts" ist tatsächlich wohl nur das demütige Pa- 
radox der Gnadengestalt gewachsen, die als passio auch noch die 
Schuld zu unterfangen vermag. 

Wirkliche Passion kann nur Ausleben des Risses zwischen Gott und 
Welt, Geist und Natur, Heiligkeit und Sünde sein. Sie ist aber vor allem 
der Preis jener Liebe, die zwischen Ferne und Nähe zerrissen ist und nur 
in ihrem Ineinander gelebt werden kann. Es gibt keine Nähe, die nicht 
33 Dazu vielleicht am tiefsten H. U. von Balthasar, Theodramatik IV, a.a.O. (Anm. 17), 
447-475. 
34 Der Dolorismus, die Verengung der Optik auf die Dialektik von Leid und Theodizee 
und/oder Sünde und Kreuz ist eine nicht immer gemiedene Klippe in den Entwürfen von 
H. U. von Balthasar und - in seiner Spur - N. Hoffmann. Bei J. Moltmann tritt er im Ge- 
folge seiner Anlehnung an jüdische Autoren und die Frankfurter Schule noch ungeschütz- 
ter hervor. 



Elmar Salmann 336 

von der Distanz zerdehnt, und keine Ferne, der nicht doch Nähe zuge- 
mutet und zugetraut wäre, und solche Liebe weiß darum. Sie ist die ein- 
zige Form der Einheit, die der Zerrissenheit heilend standhält und tap- 
fer die Einsamkeit und den Schmerz Gottes in und an dieser Welt teilt. 
Mit Jesus leiden, heißt schlicht, die Wahrheit dieser Welt angesichts der 
Gegenwart Gottes und die Gegenwart Gottes angesichts ihrer zwiespäl- 
tigen Verfallenheit austragen, besser noch: beides in ihn hineintragen, 
vor und bei ihm sein. Leid in seinem personalen Kern ist kein fatales 
Weltgesetz, sondern auferlegte Gebärde schöpferischer Freiheit, über- 
nommene Gestalt des Glaubens angesichts des Todes. Es ist der Auf- 
bruch aus der falschen Gerundetheit menschlichen Daseins, Geburt 
einer neuen Form der Freiheit in der schwebenden Identität von Müssen 
und Wollen, die jeder großen Gebärde des Lebens eignet und in der 
einer Gottes Dasein und die Relativität der Welt austragen muß35. 

Leid ist also die den Glauben begleitende Form der Dahingabe auf 
Hoffnung hin. Es kann nie an sich und als es selbst gewollt sein. Es ist 
als Passion auferlegt und will angenommen, bestanden werden. Es hat 
nie das letzte Wort, es soll sich nicht in sich verschließen, nicht heroisch 
sein, sondern öffnen. Es macht demütig, auf daß Großmut wachse. Der 
so Leidende erkundet Länder, die kein Fuß je betrat, erschließt Spra- 
chen, die kein Ohr je vernahm, erfährt eine Sendung, die er sich nie zu- 
gedacht hätte. Im Leid selbst wartet keine Antwort auf das bohrende 
Fragen. Die Frage, die der Mensch selbst ist, kann nicht gelöst, sie muß 
von sich selbst er-löst werden. Sie braucht ein Antlitz, einen Namen, 
eine Gestalt, die ihr standzuhalten und sie in die Freiheit hinauszufüh- 
ren weiß, in jene Transparenz und Durchlässigkeit der Sendung, zur 
Freiheit für die eigene Gestalt, als die ein jeder Mensch von Gott er- 
dacht und erschaffen worden ist. Aller Schmerz ist nur Weg, Rückkehr 
aus der falschen Kompliziertheit der Sünde zu jener Einfalt und Wesent- 
lichkeit, die weiß, daß alles in Gott impliziert ist. Und sosehr solche al- 
les umfangende und freigebende Gnade Schmerz in das Leben Gottes 
und des Menschen einträgt, sowenig kann dieser Schmerz der letzte 
Schluß göttlicher Weisheit sein, denn sie ist das Wunder des freien We- 
sens und Freude der Einheit. 

•Und ich erhielt nun noch die Weisung, daß ein lebendiges Vertrauen 
in Einfalt alles wesentlich und zur Substanz macht, und diese beiden 
Ausdrücke gaben mir einen großen Aufschluß über alle Wunder."36 

35 K. Rahner, Passion und Aszese, a.a.O. (Anm. 1), 96 f. 
36 A. K. Emmerich bei Brentano, Tagebuch II, 7, 18 (zit. in dem erregenden Werk von J. 
Adam, Clemens Brentanos Emmerick-Erlebnis. Bindung und Abenteuer, Freiburg 1956, 
226 f). 




