Gnade und Leid

Dogmatische Erwidgungen zur Leidensmystik
bei Anna Katharina Emmerick

Elmar Salmann, Gerleve - Rom

Warum miissen Menschen, die Gott suchen, so sehr leiden? Es scheint
gar, als wachse mit dem MaB der Néhe Gottes die oft schon natiirlicher-
weise kaum zu tragende Last menschlicher Freiheit und Leidensemp-
fianglichkeit. Gnade wie Leid gehdren zu den individuellsten und zer-
brechlichsten, ja zartesten Wirklichkeiten, die sich nur schwer begriff-
lich-allgemein fassen lassen. So ist es nicht erstaunlich, daf} die Dogma-
tik den Zusammenhang zwischen beiden bisher wenig beachtet hat und
dieser lediglich in der mystischen Theologie eingehender bedacht wird.
Es fehlt im Gnadentraktat die fiir die Trinitdtslehre und Christologie
schon fast selbstverstindlich gewordene Verankerung in der Kreuzes-
theologie, von der aus allein das Ineinander von Gnade und Leid an-
gemessen einsichtig zu machen ist'.

Wir wollen dies tun anhand des Lebens und Leidens von Anna Katha-
rina Emmerick (1774-1824), einem einfachen miinsterldndischen
Bauernmidchen, einer Zeitgenossin von Goethe, Hegel, Schleiermacher
und der dlteren Generation der Romantiker.

Seit friher Jugend in gleicher Weise an harte Arbeit wie an die Welt
des Heiligen gewohnt, verwirklichte sich nach langem Warten und Uber-
windung vieler Widerstinde ihr Wunsch, in das Augustinerinnenkloster
in Diilmen einzutreten. Nach dessen Aufhebung (1811) lebte sie bis zu
ihrem Tod, vom Leiden gezeichnet und zumeist bettldgerig, im Hause
eines Geistlichen. Als stigmatisierte Visionirin zog sie viele Reprisen-
tanten der damaligen Geisteswelt an ihr Krankenlager (F. Overberg,
Graf Stolberg, M. Diepenbrock, Achim von Arnim, J. M. Sailer, L. Hen-
sel und vor allem die Gebriider Brentano); sie erlangte dadurch eine
schwer auf ihr lastende Berithmtheit. Ihr Nachruhm basiert weitgehend
auf den von Brentano iibermittelten Visionsberichten, die - bei aller
GroBartigkeit — doch das Wesen und den intimen Kern der religidsen
! Die iiblichen Lexika schenken der Tatsachg: des Leidens nur wenig Aufmerksamkeit,
auch nicht unter den Stichworten ,,Boses“, ,,Ubel* oder ,Mystik“. Ausnahme: RGG, Bd.
3, 3. Aufl., 294-305, vor allem O. Michel und P. Althaus (ebd., 298-301). Vgl. auBerdem:
D. Solle, Leiden, Stuttgart 1976; J. Moltmann, Trinitdt und Reich Gottes, Miinchen 1980,

36-76, 91-99; P. Tillich, Systematische Theologie I, Stuttgart 71981, 69-87; K. Rahner,
Passion und Aszese, in: ders., Schriften zur Theologie I11, Einsiedeln ¢1964, 73-104.



Gnade und Leid 323

Sendung von A. K. Emmerick eher verstellen, von der historischen Pro-
blematik ganz abgesehen. Denn die Brentano’schen Nachdichtungen
versetzen das urspriingliche religiose Phinomen der Seherin in die Welt
des phantastischen Erlebnis- und Verifikationszwanges einer gequiilten
romantischen Kiinstlerseele, die eine erfiillende Losung ihrer menschli-
chen und glaubensmiBigen Spannungen sucht?.

Die vorliegende Studie kniipft enger an die anonyme, in Diilmen le-
bendig gebliebene Tradition an; dort ndmlich blieb die Seherin wahr-
heitsgetreuer als eine Frau in Erinnerung, die die Leidensgestalt ihres
Herrn von innen erschaut und an ihrem Leibe ausgetragen hat.

Kosmische Dimension: Unendlichkeit im Endlichen

Ein erstes ist zu bedenken. Leid scheint ein unvermeidbares Stigma der
Endlichkeit zu sein, deren Wesen gerade in der Spannung zwischen der
Unendlichkeit des schopferischen Geistes Gottes, der Freiheit des ein-
zelnen und der Widerstindigkeit der Natur besteht’. Der Mensch kann
ohne die Versohnung zwischen diesen nicht leben, die zugleich uner-
reichbar bleibt. Der Glaube iiberdeckt diese Wehmut irdischer Existenz
keineswegs, er reifit sie erst auf, vernichtet jeden allzu leichtfertig ge-
schlossenen Kompromi3. Glauben wirkt entsichernd. Gott ist nicht der
Garant menschlichen Sicherungsbediirfnisses, sondern der Andere, der
in das Eine, in dem der Mensch sich einzurichten sucht, einbricht. Wenn
schon das Wort eines Menschen sich zwischen ,,mich und mich* stellt,
»mich von mir* entfernt, um wieviel mehr wird das an mich ergehende
Wort Gottes ,,mich mir“ zu einem Fremden machen, mich die Unheim-
lichkeit meiner Existenz ausmessen lassen?. In die enge Welt menschli-

2 Wegen der historischen Unzuverldssigkeit der Brentano’schen Emmerick-Schriften be-
nutze ich im folgenden nur die von W. Hiimpfner herausgegebenen Materialbinde: 1. Ta-
gebuch des Dr. med. Franz Wilh. Wesener iiber die Augustinerin Anna Katharina Emmerick,
unter Beteiligung anderer auf sie beziiglicher Briefe und Akten, Wiirzburg 1926 (= Wese-
ner); 2. Akten der kirchlichen Untersuchung iiber die stigmatisierte Augustinerin Anna Kath.
Emmerick nebst zeitgendssischen Stimmen, Wirzburg 1929 (= Akten). - Zum Beleg vieler
Details vgl. den Dokumentationsband des vom 4.-6. 4. 1982 in Miinster veranstalteten in-
terdisziplindren Symposions ,, Emmerick und Brentano*, hrsg. von Cl. Engeling, H. Schlei-
ner, B. Senger. Diilmen, Laumann-Verlag 1983. 192 S., brosch., DM 14,80 (zitiert als ,,Do-
kumentation“). Die verschiedenen Beitrdge von W. Frithwald, E. Saimann, P. Hiinermann,
W. Woesler, B. Wacker, R. Moering, H. Larcher bilden noch keine fertige Synthese; aber
sie zeigen, daf3 das Brentano-Bild von K. Emmerick zumindest einseitig ist und lassen uns
mit der Westfilin eine Mystikerin kennenlernen, die den Vergleich mit den Grolen der
christlichen Geschichte aushalten kann.

> K. Rahner, Passion und Aszese, a.a.0. (Anm. 1), 73 ff,

* Diese Zeilen wurden angeregt von E. Jiingel, Gott als Geheimnis der Welt, Tiibingen 1977,
§§ 11-12; A. Jiger, Gott. 10 Thesen, Tiibingen 1980, 99-105, 126 f.



Elmar Salmann 324

cher Angst fiahrt schneidend-tréstend die Gnade des Absoluten, zur
selbstvergessenen Ubergabe rufend’. Jede noch so vertraute Nihe ist
plotzlich durchlochert, jede Ferne von iiberraschender Nihe bedroht.

Genau dies widerfahrt A. K. Emmerick. Warum kann ein armes
Bauernmidchen nicht in ihrem Milieu verbleiben, woher dieser Sog,
dieses Mehr an Unbedingtheit, die es nirgends endgiiltig beheimatet sein
1aBt? Angesichts ihres Eingewurzeltseins in der Umgebung fillt ihre
Fremdheit um so mehr auf. Sie war in einer anderen Welt zu Hause.
Was ihr , natiirlich* war, die Welt des Heiligen, galt den anderen wenig
oder nichts. Und die Welt, in welcher sich ein jeder einzurichten weil3,
blieb ihr, bei aller Weltklugheit und Natiirlichkeit, fremd. Ungeachtet
ihrer Vertrautheit mit Welt und Menschen, ist sie doch nirgends so recht
zu Hause, bei Gott nicht, im Wunder nicht (dem sie kritisch und in Frei-
heit gegeniibersteht), nicht bei den Menschen und Freunden®. Offenbar
kommt ihr das Ma@B} ihrer Nihe und Ferne zu den Dingen von woan-
dersher zu. Die Einheit zwischen der unendlichen und doch nahen Welt
Gottes und der engen Welt des Menschen kann nicht begriffen, erzwun-
gen oder konstruiert werden (dies war die Versuchung, der die Romanti-
ker ihrer Umgebung erlagen), sie erwichst aus der Liebe; und diese
kann sich angesichts der Schuld und Verlorenheit des Menschen nur in
der Form des Leidens auswirken. Hl. Geist der Ewigkeit, Freiheit des
Menschen, Natur — ihre Einheit will erlitten und erliebt sein von Men-
schen, die den Abstand zwischen ihnen austragen und gerade darin ihre
Freiheit erringen’.

Und war dies nicht das Lebensgesetz Jesu, der darin den Menschen
ndher sein konnte, als diese es sich selbst zu sein vermoégen? Sie flichen
ndmlich aus der Enge ihrer Welt in eine imagindre Endlosigkeit; nir-
gends halten sie es aus, immer sind sie fliichtig. Andererseits klammern
sie sich an jeden Fetzen kleinen Gliicks, den das Leben ihnen hinhilt,
um nur ja nicht von der wirklichen Unendlichkeit behaftet zu werden.
So halten sie sich an Fiktionen und taumeln zwischen Flucht und Schein
und finden nirgends Halt. Jesus hingegen (und mit ihm der Mystiker)
146t sich senden, wohin er nicht will — und siehe, es ist Heimat. Er
kommt in die Welt, 14Bt sich binden, und es erwéchst Freiheit. Er geht in
die Ferne Gottes, und es naht mit Macht der Geist verbindlicher Liebe.

5 Vgl. die ignatianischer Mystik folgenden Darlegungen und Fragen bei K. Rahner, Erfah-
rung und Gnade, in: ders., Schriften zur Theologie 111, Einsiedeln ¢1964, 105-109.

$ Dokumentation, 38 f, 46-48.

7 Dokumentation, 83 f.



Gnade und Leid 325
Seelische Dimension: Pneuma und Psyche

Die vom Mystiker durchlebten und geschauten Dimensionen bleiben
ihm keineswegs duBerlich oder bloBe Vorstellung, vielmehr iibertragen
sie sich in ihn selbst, spiegeln sich in seinem Inneren. Im Kraftfeld des
seelischen Erlebens steigert sich seine leib-seelische Spannung ins Un-
gemessene.

GemiB biblischer und mystischer Psychologie gibt es einmal den rein
geistigen Grund der Empfinglichkeit fur die Gnade in der Identitits-
mitte des Menschen, dem die geistigen Krifte, die Einsichts-, Liebes-
und Sprachfihigkeit entspringen. Diese prigen ihrerseits das leib-seeli-
sche BewuBtseinszentrum (Ich) und sind endlich in die leibgebundene
Natur und ihre Triebe und Strebungen eingebunden. Die ,,Reibungen®
zwischen diesen den ganzen Menschen je total und doch verschieden
prigenden ,,Schichten* wachsen beim Mystiker ins Unertrégliche®. Der
Einbruch des ewigen Geistes wie die Wirklichkeitsdichte des Lebens
und Leidens Jesu beanspruchen den davon betroffenen Menschen iiber
alle MaBen, werden zur ZerreiBprobe fiir alle seelischen und korperli-
chen Krifte.

Wer Gott schaut, kann nicht am Leben bleiben - und tatsichlich: die
freie Liebeswirklichkeit Gottes ist dem Menschen so fremd, daB sie bei
ihrer Ankunft im Gemiit die Seelenkrifte gleichsam tiberdehnt, sie iiber
sich hinaus und tiefer in sich hineinzieht und endlich auch die Sinnen-
krifte in Anspruch nimmt, um sie in die geistige Wahrheit hinein zu ent-
eignen.

Genau in diesen Zusammenhang fiigen sich die den Heutigen so be-
fremdlich anmutenden Ekstasen und Visionen der Seherin ein. Sie sind
nicht exotisches Mirakel, sondern seelischer Ausdruck der gewaltigen
Beanspruchung durch das Pneuma Gottes in der Tiefe des Ich. Der
Mensch wird der Bodenlosigkeit seiner Existenz inne, er geridt auller
sich, lebt sein Geheimstes und Innerstes ungeschiitzt und blo8. Er
nimmt an Schmerzen und Seligkeiten teil, die sein individuelles Niveau
bei weitem iibersteigen und es doch erst ausschopfen und erfiillen. So
kommt es zu einem parallelen Erleben in den verschiedenen Schichten
des Ich, (psychische) Trauer und (geistliche) Freude, korperliche Qual
und innerer Friede kénnen neben- und ineinander bestehen, ja dieses
Ineinander ist geradezu das Signum der Gegenwart des ,,ungefiigen
Gottes®. Dennoch wird bei aller Merkwiirdigkeit der Vorgénge die Ein-
8 Dokumentation, 44-46; Wesener, 387-390; Akten, 42, 108; zur Terminologie vgl. E. Sal-
mann, Gnadenerfahrung im Gebet. Zur Theorie der Mystik bei Anselm Stolz und Alois Ma-

ger, Miinster 1978, 149-243.
> Wesener, 231, 249, 292-294; Akten, 82, 91.



Elmar Salmann 326

heit der Person durch diese Spannungen keineswegs zerstort, vielmehr
sogar realisiert (wodurch sie sich im allgemeinen klar von psychopatho-
logischen Zustéinden unterscheiden lassen). Eine wunderbare, aber wie-
derum schmerzhafte Einheit von Innen und AuBen, Seele und Leib, Ein-
samkeit und Solidaritit erwichst. Alle duBeren Vorginge und Begeg-
nungen senken sich ins Innerste, werden miterlitten. Alles Innerste und
Geheimste hingegen entiduBert sich ins Korperliche, wird leiblich und le-
bensméaBig ausgedriickt.

So groBartig eine solche sakramentale Einheit von Innen und AuBen
erscheinen mag, so erhoht sie doch die Verwundbarkeit der Mystikerin,
ihr Ausgesetzt-sein und Behaftet-werden. Thr Inneres ist doppelt enteig-
net und zerdehnt: als reine Empfinglichkeit fiir die Ankunft Gottes und
als ungeschiitzte Nidhe zu allem, was um sie herum vorgeht. Von hier aus
miissen die Stigmata verstanden werden. Sie sind leibhafter Ausdruck
nicht nur einer lebhaften Anempfindungsfihigkeit, sondern mehr noch
der geist-seelischen Wir-Verbundenheit mit dem leidenden Christus,
dem die Mystikerin in dem peinvollen Ausgesetzt-, ja Zur-Schau-ge-
stellt-Sein ihres Innersten nachfolgen muB. Ihr Geheimnis wird zur fest-
stellbaren Tatsache, was ihr zeitlebens peinlich und schmerzlich blieb?®.

Diese Erscheinungen sind dem durchschnittlichen Menschen fremd.
Dank der Sicherung seiner leib-seelischen Grenzen hat er es zu einer
leidlichen Einheit seines Seelenhaushaltes nach innen und auBlen ge-
bracht. Er hilt Leib und Seele einigermaBen zusammen und lebt dabei
von einer gewissen Spaltung zwischen der inneren Kammer seines Her-
zens und dem Verhalten nach auBen. Er ist weder inkarniert noch frei,
sondern hilt sich in einer wohlkalkulierten Balance, die beiden Noti-
gungen entgeht.

A. K. Emmerick gehoért hingegen zu denen, die die inkarnierte Frei-
heit bewuBt leben missen. Thr wird eine Freiheit gewihrt, von der weder
ihre Bewunderer noch ihre Gegner etwas ahnen!!. Selbst den oft extre-
men Zustinden gegeniiber, denen sie unterworfen ist, wahrt sie eine
kithne Freiheit des Urteils und der Unterscheidung, die den ,,Zuschau-
ern* keineswegs zu Gebote stand. Sie vermag nicht nur die je verschie-
denen Ursachen der Erscheinungen auseinanderzuhalten, sondern
glaubt vor allem nicht an sich selbst, sondern hofft in demiitiger Frei-
heit, von Gott beansprucht zu sein’2.
® Dokumentation, 44f. — Bemerkenswert ist, daB@ die inneren Schmerzen der Wundmale
seit 1798, die duBeren Zeichen erst ab 1813 gegen den Willen der Seherin auftauchen; die
schmerzhafteste Wunde an der Schulter, wo das Kreuz auflag, wird nie sichtbar (4kten, 70,
119f, 252).

" Dokumentation, 54; Wesener, 309-366, bes. 313, 353, 360.
12 Dokumentation, 47, 50f, 83f.



Gnade und Leid 327

Ist nicht Paulus Ahnliches widerfahren, der in der Gleichgestaltung
mit dem leidenden Herrn eines Geistes mit ihm wurde, eine Einheit, die
aber seine Freiheit und Zwiespiltigkeit erst recht hervortrieb und ihn
darin befihigte, Zeuge einer groBeren Gegenwart zu werden? Und war
das Schauspiel seiner Schwiche nicht zugleich die Darstellung einer
Starke, die nicht aus ihm kam?

Damonologische Dimension: Heiligkeit und Siinde

Der Preis der erlésten Freiheit wird nicht errungen noch geschenkt,
ohne sich voll ihrem Widerpart, dem bésen Nichts des Widergdttlichen
und Schuldhaften konfrontiert zu haben. Erst der Begnadete wird hell-
sichtig fiir das Dunkel, gewinnt ein inneres Gespiir fiir den Rifl zwischen
Gut und Bose, Liebe und HaB, Heiligkeit und Schuld. Das Bose als sol-
ches kann nur dem Begnadeten aufgehen.

So wird auch A. K. Emmerick der Abgrund der Siinde in ihr selbst
und in ihrer Umgebung in erschreckender Deutlichkeit bewulit. Zu-
nichst begegnet sie ihm mit unbefangenem Realismus. Der Zustand der
Kirche, des Klerus wie der Menschen ihrer Umgebung ist ihr nicht ver-
borgen, und sie spricht von der Verderbnis der Christen mit niichterner
und doch leidenschaftlicher Anteilnahme!>. Mehr noch, angesichts der
unausweichlichen Wirklichkeit Gottes, der Offenbarung seines Lichtes
und seines Schmerzes wegen der Siinden erfihrt sie den herzzerreilen-
den Widerspruch zwischen der Heiligkeit seiner Liebe und dem Reich
des Bosen. Je reiner ihr aufgeht, wer Gott ist, um so unerbittlicher er-
schaut sie das Unwesen der Schuldverfallenheit des Menschen, um so
unertriglicher wird ihr der Gegensatz, so daB} sie meint, an ihm sterben
zu miissen. Die qualvollsten Visionen gehoren in diesen Zusammen-
hang!.

Doch auch damit noch nicht genug. Sie stellt sich bewuBt an die Seite
der Siinder. Nicht nur, daB sie die stindige Nihe des geradezu ddmoni-
schen Wesens von Brentano ertrigt!®, sie weil3 sich verbunden mit allen,
auch mit den Seelen im Fegefeuer. Ja, sie ficht mit Gott, erinnert ihn an
die Gutheit seines Wesens, die Wirksamkeit seiner Erlosung, damit er
um seiner Glaubwiirdigkeit willen Verséhnung schaffe!s.

Nur der in und mit Gott Geeinte kann ermessen, was es um das Ge-
heimnis des Bosen ist. Er ist kein Moralist, kein Ahnungsloser, der das

13 Wesener, 151, 208f.

14 Wesener, 172-174, 249, 388.

15 Dazu bes. W. Friihwald, in: Dokumentation, 20, 32, 167; Wesener, 244-247, 372f,
551-553 (bez. der Experimente).

16 Akten, 5f, 431, 77, 89f, 93.



Elmar Salmann 328

Unmogliche aus seinem Inneren verdriingt hitte, sondern jemand, der
den Zwiespalt in sich austrigt. Nur wer wei3, was Liebe ist, kann HafB
als HaB erfahren. Darin genau prigt er das Kreuzesgeschick Jesu, sei-
nen Abstieg zur Scheol, in sich aus. Nur weil Jesus im Geist restlos auf
den Vater zu lebte, konnte er ermessen, was Holle, Gottlosigkeit heiB3t.
Und nur darin ist die Unvergleichlichkeit seines Leidens in Abstand zu
allen kreatiirlichen Gebrechen zu sehen!’.

Leid entstammt also dem Bosen und muB sich ihm stellen, jener denk-
wiirdigen Verschlossenheit des Menschen, jener stolzen Unfreiheit, die
in Wahrheit der Angst entspringt. Die eigene Freiheit Gott, dem Schop-
fer, verdanken zu miissen, genau dies vermag sie nicht. Beides, Freiheit
und Liebe, Selbstsein und Dank wird verspielt. Paradoxerweise merkt
der Bose oft seine Verzweiflung nicht, weil er sich allzu wohlig in ihr
einrichten kann. Der dem Guten verschlossene Mensch fillt zwar der
Verzweiflung des Nichts anheim, wird aber gerade dadurch gezwungen,
sich in sich selbst zu beheimaten, sich abzuschotten, um so Stand gewin-
nen zu kdnnen. Er leidet nicht unter der Bosheit. Erst der Begnadete
wird sich der Unméglichkeit dieser Utopie bewuBt, nur er schreitet den
Abgrund der Verzweiflung aus, der die Siinde ist. Nur er erleidet sie!®.

Gesellschaftliche Dimension: Inkarnation und Fremdsein

Wer so das Extreme ins Eine zu fiigen, wer Himmel und Hélle von in-
nen zu erschauen weiB, der kann auf Erden kaum verstanden werden: er
wird sein Heiligstes im Exil des Nicht-Verstehens zu leben haben, ob er
nun verehrt oder miBachtet wird.

So auch A. K. Emmerick. Beldchelt oder zumindest besorgt beobach-
tet von Verwandten und Mitschwestern, gequilt von kirchlichen und
staatlichen Behorden, die sie peinlichsten Untersuchungen unterwarfen,
aufgerieben zwischen dem Unverstindnis der Beichtviter und dem
Uberverstindnis der Kiinstler und »Pilger”, die nicht an ihr, sondern an
ihren Zustédnden und Visionen interessiert waren und sie dementspre-
chend immer neuen Experimenten und Fragemethoden aussetzten, zer-
rissen zwischen den Fronten eines skeptischen Liberalismus und eines
wundersiichtigen Konservativismus, miBverstanden von der eher ratio-

' H. U. von Balthasar, Herrlichkeit 111, 2, 2 (Neuer Bund), Einsiedeln 1969, 211-219; ders.,
Theodramatik 1V, Einsiedeln 1983, 218-293, wo besonders deutlich wird, wie sehr sich die
Theologie des Autors gerade in diesem Punkt der Mystik Adrienne von Speyrs verdankt.
'® Vgl. S. Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode (Werke IV), hrsg. von H. L. Richter, Ham-
burg 1962 und die Darlegungen von E. Drewermann zum Zusammenhang von Angst, Ver-
zweiflung, Stolz und Siinde in Gen 1-11 und bei Kierkegaard in: Die Strukturen des Bésen
111, Paderborn 31982, 460-504.



Gnade und Leid 329

nalistischen Theologie ihrer Zeit, die mit dem Kreuzesgedanken und
einer gelebten Theologie des Mitleids wenig anzufangen wuflite, schlieB-
lich umgeben von echter Anteilnahme und Bewunderung (die vielleicht
die gefihrlichste Versuchung darstellen) — inmitten all dieser Strémun-
gen und Parteien, an denen die Kranke wenig Anteil hatte, ist es schon
ein Wunder zu nennen, daB sie den schlichten religiosen Kern ihrer Sen-
dung zu bewahren und zu leben wuBte'. Sie stilisierte ihre Person dabei
nicht zur Gestalt einer miverstandenen Mirtyrerin, sondern blieb in-
mitten des Trubels als sie selbst priasent, wach und interessiert, entlegen
und frei, unterworfen nur dem inneren Joch ihrer Sendung?.

In einer Welt der Absicherung und Angst, die sich hinter falschmiin-
zerischer Keckheit verbirgt, wird die Gnade stets auf Abwehr und HaB
stoBen, eine falsche (hellsichtig-unverstindige) Ablehnung und eine
ebenso falsche (miBverstehende, auf Vereinnahmung zielende) Begeiste-
rung hervorrufen. Denn der Alltagsmensch unterliegt der Tendenz, im-
mer und iiberall verstanden sein zu wollen. Er mochte, daB seine kleine
Welt das Ganze umfaBt und von allen geteilt wird. Und so gerit ihm
jede Begegnung zum Testfall des ,Fiir oder Wider”, der Bestitigung
oder Verwerfung: Du oder Ich. Man will das Ganze - und erntet Spal-
tung; man trennt nach Partei und Gesinnung und will damit die Wahr-
heit des Ganzen erzwingen. — Der ,von oben“ Gesandte hingegen
kennt“ sein Woher und weil um sein Exil. Er braucht keinen Genossen
und ist doch nicht verbittert. Er befremdet und stiftet doch Einheit. Sein
Kommen vermehrt zunichst das Leid, vergréBert die Spaltung, und
doch bringt er mit dem Gericht, das er selbst ist, Heilung und Trost, weil
er den Widerspruch an sich selbst erleidet.

Von hier aus fillt auch ein Licht auf die Einsamkeit Jesu. Er, der als
die Liebe selbst kam, 1duft mit eben dieser Botschaft, die sein Leben und
Weg ist, ins Leere. Nicht Pharisder noch Sadduzier, nicht Zelot noch
Essener, von den eigenen Jiingern miBverstanden, lebt er im ortlosen
Zwischen. Und nur in solchem Héingen zwischen Gott und Mensch, in
der Verlassenheit von allen, vermag er eine Liebe zu bezeugen, die keine
Grenzen, Parteien und Trennwinde mehr kennt, weil er sie alle von in-
nen durchschritten und tber sich hinausgefithrt hat?!.

¥ Dokumentation, 32, 38f, 43, 80-82, 167.

20 Besonders eindriicklich tritt dies im Zusammenstof3 der Welten wihrend der dreiwdchi-
gen staatlichen Untersuchung hervor. Einem undurchschaubaren Netz von Liige, Erpres-
sung, Drohung und Wohlwollen preisgegeben, findet Emmerick in ergreifenden Gebeten
zu ihrer Form der Freiheit; vgl. Dokumentation, 54.

21 H. U. von Balthasar, Herrlichkeit 111, 2, 2, a.a.0. (Anm. 17), 349-362; Zhnlich, wenn-
gleich in anderer Absicht, dargestellt von H. Kiing, Christsein, Miinchen 1974, 167-203
u.o.



Elmar Salmann 330
Karitative Dimension: Mitleid und Widerstand

Je mehr jemand liebt, um so ungeschiitzter setzt er sich der Andersheit
des anderen aus. Nihe stiftet Ferne, unerbittliche Klarsicht. Dies ge-
schieht erst recht, wenn man wie die Begnadete denen zugehéren muf3,
zu denen man gar nicht gehort, wenn man das einem selbst Wesens-
fremde in sich aufzunehmen hat. So ist die tiefste Zuneigung zugleich
die grofte Quelle intensiven Leidens, weil sie die Extreme vereint und
bei sich behiilt.

Ein solches Ineinander von Gnade und Leid findet sich auch bei A.
K. Emmerick. Thr Nirgends-Beheimatet-Sein bei gleichzeitiger Begren-
zung, ja Fixierung auf einen Punkt, ihr Krankenlager in Diilmen, befi-
higt sie zu einer atemberaubenden Weite und Tiefe der Teilnahme an al-
lem?. Eine schier unerschopfliche Kraft des Mitleidens schlieBt auch
das Entlegenste noch ein, ohne das allzu bedringend Nahe auszuklam-
mern. Die ganze Heilsgeschichte, die biblischen Gestalten, der in Fon-
tainebleau gefangene Papst, die Verdammten, all dies ist Gegenstand,
nein: Inhalt ihrer Anteilnahme, bis hin zu den Menschen ihrer Umge-
bung, dem Bruder ihres Arztes Wesener und, allen voran, der Person
Brentanos, den sie sechs Jahre hindurch an ihrem Bett erduldete??.

Es fehlt ihr bei alldem jedes Pathos einer distanzierten Stellvertre-
tungsmystik; sie ist nur prisent, vermag auch das ihr Fremdeste und Wi-
derwirtigste noch zu umfangen. Dabei geschieht andererseits keinerlei
Verschmelzung mit der Sphire des anderen; ja, je ndher ihr dieser
kommt, um so klarer wird sie seines heilsgeschichtlichen Zustandes
inne, sieht sie ihn in seinem je eigenen Verhiltnis zu Gott. Durchléssige
Verbundenheit mit den Fernen und kompromiB3loser Abstand zu dem
Nahegekommenen bilden die Spannung einer von sich entbléBten
»anima ecclesiastica® (kirchlichen Seele); sie hat in der innersten Ein-
samkeit ihres Ich das Wir zu leben. Véllig unsentimentales Mitleid und
eine unbestechliche Herzenskenntnis verbinden sich zu einer entsa-
gungsreichen Form der Liebe in Freiheit und der Freiheit in Liebe. Und
nur eine solche wird die Verkrampfung der Schuld 16sen konnen; denn
diese ist doch im Kern der Versuch, zwanghaft Nihe zu begriinden,
ineins mit der Notigung, Freiheit durch AbstoBung zu gewinnen.

Wenn Gott solche Verknotung er-16sen will, kann dies nur in Form
des teilnehmenden Leidens geschehen. Er ist Zugehorigkeit zu denen,
die ihn abstoBen, und herbe Distanz zu jenen, die meinen, ihm nahe zu
22 Man wird sich sofort an Theresia von Lisieux erinnert fiihlen; dhnliche Paradoxa durch-
ziehen die gesamte Geschichte der Mystik.

23 Dokumentation, 39-42, 49, 82f, 149; Akten, 5f, 23, 82-85, 50; Wesener, 61f, 74, 134f,
163f, 151f.



Gnade und Leid 331

sein. Er leidet die falschen Proportionen, die in den verdrehten Bezie-
hungen der Menschen walten, von innen aus; er ist Ndhe zu den Siin-
dern, Ferne gegeniiber den Frommen, und selbst in seinem Verhéltnis zu
den Jiingern verschlingen sich Vertrautheit und Fremde denkwiirdig
ineinander?*; er ist Liebe, die in ihrer Milde richtet und in ihrer unbe-
stechlichen Klarheit zu heilen vermag.

Personale Dimension: Ausgesetzte Liebe

Nicht nur am negativen Widerpart erleidet sich Liebe ihren Sinn; sie
trigt ihn vielmehr in sich selbst aus, sie wird sich selbst nur in der Nihe
zum Tode, unter Schmerzen geboren. Denn gerade in ihrer reinsten
Form, wenn sie als Armut und Uberlassung gelebt wird, ist sie ein Exi-
stieren ,,in nihilum et ex nihilo“ (ins Nichts und aus dem Nichts), weil
man in ihr nur noch vom anderen her zu leben und auf sich selbst zuzu-
kommen vermag. Man will sich nur haben, indem man vom anderen ge-
habt ist, liefert also seine Identitit dem anderen aus, lebt ungeschiitzt
und in verwundbarer Bindung an ihn?’. Genau diesem Wagnis mdchte
der Mensch ausweichen, indem er den anderen iiberfihrt und verein-
nahmt, ihn zu bestricken sucht. Und hat er ihn gewonnen, so kann er
seine verbindliche Nihe nicht ertragen. Er scheut den Tod der Liebe,
das Nichts, und fliichtet sich in das, was er fiir ,,das Leben* hilt, in die
Zerstreuung. Um wieviel mehr wird das nun Gott gegeniiber der Fall
sein, denn es gehort eine unerhérte Demut dazu, von ihm her und auf
ihn hin leben zu wollen und zu miissen.

Genau dies ist das Geschick von A. K. Emmerick, was besonders an
ihrem Verhiltnis zur Eucharistie deutlich wird. Ihre psychische wie phy-
sische Existenz hingt gleichsam am seidenen Faden der Ndhe Gottes;
die Nahrungslosigkeit mag ein duBeres Zeichen dieser gdnzlichen Ange-
wiesenheit auf die einzige Wirklichkeit sein, die Leib und Seele ndhren
kann. Sie ist keine abgerundete, in und auf sich gestellte Persdnlichkeit,
sondern lebt ihr Innerstes aus der Gegenwart des anderen. Solche Frei-
heit der Liebe, solches Sich-nicht-in-der-Hand-Haben, solche Uberlas-
sung an den anderen Gott kostet Ungeheures, denn dieser andere be-
griindet die eigene Existenz nicht fraglos, sondern befragt sie, macht sie
unselbstverstindlich. Eine so geartete Angewiesenheit ist iiberaus anfil-
lig. Jede kleinste Stérung, Unwiirdigkeit, Eigenheit hindert den Kontakt,
146t die Seherin vor dem Sakrament zuriickbeben, ohne das sie doch

24 Man lese daraufhin Lk 22,14-33.47-62 oder Joh 13-17.
5 E. Jingel, Gott als Geheimnis der Welt, a.3.0. (Anm. 4), § 20.



Elmar Salmann 332

nicht leben kann?. So ist gerade die seligste Erfiillung der Einheit nur in
stindig neuer Uberwindung der Todesgrenze lebbar. Nur im Pascha, im
Angrenzen an das Nichts und im freien Ubergang und Empfangen er-
steht urverbundene, liebende Freiheit.

Dieses Gesetz bestimmte und trieb das Leben Jesu voran. Sein Uber-
schritt in die Form menschlicher Existenz und sein Hiniibergang zum
Vater sind nicht von auBen auferlegte Norm, entstammen nicht dem
Druck des Uber-Ich oder des Todestriebes: es gelten hier vielmehr nur
die elementaren und doch so steilen Gesetze der Liebe, deren Urbild
sich schon in der trinitarischen Perichorese, in der gegenseitigen Selbst-
unterscheidung der innergéttlichen Personen findet, in der eine jede ihr
Eigenstes nur im Sich-Empfangen und Sich-Geben zu leben wei3?’. Wir
stoen auf dasselbe Gesetz bei Paulus, der Sterben Gewinn nennt, weil
das, was an ihm wirklich ist, nichts anderes sein kann als die Geistbezie-
hung zu Christus, von dem her und auf den hin er lebt.

Endzeitliche Dimension: Gelebter Tod

Das Nadelohr des Todes ist der offenbar allen beriihrten Vollziigen ge-
meinsame Durchgangs- und Umschlagspunkt, ohne den Leben, Liebe,
Vollendung nicht denkbar sind. Einheit des Verschiedenen, ja Geschie-
denen, sie kostet den Tod. Es geht hier um mehr als romantische Todes-
sehnsucht, das organische Gesetz des ewigen ,,Stirb und Werde“ oder
die Dialektik des Negativen im Leben des Geistes. In der Mystik ist
Sterben vielmehr ein hochst individueller Grundvorgang des geistig-
geistlichen Lebens, und nur in ihr werden alle Facetten dieses Vorgangs
ohne Beschonigung und Bemintelung durchlebt: das Vergehen der ver-
trauten Gestalt, die bis ins Letzte erlittene Passivitit, die Endgiiltigkeit
des Nicht-Mehr, die ausgesetzte BloBheit alles bisher Verborgenen, der
Ernst des Gerichtes iiber das Gewesene, aber auch die Unheimlichkeit
des verwandelnden Ubergangs in ein Neues, das so weder erwartbar
noch erzwingbar war. All dies macht den Schmerz des Sterbens in der
Vielfalt seiner Vollziige und Ebenen aus. Der siindige Mensch scheut
davor zuriick, den Tod zu leben. Er liebt die scheinbare VerldBlichkeit
der Kurzweil, den Unernst des Fliichtig-Vorldufigen, die getriebene Ak-
tivitdt, in der er sich selbst zugleich fithien und entfliechen kann. Er liebt
es, das Ewig-Gleiche seiner Langeweile mit allen moglichen bunten

2 Dokumentation, 42f; Akten, 581, 871, 108; Wesener, 37, 123f, 313f.

¥ Vgl. W. Pannenberg, Der Gott der Geschichte. Grundfragen zur systematischen Theologie
11, Gottingen 1980, 112-128, hier 124-126; H. U. von Balthasar, Theodramatik 111, Einsie-
deln 1980, 295-314.



Gnade und Leid 333

Schleiern zu verhdngen, um nur ja dem Gericht, der Verwandlung zu
entgehen. Fiir den Mystiker hingegen ist es dank seiner Teilnahme an
der Pascha-Gestalt Christi klar, daB nur im Durchgang durch den Tod
dem endlichen, schuldbeladenen und verworfenen Menschen Reinheit,
Leben und Gemeinschaft, ja sein wahres Eigensein neu geboren werden
kénnen. Fiir ihn steht das Fegefeuer, die Nacktheit solchen Sterbens
nicht am Rande seiner Existenz, sondern sie gehoren in deren selbstver-
stindliche Vollzugsgestalt. Die BloBheit seines inneren Menschen, die
Preisgegebenheit an den Willen eines GroBeren, die Erfahrung der
Differenz zwischen Gott und Mensch in allen ihren Dimensionen (bis
hin zur Nacht der Gottlosigkeit), all dies prigt die innerste Zone seines
Selbstverhiltnisses, das sich gar nicht mehr zu sich verhalten kann, ohne
sich ausgehalten zu wissen von der demiitigen und starken Néhe Gottes.

A. K. Emmerick hat diese Abgriinde weniger in der Weise der Dialek-
tik des ,,Nichts-Alles“, , Leere-Fiille“ erlebt, wie sie bei Johannes vom
Kreuz beschrieben wird, sondern ist eher der konkreter christozentrisch
ausgerichteten Mystik der Teresa von Avila verwandt. AuBerlich ge-
schieht solches Sterben in der Starre der Ekstasen, den schrecklich-bese-
ligenden Absencen, gegen die sie sich — wie Teresa — zu wehren sucht,
innerlich in der Konfrontation mit der Bosheit und in dem Kadmpfen mit
Gott selbst um die Wahrheit seiner Liebe?®. Und all dies ist wohl nur
Entfaltung einer lebenslang geiibten und auferlegten Teilnahme an der
Gestalt des Sterbens Christi.

Kreuzestheologische Dimension: Die Spannweite Gottes

Wer sich selbst vom Anderen her empfiangt, iibernimmt dessen innere
Lebensgesetze, wird ihnen von innen her gleichgestaltet. Er ,erkennt®,
was und wer Gott ist. Er nimmt den Logos bei sich auf, trdgt ihn aus,
wird erfiillt von der Spannweite seines Lebens, gebiert ihn in die Gestalt
der eigenen Existenz hinein.

Eben diese demiitige Kithnheit finden wir bei A. K. Emmerick. Gott
wird ihr von innen her in seiner scheinbaren Doppelgesichtigkeit, ja Wi-
derspriichlichkeit, zum Widerfahrnis. Sie vermag ihn als Lichtherrlich-
keit, Schonheit und thronende Kraft zu schauen; sie erblickt das schwe-
bend-schwingende Leben des dreifaltigen Gottes in seiner lauteren Be-
wegtheit — und daneben den vereinsamten Jesus, der auf endlos gedehn-
tem Feld nach Arbeitern sucht und nur Verh6hnung und Gleichgiiltig-
keit erntet. Ein und derselbe Gott offenbart sich in diesen Extremen,

28 Dokumentation, 45f, 52-54; zur theologischen Fassung vgl. H. U. von Balthasar, Theo-
dramatik 1V, a.a.0. (Anm. 17), 294-375.



Elmar Salmann 334

denen die Seherin kaum standzuhalten wiite, wenn sie nicht erfiihre,
daB das innere Wesensgesetz dieser Spannung eben die Liebe ist, die
nichts und niemanden endgiiltig aus ihrem Reich verbannt?®. Einheit
von Gott und Mensch ist nur im Leiden méglich. Gott selbst libernimmt
als dreifaltiger das Nein der Siinde, das die Liebe ausschlieBen will, in
sich hinein, trigt es aus und leidet es um - in Liebe zur Liebe hin?®.
Die ewige Liebe erscheint also in konkreter, leibhafter Gestalt und ist
darin uniibersehbar und doch anonym, verhalten, freigebig-fordernd.
Sie erscheint ganz anders, als menschliches Wiinschen es sich vorstellen
kann und will. Nicht also als moralische Forderung oder universales
Heilsprogramm, nicht als menschheitsbegliickende Aktion oder diffuse
Allverbriiderung; sie erscheint vielmehr (und verbirgt sich damit) als
Passion, in demiitiger Greifbarkeit, ja in der Gestalt der Siinde, als von
Gott und Mensch verlassen. Sie legt ihr Gesetz nicht auf, sondern nimmt
die Schuld dessen auf sich, der sie gar nicht kennen will. Der Mensch
sucht sein Gesicht zu wahren; der Gott-Mensch verliert sein Gesicht,
wenn er vergibt, und offenbart so die Freiheit Gottes. Solche Liebe wird
nicht verstanden, und wo sie verstanden wird, ertréigt man sie nicht.
An eben ihrer Anonymitit und Leibhaftigkeit nimmt A. K. Emmerick
nicht nur in ihren Stigmata und Visionen, sondern mehr noch mit der
ganzen Form ihres , Lebensberufes“ teil. Dies nun nicht in masochisti-
schem Zwang oder dumpf-schwiiler Anempfindung, die die Nihe des
Gekreuzigten leichtfertig herbeiwiinscht oder sich mit ihm identifiziert,
vielmehr geht es um eine dramatisch-distanzierte Teilhabe am gott-
menschlichen Erlosungsgeschehen. Nicht nur, daB sie den auffilligen
Erscheinungen ihrer Frommigkeit gegeniiber kritisch und distanziert
bleibt, gerade im Kern ihres Betens wahrt sie den gebiihrenden Abstand,
wenn sie etwa mit Gott zankt oder um die unldsbare Einung mit ihm
ringt®!. Im Augenblick tiefster Gleichgestaltung treten die wirklichen
Proportionen des Seins und damit auch die Ferne zwischen dem Herrn
und der Magd am ,,gnadenlosesten* hervor32. Das Erkennen Gottes auf
dem geschundenen Antlitz Christi, der Héhepunkt christlicher Mystik,
geht einher mit der abgriindigsten Form des Leides. Einmal wird der
Mensch gleichférmig mit dem, was Christus in sich aushilt; andererseits

2 Dokumentation, 51f; Wesener, 97, 151, 173f. P. Hiinermann sieht in der universalen
Weite der Liebes- und Mitleid-Theologie das Zentrum der Mystik Emmericks und den in-
neren Grund fiir ihre ,,Modernitit*; vgl. Dokumentation, 82f.

30 Zu diesem Gedanken vgl. N. Hoffmann, Kreuz und Trinitdt. Zur Theologie der Siihne,
Einsiedeln 1982.

3N Akten, 43, 891, 93-96, 103; Dokumentation, 52f.

32 Damit entspricht die Mystik von A. K. Emmerick den Kriterien, die J. Moltmann gegen
Zerrformen der Kreuzesmystik und Kreuzesnachfolge von einem theologischen Verstehen
des Kreuzes ableitet, in: ders., Der gekreuzigte Gott, Miinchen 1972, 47-66, 255-267.



Gnade und Leid 335

wird gerade hier der Abstand zwischen gottlicher und menschlicher
Freiheit (die im tiefsten Freiheit zur Liebe ist) am ehesten bewufit. Got-
tes Wahrheit und Wesen offenbart sich in der Form des ,,Deus semper
minor®, des ,,je kleineren Gottes“, der Ungestalt des Sklaven. Und damit
wird die todesverfallene Scheinmacht alles menschlichen ,,plus ultra®,
»noch mehr®, die Sucht nach Prestige, entlarvt. Auch der Begnadete ent-
rinnt dieser Erkenntnis nicht, ja, nur er schreitet sie wirklich aus.

Ontologische Dimension: Passion und Weisheit

Die bohrende Frage nach dem Warum des Leidens kann nie schliissig
beantwortet werden, man muB} sie ins Offene tragen®. Es ist an diesem
Punkt vor allem wichtig, jede Zelebration eines Dolorismus, einer
Schmerzbefangenheit, zu meiden3*. Leiden hat keinen Wert, keine Tiefe
an und in sich selbst. Alle Formen menschlicher Leidenssucht, alle Pa-
thetik und Hysterie, aller Masochismus und Sadismus der menschlichen
Geschichte sind nur Spielformen des Versuchs, dem wahren, auferlegten
Leid zu entkommen. Wo man das zugemessene Leid geschoépflicher
Liebe flieht, verfallt man dem ungemessenen, maBlosen Leid der Schuld
und Didmonie, den schrecklichen Zwingen des Egoismus und der Angst.
Man lduft von sich weg und kommt doch nicht von sich los; man will
den anderen erobern und kann ihn doch nicht ertragen. Es ist das na-
menlose Leid der Leidenschaft, die keine Ferne kennen will und den
Himmel zu erstiirmen sucht. Es gibt das Leid der endlichen Liebe, die
von der goéttlichen Gnade und auf sie hin lebt: zerrissen, geschunden,
verkannt, stets mitbetriibt und mitgetrdstet, heilend; und andererseits
das Leid der Siinde, die schmerzfreie Einheit erzwingen will und sie da-
mit zerstOrt. Dieser kalten Dialektik der Siinde, ihres ,,Entweder-Oder*
und ihres ,,Alles-oder-Nichts“ ist tatsdchlich wohl nur das demiitige Pa-
radox der Gnadengestalt gewachsen, die als passio auch noch die
Schuld zu unterfangen vermag.

Wirkliche Passion kann nur Ausleben des Risses zwischen Gott und
Welt, Geist und Natur, Heiligkeit und Siinde sein. Sie ist aber vor allem
der Preis jener Liebe, die zwischen Ferne und Néhe zerrissen ist und nur
in ihrem Ineinander gelebt werden kann. Es gibt keine Nihe, die nicht

33 Dazu vielleicht am tiefsten H. U. von Balthasar, Theodramatik 1V, a.a.0. (Anm. 17),
447-475.

3 Der Dolorismus, die Verengung der Optik auf die Dialektik von Leid und Theodizee
und/oder Siinde und Kreuz ist eine nicht immer gemiedene Klippe in den Entwiirfen von
H. U. von Balthasar und - in seiner Spur - N. Hoffmann. Bei J. Moltmann tritt er im Ge-
folge seiner Anlehnung an jiidische Autoren und die Frankfurter Schule noch ungeschiitz-
ter hervor.



Elmar Salmann 336

von der Distanz zerdehnt, und keine Ferne, der nicht doch Nihe zuge-
mutet und zugetraut wire, und solche Liebe weil darum. Sie ist die ein-
zige Form der Einheit, die der Zerrissenheit heilend standhilt und tap-
fer die Einsamkeit und den Schmerz Gottes in und an dieser Welt teilt.
Mit Jesus leiden, heiBt schlicht, die Wahrheit dieser Welt angesichts der
Gegenwart Gottes und die Gegenwart Gottes angesichts ihrer zwiespil-
tigen Verfallenheit austragen, besser noch: beides in ihn hineintragen,
vor und bei ihm sein. Leid in seinem personalen Kern ist kein fatales
Weltgesetz, sondern auferlegte Gebarde schopferischer Freiheit, iiber-
nommene Gestalt des Glaubens angesichts des Todes. Es ist der Auf-
bruch aus der falschen Gerundetheit menschlichen Daseins, Geburt
einer neuen Form der Freiheit in der schwebenden Identitit von Miissen
und Wollen, die jeder groBen Gebirde des Lebens eignet und in der
einer Gottes Dasein und die Relativitdt der Welt austragen muB.

Leid ist also die den Glauben begleitende Form der Dahingabe auf
Hoffnung hin. Es kann nie an sich und als es selbst gewollt sein. Es ist
als Passion auferlegt und will angenommen, bestanden werden. Es hat
nie das letzte Wort, es soll sich nicht in sich verschlieBen, nicht heroisch
sein, sondern 6ffnen. Es macht demiitig, auf daB GroBmut wachse. Der
so Leidende erkundet Linder, die kein FuB je betrat, erschlieBt Spra-
chen, die kein Ohr je vernahm, erfahrt eine Sendung, die er sich nie zu-
gedacht hitte. Im Leid selbst wartet keine Antwort auf das bohrende
Fragen. Die Frage, die der Mensch selbst ist, kann nicht geldst, sie muf
von sich selbst er-16st werden. Sie braucht ein Antlitz, einen Namen,
eine Gestalt, die ihr standzuhalten und sie in die Freiheit hinauszufiih-
ren weil}, in jene Transparenz und Durchléssigkeit der Sendung, zur
Freiheit fiir die eigene Gestalt, als die ein jeder Mensch von Gott er-
dacht und erschaffen worden ist. Aller Schmerz ist nur Weg, Riickkehr
aus der falschen Kompliziertheit der Siinde zu jener Einfalt und Wesent-
lichkeit, die wei3, daB alles in Gott impliziert ist. Und sosehr solche al-
les umfangende und freigebende Gnade Schmerz in das Leben Gottes
und des Menschen eintrigt, sowenig kann dieser Schmerz der letzte
SchluBl gottlicher Weisheit sein, denn sie ist das Wunder des freien We-
sens und Freude der Einheit.

»Und ich erhielt nun noch die Weisung, daB ein lebendiges Vertrauen
in Einfalt alles wesentlich und zur Substanz macht, und diese beiden
Ausdriicke gaben mir einen groBen AufschluB iiber alle Wunder.*36

3 K. Rahner, Passion und Aszese, a.a.0. (Anm. 1), 96f.

% A. K. Emmerick bei Brentano, Tagebuch II, 7, 18 (zit. in dem erregenden Werk von J.
Adam, Clemens Brentanos Emmerick-Erlebnis. Bindung und Abenteuer, Freiburg 1956,
2261).





