
Ignatius von Loyola 
Zur Aktualität des Heiligen 

Karl Rahner t, Innsbruck 

Die Geschichte der Deutung einer geschichtlichen Persönlichkeit ist nie 
abgeschlossen. Immer neu und immer wieder muß jede Generation dar- 
über reflektieren, was gerade ihr ein produktives Vorbild in der Ge- 
schichte zu sagen hat. Diese einfache Tatsache gibt ein objektives Recht 
auf eine subjektive Auswahl in der Betrachtung dieses Ignatius von 
Loyola. 

Er war ein nüchterner Mann. Er konnte sich diese Nüchternheit •lei- 
sten", weil er innerlich zu glühend war, als daß er es nötig gehabt hätte, 
durch Sensationen und Impressionen vorübergehender Art immer neu 
•aufgepulvert" zu werden. Er wußte zuviel von der Unbegreiflichkeit 
der •göttlichen Majestät", als daß er nicht mit einer leichten Skepsis die 
Relativität aller irdischen Dinge bis in die erhabenen Regionen des 
geistlichen, ja mystischen Lebens hinein durchschaut hätte. Was man 
seinen Rationalismus, seinen beinahe technisierten Voluntarismus 
nennt, entspringt aus den tiefsten Quellen seines Verhältnisses zu Gott: 
Gott ist so groß, daß alles außer ihm und sogar alles, was in seinem hei- 
ligen Bereich steht und doch nicht er selbst ist, seltsam klein wird; aber 
gerade durch die unverwechselbare einzige Erhabenheit Gottes, der sich 
mit nichts anderem identifizieren läßt, wird es auch freigegeben zu sei- 
nem eigenen Sein und kann und muß darin dann wirklich ernstgenom- 
men werden; denn das Geschöpf kann nur mit Geschöpflichem Gott 
dienen und wird durch die eigene Unbedeutendheit nicht davon entbun- 
den, wenigstens dieses Unbedeutendsein Gott darzubringen. So wirkte 
Ignatius nüchtern, •solange es Tag ist" (Joh 9,4). So konnte er ohne den 
Fanatismus einer einzigen Methode und eines Allheilmittels auskom- 
men. Darum konnte er sich anpassen, ohne seine eigene Mitte zu verlie- 
ren. Darum konnte er darauf verzichten, genial zu erscheinen. Darum 
war er sachlich und unbestechlich. Deswegen haßte er große Worte und 
erhabene Programme. Darum konnte er wirken, ohne auf deutliche Er- 
folge aussein zu müssen. Darum konnte er weltliche Mittel benüt- 
zen, ohne ihnen zu verfallen; sich der menschlichen Eigenarten und 
auch Schwächen bedienen, ohne zynisch die Menschen zu verachten. 
Darum konnte er schweigen und mit seiner Person hinter der Aufgabe 
verschwinden. Darum starb er unauffällig, sogar ohne die Sakramente 



Karl Rahner 338 

der Kirche empfangen zu haben: Er wollte sie haben, konnte aber selbst 
sein Sterben nicht so wichtig nehmen, daß er mit diesem seinem Wunsch 
laut aufbegehrt hätte. Ihm waren eben vor Gott in heiliger Nüchternheit 
alle Dinge außer Gott selbst, den er mit gar nichts verwechselte, unwich- 
tig und dann auf eine ganz neue Art - eben von Gott her - wieder wich- 
tig geworden. 

Er war ein apostolischer Mensch. Sosehr er die unaussprechliche Er- 
habenheit Gottes über alles andere, was außer ihm ist und gedacht wer- 
den kann, empfand, so waren Gott und sein Christus doch zugleich die 
noch in der Welt Tätigen, die schaffen, selbst eine Geschichte in der 
Welt erfahren, ihr ewiges Reich noch bauen, die noch erst in •ihre Glo- 
rie eintreten" müssen. Gott war ihm nicht nur das Ziel, sondern auch die 
innerste Mitte der noch dauernden Bewegung auf das Ziel hin. Und in 
diese geschichtliche Bewegung der ewigen Liebe auf ihren eigenen Sieg 
hin weiß sich Ignatius hineingezogen: er ist apostolisch, •gesendet". 
Seine Sorge ist die Sorge •um die Seelen". Er kennt als seine Seligkeit 
nur die Ehre Gottes und das Heil aller, für die sein geliebter Herr den 
Tod des Kreuzes und der Verlassenheit gestorben ist. Darum muß er 
•den Seelen helfen". Auch hierin ist er der heilig Nüchterne. Er arbeitet 
als der getreue Knecht. Er berauscht sich nicht an Erfolgen. Er ist nicht 
verwundert darüber, daß das Reich Gottes immer wie in Todesnot liegt. 
Er weiß von vornherein, daß Apostolat immer •Mühe" ist mit dem 
Herrn, der durch sein Kreuz, also durch den Mißerfolg, siegt. Er dient 
der Kirche in einer mystischen Liebe zu diesem Leib Christi, wie sie nur 
wenigen Großen im Reich Gottes als Gnade zuteil wurde; er ist ein My- 
stiker des Papsttums, der damit eine neue Epoche in der Kirche eingelei- 
tet hat. Und doch ist auch da alles verhalten und nüchtern. Er sieht die 
Schäden der Kirche und kann diese Schau aushalten, ohne diesen 
Schmerz in billigem Enthusiasmus zu verdrängen und ohne darin bitter 
zu werden. Wenn ihm in himmlischer Vision gesagt wird, Gott werde 
ihm in Rom gnädig sein, dann rechnet er damit, daß diese Gnade auch 
eine Kreuzigung in Rom sein könnte. Todkrank schickt er um den Segen 
des Carafa-Papstes Paul IV., bei dessen Wahl er gestand, daß ihm bei 
der Nachricht, dieser sein alter Gegner sei gewählt, alle Knochen im 
Leib gezittert haben. 

Sein Apostolat steht am Anfang jener Epoche, in der durch die Glau- 
bensspaltung aus der Kirche, dem selbstverständlichen Raum aller und 
für alles seit tausend Jahren, eine Kirche der Diaspora und der einsam 
einzelnen wird. Sein Kampf hat mit Recht sich gegen diese Entwicklung 
gestemmt und den Erfolg gehabt, den wir die Kirche der katholischen 
Restauration und des Barocks nennen. Und doch kann er in Wahrheit 



Ignatius von Loyola 339 

noch ein Patron des Apostolates für die Epoche der Welt- und Kirchen- 
geschichte sein, die wir zu erleben beginnen. Denn obzwar er Menschen 
formte, die immer und überall sich auf dem Boden der •heiligen Mutter, 
der hierarchischen Kirche," entscheiden und handeln, so bildete er doch 
Menschen, die es aushalten können, •Individualisten" sein zu müssen. 
•Individualisten" nicht im Sinn des 19. Jahrhunderts, also Menschen, 
die sich auf ihre Eigenart etwas zugute tun, sie als ein Recht und einen 
Anspruch empfinden, die sich genießen als die einmal einzigen. Son- 
dern •Individualisten", die sich und ihre fragwürdige Begrenztheit aus- 
halten, die weder ins Kollektiv noch in die Verzweiflung hinein da- 
vonlaufen. Menschen, die den Mut haben, in der Einsamkeit (der Ein- 
zelexerzitien z.B., die Ignatius nie als Massenexerzitien gedacht hat) 
sich ihrem Gott zu stellen, seinen ganz individuellen Anruf zu hören 
und anzunehmen (auch wenn er zur Torheit des Kreuzes ruft und nicht 
von vornherein die Billigung von jedermann hat; auch wenn er nicht 
ausschließlich aus allgemeinen, von selbst einleuchtenden Prinzipien ab- 
geleitet werden kann), Menschen, die man auch einmal sich selbst über- 
lassen kann, damit •der Schöpfer mit seinem Geschöpf und das Ge- 
schöpf mit seinem Schöpfer und Herrn unmittelbar handle". Wenn man 
diese Dinge überlegt, wird man wohl sagen dürfen, daß die Zeit des Ig- 
natius erst noch kommt und die Eigenart seiner apostolischen Ziele sich 
erst noch ganz enthüllen muß. Vom engsten Feld seines Apostolates, 
von Rom, schrieb Ignatius, es sei ein •Erdreich, das arm an guten und 
überwuchert von schlechten Früchten ist". Damit ist doch auch die Si- 
gnatur unserer Zeit angesprochen und so die Situation, in der für unab- 
sehbare Zeiten das Apostolat der Kirche geschehen muß. Und darum ist 
der seiner Sache gewisse einzelne, der die Einsamkeit mit seinem Gott 
•unmittelbar" allein inmitten einer feindlichen Welt erträgt und sie als 
Gnade Gottes, die heilsgeschichtlich über ihn verfügt ist, annimmt, auch 
heute und heute erst recht der Mensch, der ein Apostolat im Geist des 
hl. Ignatius vorleben und in andern bilden muß. 

Ignatius ist ein liebender Mensch. Er liebt Gott. Man kann sagen, das 
sei eine Selbstverständlichkeit. Zumal bei einem Heiligen. Aber nicht 
nur ist das Selbstverständlichste und Alltäglichste immer auch ein im- 
mer neues Geheimnis und Wunder, es ist darüber hinaus seltsam und 
rührend, wie dieser Mann, der so viel von der unaussprechlichen Hoheit 
und Ferne Gottes wußte, so vertraut, liebend und kindlich mit seinem 
Gott umzugehen wußte. Er ist Ihm nahe und Er ihm. Er braucht nur die 
Tore seiner Seele zu öffnen, und schon •findet" er seinen Gott in dem 
unerschütterlichen Wissen, daß in dieser namenlosen Stille und Weite, 
in einer Ruhe ohne jedes Geräusch von Worten und Einzeldingen Gott 



Karl Rahner 340 

- und Er ganz allein - die Seele ganz in seine Liebe zieht. Er schrieb ein- 
mal : •Vergessen Sie nie, daß Gott der Herr Sie lieb hat. Daran kann ich 
gar nicht zweifeln. Erwidern Sie ihm mit gleicher Liebe." 

Und weil er ein Liebender Gottes ist, darum kann er mit einem Tonfall 
wie damals Augustinus sagen: •Alles ist Ihnen erlaubt im Herrn - abge- 
sehen von offensichtlichen Todsünden und mit Ausnahme von dem, was 
Sie als solche ansehen könnten -, wenn Sie es für nützlich halten, daß 
dadurch Ihre Seele größere Hilfe erfährt und stärker zur Liebe ihres 
Schöpfers und Herrn angetrieben wird!" Solche Liebe ist demütig, sie 
nimmt sich selbst an, so wie man ist; sie weiß: •Erst nach dem Leben 
unseres irdischen Elends wird der Mensch von seinen Gebrechen frei, 
wenn einmal Gott unser Schöpfer und Herr all unsere Schlechtigkeit in 
der Feuerflamme seiner ewigen Liebe zu Nichts verbrennt." 

Die großen Heiligen im Reiche Gottes haben eine Sendung, die nie 
mehr ganz untergeht, wenn sie erst einmal aus der verborgenen Fülle der 
Gnade der Kirche aufgetaucht ist ans Licht der Weltgeschichte. Die Kir- 
che ist ja (noch weniger als eine einzelne Person) nicht ein Wesen, das 
seine Vergangenheit verlieren müßte, um eine Zukunft zu ergreifen. 
Wenn das schon von allen großen Personen und Ereignissen der heili- 
gen Geschichte der Kirche gilt, dann darf es auch - und nicht zuletzt - 
von Ignatius gesagt werden. Er lebt. Sein Geist ist noch lebendig und hat 
eine Mission für die Zukunft der Kirche. Es könnte sein, daß erst die 
späteren Zeiten der Kirche erkennen, daß sie in ihm so etwas wie ein ar- 
chaisch urtümliches und gerade so höchst aktuelles Vorbild für den 
Christen dieser kommenden Zeiten haben. Wenn wir das Empfinden ha- 
ben, an einem Anfang einer noch dunklen und verhangenen Zukunft zu 
stehen und uns ahnend zu fragen, wie wohl der Mensch und Christ die- 
ser kommenden Zeiten aussehen müsse, um Zeugnis abzulegen für Gott, 
seine Gnade und sein Reich, dann werden wohl unsere Ahnungen einen 
Menschen ersehnen, dem nicht wenige Züge zu eigen sind, in denen wir 
uns mit diesem Heiligen verwandt fühlen. 

Redaktionelle Nachbemerkung: Oftmals hat Karl Rahner seinen Ordensvater, Ignatius von 
Loyola, einen Heiligen genannt, dessen Aktualität erst noch zu entdecken sei. 1956 schon, 
in der Festschrift •250 Jahre Institut B.M.V. der Englischen Fräulein, St. Polten 
1706-1956" (Selbstverlag) hat er unter dem Titel •Der hl. Ignatius und die Englischen 
Fräulein" (69-71) seine Sicht der Modernität des Heiligen dargelegt. Wir haben den von 
allen Spezialisten übersehenen Artikel um den Anfang und das Ende, die von der Fest- 
schrift her bestimmt sind, gekürzt und danken den St. Pöltener Schwestern für die Abdruk- 
kerlaubnis. 3-4 unwesentliche Stilkorrekturen waren notwendig, da Karl Rahner hier an- 
scheinend sehr spontan sich ausgesprochen hat. Doch gerade diese, schon stilistisch er- 
kennbare Unmittelbarkeit des Ausdrucks macht den knappen Artikel zu einem wertvollen 
Vermächtnis des großen Jesuiten. 




