Ignatius von Loyola

Zur Aktualitit des Heiligen

Karl Rahner 1, Innsbruck

Die Geschichte der Deutung einer geschichtlichen Persénlichkeit ist nie
abgeschlossen. Immer neu und immer wieder muf} jede Generation dar-
iiber reflektieren, was gerade ihr ein produktives Vorbild in der Ge-
schichte zu sagen hat. Diese einfache Tatsache gibt ein objektives Recht
auf eine subjektive Auswahl in der Betrachtung dieses Ignatius von
Loyola.

Er war ein niichterner Mann. Er konnte sich diese Niichternheit ,,lei-
sten“, weil er innerlich zu glithend war, als daB er es nétig gehabt hitte,
durch Sensationen und Impressionen voriibergehender Art immer neu
»~aufgepulvert” zu werden. Er wuBite zuviel von der Unbegreiflichkeit
der ,.gottlichen Majestit”, als dal3 er nicht mit einer leichten Skepsis die
Relativitit aller irdischen Dinge bis in die erhabenen Regionen des
geistlichen, ja mystischen Lebens hinein durchschaut hitte. Was man
seinen Rationalismus, seinen beinahe technisierten Voluntarismus
nennt, entspringt aus den tiefsten Quellen seines Verhéltnisses zu Gott:
Gott ist so groB, dal alles auBBer ihm und sogar alles, was in seinem hei-
ligen Bereich steht und doch nicht er selbst ist, seltsam klein wird; aber
gerade durch die unverwechselbare einzige Erhabenheit Gottes, der sich
mit nichts anderem identifizieren 146t, wird es auch freigegeben zu sei-
nem eigenen Sein und kann und muB darin dann wirklich ernstgenom-
men werden; denn das Geschopf kann nur mit Geschopflichem Gott
dienen und wird durch die eigene Unbedeutendheit nicht davon entbun-
den, wenigstens dieses Unbedeutendsein Gott darzubringen. So wirkte
Ignatius niichtern, ,,solange es Tag ist“ (Joh 9,4). So konnte er ohne den
Fanatismus einer einzigen Methode und eines Allheilmittels auskom-
men. Darum konnte er sich anpassen, ohne seine eigene Mitte zu verlie-
ren. Darum konnte er darauf verzichten, genial zu erscheinen. Darum
war er sachlich und unbestechlich. Deswegen haBite er groBBe Worte und
erhabene Programme. Darum konnte er wirken, ohne auf deutliche Er-
folge aussein zu missen. Darum konnte er weltliche Mittel beniit-
zen, ohne ihnen zu verfallen; sich der menschlichen Eigenarten und
auch Schwichen bedienen, ohne zynisch die Menschen zu verachten.
Darum konnte er schweigen und mit seiner Person hinter der Aufgabe
verschwinden. Darum starb er unauffillig, sogar ohne die Sakramente



Karl Rahner 338

der Kirche empfangen zu haben: Er wollte sie haben, konnte aber selbst
sein Sterben nicht so wichtig nehmen, dafl er mit diesem seinem Wunsch
laut aufbegehrt hitte. IThm waren eben vor Gott in heiliger Niichternheit
alle Dinge auler Gott selbst, den er mit gar nichts verwechselte, unwich-
tig und dann auf eine ganz neue Art - eben von Gott her — wieder wich-
tig geworden.

Er war ein apostolischer Mensch. Sosehr er die unaussprechliche Er-
habenheit Gottes iiber alles andere, was auBler ihm ist und gedacht wer-
den kann, empfand, so waren Gott und sein Christus doch zugleich die
noch in der Welt Titigen, die schaffen, selbst eine Geschichte in der
Welt erfahren, ihr ewiges Reich noch bauen, die noch erst in ,,ihre Glo-
rie eintreten“ miissen. Gott war ihm nicht nur das Ziel, sondern auch die
innerste Mitte der noch dauernden Bewegung auf das Ziel hin. Und in
diese geschichtliche Bewegung der ewigen Liebe auf ihren eigenen Sieg
hin weill sich Ignatius hineingezogen: er ist apostolisch, ,,gesendet®.
Seine Sorge ist die Sorge ,,um die Seelen“. Er kennt als seine Seligkeit
nur die Ehre Gottes und das Heil aller, fiir die sein geliebter Herr den
Tod des Kreuzes und der Verlassenheit gestorben ist. Darum muf} er
»den Seelen helfen®. Auch hierin ist er der heilig Niichterne. Er arbeitet
als der getreue Knecht. Er berauscht sich nicht an Erfolgen. Er ist nicht
verwundert dartiber, dall das Reich Gottes immer wie in Todesnot liegt.
Er weil von vornherein, dal Apostolat immer ,,Miihe“ ist mit dem
Herrn, der durch sein Kreuz, also durch den Miflerfolg, siegt. Er dient
der Kirche in einer mystischen Liebe zu diesem Leib Christi, wie sie nur
wenigen GroBen im Reich Gottes als Gnade zuteil wurde; er ist ein My-
stiker des Papsttums, der damit eine neue Epoche in der Kirche eingelei-
tet hat. Und doch ist auch da alles verhalten und niichtern. Er sieht die
Schiden der Kirche und kann diese Schau aushalten, ohne diesen
Schmerz in billigem Enthusiasmus zu verdringen und ohne darin bitter
zu werden. Wenn ihm in himmlischer Vision gesagt wird, Gott werde
ihm in Rom gnidig sein, dann rechnet er damit, daB} diese Gnade auch
eine Kreuzigung in Rom sein kénnte. Todkrank schickt er um den Segen
des Carafa-Papstes Paul IV., bei dessen Wahl er gestand, daB ihm bei
der Nachricht, dieser sein alter Gegner sei gewihlt, alle Knochen im
Leib gezittert haben.

Sein Apostolat steht am Anfang jener Epoche, in der durch die Glau-
bensspaltung aus der Kirche, dem selbstverstindlichen Raum aller und
fiir alles seit tausend Jahren, eine Kirche der Diaspora und der einsam
einzelnen wird. Sein Kampf hat mit Recht sich gegen diese Entwicklung
gestemmt und den Erfolg gehabt, den wir die Kirche der katholischen
Restauration und des Barocks nennen. Und doch kann er in Wahrheit



Ignatius von Loyola 339

noch ein Patron des Apostolates fiir die Epoche der Welt- und Kirchen-
geschichte sein, die wir zu erleben beginnen. Denn obzwar er Menschen
formte, die immer und iiberall sich auf dem Boden der ,,heiligen Mutter,
der hierarchischen Kirche,“ entscheiden und handeln, so bildete er doch
Menschen, die es aushalten kénnen, ,,Individualisten” sein zu miissen.
,Individualisten® nicht im Sinn des 19. Jahrhunderts, also Menschen,
die sich auf ihre Eigenart etwas zugute tun, sie als ein Recht und einen
Anspruch empfinden, die sich genieBlen als die einmal einzigen. Son-
dern ,Individualisten®, die sich und ihre fragwiirdige Begrenztheit aus-
halten, die weder ins Kollektiv noch in die Verzweiflung hinein da-
vonlaufen. Menschen, die den Mut haben, in der Einsamkeit (der Ein-
zelexerzitien z.B., die Ignatius nie als Massenexerzitien gedacht hat)
sich ihrem Gott zu stellen, seinen ganz individuellen Anruf zu horen
und anzunehmen (auch wenn er zur Torheit des Kreuzes ruft und nicht
von vornherein die Billigung von jedermann hat; auch wenn er nicht
ausschlieBlich aus allgemeinen, von selbst einleuchtenden Prinzipien ab-
geleitet werden kann), Menschen, die man auch einmal sich selbst iiber-
lassen kann, damit ,,der Schopfer mit seinem Geschopf und das Ge-
schopf mit seinem Schopfer und Herrn unmittelbar handle“. Wenn man
diese Dinge uiberlegt, wird man wohl sagen diirfen, daBl die Zeit des Ig-
natius erst noch kommt und die Eigenart seiner apostolischen Ziele sich
erst noch ganz enthiillen muB. Vom engsten Feld seines Apostolates,
von Rom, schrieb Ignatius, es sei ein ,,Erdreich, das arm an guten und
iiberwuchert von schlechten Friichten ist“. Damit ist doch auch die Si-
gnatur unserer Zeit angesprochen und so die Situation, in der fiir unab-
sehbare Zeiten das Apostolat der Kirche geschehen muB3. Und darum ist
der seiner Sache gewisse einzelne, der die Einsamkeit mit seinem Gott
»unmittelbar* allein inmitten einer feindlichen Welt ertridgt und sie als
Gnade Gottes, die heilsgeschichtlich iber ihn verfiigt ist, annimmt, auch
heute und heute erst recht der Mensch, der ein Apostolat im Geist des
hl. Ignatius vorleben und in andern bilden muB.

Ignatius ist ein liebender Mensch. Er liebt Gott. Man kann sagen, das
sei eine Selbstverstdndlichkeit. Zumal bei einem Heiligen. Aber nicht
nur ist das Selbstverstindlichste und Alltdglichste immer auch ein im-
mer neues Geheimnis und Wunder, es ist dariiber hinaus seltsam und
rithrend, wie dieser Mann, der so viel von der unaussprechlichen Hoheit
und Ferne Gottes wullte, so vertraut, liebend und kindlich mit seinem
Gott umzugehen wullte. Er ist /hm nahe und Erihm. Er braucht nur die
Tore seiner Seele zu 6ffnen, und schon ,.findet* er seinen Gott in dem
unerschiitterlichen Wissen, daB in dieser namenlosen Stille und Weite,
in einer Ruhe ohne jedes Gerdusch von Worten und Einzeldingen Gott



Karl Rahner 340

—und Erganz allein — die Seele ganz in seine Liebe zieht. Er schrieb ein-
mal: ,,Vergessen Sie nie, daBl Gott der Herr Sie lieb hat. Daran kann ich
gar nicht zweifeln. Erwidern Sie ihm mit gleicher Liebe.“

Und weil er ein Liebender Gottes ist, darum kann er mit einem Tonfall
wie damals Augustinus sagen: ,,Alles ist [hnen erlaubt im Herrn - abge-
sehen von offensichtlichen Todsiinden und mit Ausnahme von dem, was
Sie als solche ansehen kénnten —, wenn Sie es fiir niitzlich halten, da3
dadurch Thre Seele groBere Hilfe erfihrt und stirker zur Liebe ihres
Schopfers und Herrn angetrieben wird!*“ Solche Liebe ist demiitig, sie
nimmt sich selbst an, so wie man ist; sie weil3: ,,Erst nach dem Leben
unseres irdischen Elends wird der Mensch von seinen Gebrechen frei,
wenn einmal Gott unser Schopfer und Herr all unsere Schlechtigkeit in
der Feuerflamme seiner ewigen Liebe zu Nichts verbrennt.*

Die groen Heiligen im Reiche Gottes haben eine Sendung, die nie
mehr ganz untergeht, wenn sie erst einmal aus der verborgenen Fiille der
Gnade der Kirche aufgetaucht ist ans Licht der Weltgeschichte. Die Kir-
che ist ja (noch weniger als eine einzelne Person) nicht ein Wesen, das
seine Vergangenheit verlieren miifite, um eine Zukunft zu ergreifen.
Wenn das schon von allen groBlen Personen und Ereignissen der heili-
gen Geschichte der Kirche gilt, dann darf es auch - und nicht zuletzt —
von Ignatius gesagt werden. Er lebt. Sein Geist ist noch lebendig und hat
eine Mission fiir die Zukunft der Kirche. Es konnte sein, daB3 erst die
spiteren Zeiten der Kirche erkennen, daB} sie in ihm so etwas wie ein ar-
chaisch urtiimliches und gerade so hochst aktuelles Vorbild fiir den
Christen dieser kommenden Zeiten haben. Wenn wir das Empfinden ha-
ben, an einem Anfang einer noch dunklen und verhangenen Zukunft zu
stehen und uns ahnend zu fragen, wie wohl der Mensch und Christ die-
ser kommenden Zeiten aussehen miisse, um Zeugnis abzulegen fiir Gott,
seine Gnade und sein Reich, dann werden wohl unsere Ahnungen einen
Menschen ersehnen, dem nicht wenige Ziige zu eigen sind, in denen wir
uns mit diesem Heiligen verwandt fiihlen.

Redaktionelle Nachbemerkung: Oftmals hat Karl Rahner seinen Ordensvalter, Ignatius von
Loyola, einen Heiligen genannt, dessen Aktualitit erst noch zu entdecken sei. 1956 schon,
in der Festschrift ,,250 Jahre Institut B.M.V. der Englischen Fréulein, St. Pélten
1706-1956“ (Selbstverlag) hat er unter dem Titel ,,Der hl. Ignatius und die Englischen
Fraulein“ (69-71) seine Sicht der Modernitit des Heiligen dargelegt. Wir haben den von
allen Spezialisten iibersehenen Artikel um den Anfang und das Ende, die von der Fest-
schrift her bestimmt sind, gekiirzt und danken den St. Péltener Schwestern fiir die Abdruk-
kerlaubnis. 3-4 unwesentliche Stilkorrekturen waren notwendig, da Karl Rahner hier an-
scheinend sehr spontan sich ausgesprochen hat. Doch gerade diese, schon stilistisch er-
kennbare Unmiltelbarkeit des Ausdrucks macht den knappen Artikel zu einem wertvollen
Vermichtnis des groBen Jesuiten.





