
Jürgen Kuhlmann 352 

darauf bestehen, daß Gott den Menschen auch im Rechtfertigungsge- 
schehen als mit personaler Freiheit begabtes Subjekt will, dem Gott 
seine Gnade so darbietet, daß es sie in Freiheit ergreifen kann? 

Es gibt eine tiefe Verwandtschaft zwischen der geistlichen Lehre des Ig- 
natius, die in der Ekklesiologie und der Anthropologie der Regeln zum 
Ausdruck kommt, und der des letzten Konzils. Das heißt aber: wer 
heute aus dem ignatianischen Charisma leben möchte, tut gut daran, 
sich auf die Impulse einzulassen, die theologisch und spirituell vom II, 
Vatikanischen Konzil ausgegangen sind. 

Zu denen, die zwischen Ignatius von Loyola und dem letzten Konzil 
vermittelnd wirksam gewesen sind, gehört der Jesuit und - seit einigen 
Jahren - Kardinal Henri de Lubac. Er hat in dem Abschnitt seines Bu- 
ches •Die Kirche - eine Betrachtung", der überschrieben ist •Der 
Mensch der Kirche"35, auf dem Hintergrund eigener Erfahrung und 
darum besonders überzeugend ausgesagt, welche Züge die kirchliche 
Gesinnung heute aufweisen könnte und müßte. Dort kreuzen sich zwei 
Spiritualitäten: die der ignatianischen Regeln und die, die sich ein gutes 
Jahrzehnt nach dem Erscheinen von de Lubacs Buch im konziliaren Kir- 
chen- und Menschenbild ausdrückte. Es hat in den letzten Jahren ver- 
schiedene Versuche gegeben, den Geist der ignatianischen Regeln über 
die kirchliche Gesinnung in neue Texte zu fassen. Man übersehe nicht, 
daß in de Lubacs genanntem Text eine geglückte Aktualisierung der ig- 
natianischen Anliegen bereits vorliegt. Entscheidend bleibt jedoch 
durch alle möglichen Texte hindurch, daß die kirchliche Gesinnung 
nicht auf eine vorgestellte, abstrakte, sondern auf eine je konkrete Kir- 
che mit konkreten Institutionen und Traditionen zielt. 

Vergottung im Heiligen Geist 
Die Botschaft des Athosmönches Gregorios Palamas 

Jürgen Kuhlmann, Nürnberg 

Um 1330 kehrte der Philosoph Barlaam aus Kalabrien in Italien nach 
Byzanz zurück, um im Geist der beginnenden Renaissance sein eigenes 
klassisches  Erbe zu erforschen.  Dabei verfaßte er •antilateinische" 

Einsiedeln 1968, 218-231. 



Vergottung im Heiligen Geist 353 

Schriften über den Heiligen Geist mit der These: Weil Gott unerkennbar 
sei, sollten die Lateiner nicht länger behaupten, den Hervorgang des 
Geistes aus dem Sohn beweisen zu können. 

Über diesen Punkt kam es 1337 zu einem Briefwechsel zwischen Bar- 
laam und dem Athosmönch Gregor Palamas. Dieser bestand darauf: 
Weil der unerkennbare Gott sich geoffenbart habe, gebe es durchaus 
dogmatische •Beweise". Barlaam lernte die Mönche näher kennen und 
geriet als stolzer Denker in Zorn, als er von ihnen vernahm, der Leib 
habe am Gebet Anteil. Er veröffentlichte Artikel, in denen er die Mön- 
che als •Nabelseelen" verspottete. Das trug ihm einen Verweis des Pa- 
triarchen ein. Barlaam sah jedoch das in Gefahr, was er für vernünftigen 
Gottesdienst hielt, und ließ die Mönche nicht in Frieden. 

Von jetzt an war der Konflikt nicht mehr zu vermeiden. Palamas ver- 
teidigt die übernatürliche Erfahrung der Mönche: Das Licht, das sie se- 
hen, sei nicht sinnlich, sondern göttlich, verdiene also nicht des Philoso- 
phen Spott. Dieser erwidert: Ihr behauptet also, Gott schon in diesem 
Leben zu schauen, das aber ist häretisch. • Natürlich sehen wir nicht 
Gottes Wesen, ist die Antwort, niemand kann es sehen, auch nicht im 
Himmel. Wohl aber schauen wir, und das schon jetzt, Gottes •Ener- 
gien", seine gnädigen Zuwendungen, in denen er uns Heutigen nicht 
minder kund wird als der Urkirche. • Vor dieser unerhörten Unter- 
scheidung kann der gebildete Humanist mit seinen byzantinischen 
Freunden nur zurückschaudern; ist denn Gott nicht unendlich einfach, 
so daß Wesen und Energie bei ihm streng identisch sind? 

So begann vor bald 650 Jahren der Palamismus-Streit; bis heute schei- 
det er die Geister1. Standen sich damals Mystiker und Rationalisten ge- 
genüber, so heute etliche selbst- wie sendungsbewußte Theologen der 
Ostkirche einerseits, bestimmte katholische wie protestantische Exper- 
ten andererseits. Dort gilt Gregor (er starb 1359 in seiner Bischofsstadt 
Saloniki) als heiliger Kirchenlehrer, hier als wunderlicher Ketzer. 

Drei Standpunkte 

Katholische Anklage: Gottes Einfachheit wird geleugnet 

Palamas unterscheidet zwischen Gottes unerkennbarem, nicht teilhabba- 
rem Wesen und seinen mitteilbaren Energien; deren wichtigste sind die 
Schöpfung und die Vergottung (symbolisiert im Taborlicht der Verklä- 
rung). Dazu bemerkt P. Schultze, einer der profiliertesten katholischen 

1 Vgl. B. Schultze, Grundfragen des theologischen Palamismus, in: Ostkirchliche Studien 24 
(1975) 105-135. 



Jürgen Kuhlmann 354 

Palamaskenner: •Die Grundschwierigkeit, die gegen die palamitische 
Unterscheidung vorgebracht wird, besteht in der Unmöglichkeit, im un- 
endlich einfachen und vollkommenen Gott einen realen Unterschied an- 
zunehmen. Eine solche Unterscheidung wäre real und zugleich absolut 
(in sich bestehend), im Gegensatz zu den realen, aber nur relativen (nur 
in der Beziehung bestehenden) Unterschieden der göttlichen Personen. 
Dazu kommt, daß Gregorios Palamas die göttlichen Energien Gotthei- 
ten' nannte und von einer höheren Gottheit, d. h. dem Wesen Gottes, 
und von niederen Gottheiten, d. h. den Energien, sprach. Dies veran- 
laßte seine Gegner, ihm im Kampf, der mit großer Leidenschaft auf bei- 
den Seiten geführt wurde, Vielgötterei vorzuwerfen. Dieser Vorwurf 
trifft natürlich nicht die innerste Absicht des hesychastischen Theolo- 
gen; er eiferte ja gerade für einen reinen, geläuterten Gottesbegriff."2 

Nicht die subjektive Rechtgläubigkeit von Palamas wird bezweifelt, 
wohl aber die Brauchbarkeit seiner Denkleistung für das kirchliche 
Sprechen. Tatsächlich hat die lateinische Kirche - bereits ein Jahrhun- 
dert nach dem Ausbruch des Streites - die berühmte Formel zum 
Dogma erhoben, in Gott sei •alles eins, wo nicht der Gegensatz der Be- 
ziehung entgegensteht"3. 

Aufgebracht haben diesen Einwand aber schon die ersten griechi- 
schen Antipalamiten. Eine besonders scharfe Fassung stammt aus der 
Feder von Bessarion. Kurz vor dem Konzil von Florenz schrieb der 
junge Metropolit von Nikaia 1438 an einen Dominikaner, den Erz- 
bischof von Rhodos: •Was uns in Verlegenheit bringt, ist jenes Problem 
von göttlicher Wesenheit und Energie. Deine Heiligkeit weiß, daß es in 
unserer griechischen Kirche darüber verschiedene Meinungen gab, und 
dennoch ist festgelegt und zu halten beschlossen worden, daß das göttli- 
che Wesen von seiner Energie verschieden ist. Nun weiß aber der selige 
Thomas als dasselbe • nämlich die göttliche Wirklichkeit • das göttli- 
che Wesen, und was um das Wesen ist... Es war einmal, da nannte un- 
sere Kirche nichts ungeschaffen als allein jene dreipersönliche Gottheit, 
alle ihre Vollkommenheit mit ihr identisch. Dann, vor nicht langer Zeit, 
gestützt auf ich weiß nicht was für Gründe, hat sie das Gegenteil festge- 
stellt und solches als Säule der Wahrheit anzusehen befohlen: Unge- 
schaffen nennt sie nicht allein jene dreipersönliche und überwesentliche 
Natur, sondern auch gewisse andere unzählbare Gattungen und Arten 
von Gottheiten, unendlichmal unendliche, untere und obere."4 

2
 Handbuch der Ostkirchenkunde, Düsseldorf 1971, 139. 

3 Dekret fiir die Jakobiten von 1442 (Denzinger 703). 
4 M. Candal, Andreae Rhodiensis ad Bessarionem Epistula, in: Orientalia Christiana Perio- 
dica 4 (1938) 346f. 



Vergottung im Heiligen Geist 355 

1974 drückt ein anderer Dominikaner in vornehmer Sprache den näm- 
lichen Vorwurf aus: •Die palamitische Seite hat das christliche Dogma 
der Vergöttlichung bewahrt, hat das aber nur um den Preis unzähliger 
metaphysischer Ungereimtheiten tun können und dabei das Geheimnis 
der Einfachheit des göttlichen Seins schwer kompromittiert."5 

Orthodoxer Anspruch: Vergottung läßt sich nur so bekennen 

Quellgrund der palamitischen Theologie ist die unmittelbare Erfahrung 
der Athosmönche, das Erlebnis ihrer geistgeschenkten Einheit mit Gott. 
Hier vollzieht sich Wirklichkeit, nicht bloß Verstandesgeklingel: •Wenn 
du eine Stadt noch nicht gesehen hast und an sie denkst: durch das Den- 
ken erlebst du sie nicht, so ist es auch bei Gott und dem Göttlichen: 
durch Denken und Theologisieren erlebst du sie nicht. Es ist wie beim 
Gold: wenn du es nicht spürbar besitzest, spürbar in Händen hältst und 
spürbar siehst, magst du tausendmal den Begriff ,Gold' im Verstand ha- 
ben, du besitzest und siehst darum doch überhaupt kein Gold. Ebenso 
magst du tausendmal über die göttlichen Schätze nachdenken - wenn 
du das Göttliche nicht erlebst, nicht mit geistigen, überverständigen Au- 
gen schaust, so siehst du weder noch hast du noch besitzest du etwas 
Göttliches in Wahrheit."6 

Diese göttliche Einheitserfahrung muß ausgedrückt, weitergesagt wer- 
den. Palamas stützt sich dabei auf die Sprachleistung der ersten Chri- 
sten, die dem Offenbarungsereignis am nächsten stehen; auf Bibeltexte 
wie: •Wir sind zu neuen Menschen geworden durch den Heiligen Geist, 
den Gott als Gabe Jesu Christi unseres Heilandes reichlich über uns aus- 
gegossen hat." (Tit 3, 6) •Gott hat uns die kostbarsten und großen Zusa- 
gen geschenkt, durch die ihr die göttliche Natur mit innehaben sollt, wenn 
ihr der Vergänglichkeit der Welt mit ihrer Sucht entflohen seid." (2 Petr 
1, 4) Palamas nimmt sie als Deutung der eigenen Erfahrung auf. 

Freilich kennt er, aus Tradition und Erfahrung, auch die Gegenwahr- 
heit: Gott ist unendlich erhaben über uns Geschöpfe und alles, was 
Sinne und Verstand erfassen können. Aus dieser Spannung erwächst, 
wie er 1343 im Dialog •Theophanes" bekennt, sein systematisches Den- 
ken: •Du siehst, daß beides uns von den ehrwürdigen Theologen über- 
liefert worden ist: wie Gottes Wesen sowohl unteilhabbar ist als auch ir- 
gendwie teilhabbar; sowohl haben wir die göttliche Natur mit inne als 

5 J.-M. Garrigues, L'energie divine et la grace chez Maxime le Confesseur, in: Istina 19 
(1974) 276. 
6 Palamas, Triaden I, 3,34; ed. Meyendorff, Louvain 1959, 185; zitiert als Tr. 



Jürgen Kuhlmann 356 

wir auch keineswegs ihre Mitinhaber sind. Beides müssen wir festhalten 
und der Frömmigkeit zur Norm setzten."7 

Dies führt zur palamitischen Unterscheidung. Gregor sieht keinen an- 
deren Ausweg: •Wenn das gottmachende Geschenk - die den Heiligen 
gegebene Vergottung, der Glanz, den sie empfangen, das Licht, kraft 
dessen sie wie die Sonne strahlen werden - göttliche Wesenheit und 
Hypostase ist, dann sind diese sämtlich Christus gleich und mit Gott 
identisch."8 Weil diese Folgerung einem Christen unerträglich ist, des- 
halb muß es in Gott beides geben: ein uns Zugängliches - die Energien 
• und ein keinem Geschöpf Mitteilbares • das Wesen9. 

Was aber ist in den westkirchlichen Katechismen und theologischen 
Systemen aus dem christlichen Vergottungspathos geworden? Leider 
trifft das harte orthodoxe Urteil zu: •Genau genommen gibt es nicht so 
etwas wie Vergottung in dem realistischen Sinn, wie die Väter und Pala- 
mas ihn ausgedrückt haben."10 Ich erinnere mich gut, mit welch zaghaf- 
ter Faszination ich als Student dieser Wahrheit begegnete, angestoßen 
von einem advaita-begeisterten Mitbruder indischer Herkunft. Warum 
sei Europa christlich geworden und nicht Indien? Seine Antwort: Das 
Dumme der Welt hat Gott erwählt, um die Klugen zu beschämen...11 

Auch Christos Yannaras meint über die katholische Theologie: •Die 
Vergottung des Menschen, seine Teilhabe am göttlichen Leben, ist un- 
möglich." Mit feiner Bosheit stellt er Pius XII. neben Gregor von Nyssa. 
Der Papst warnt 1943: •Verwerfen muß man jegliche Weise dieser my- 
stischen Verbindung, bei der die Gläubigen irgendwie die Ordnung der 
geschaffenen Dinge so überschreiten und ins Göttliche eindringen, daß 
auch nur ein Attribut der ewigen Gottheit über sie als ihr eigenes ausge- 
sagt werden kann." Der Kirchenvater aber weiß: •Der Mensch ent- 
kommt seiner eigenen Natur, wird ein Unsterblicher aus dem Sterbli- 
chen, der er ist, aus einem, auf dessen Kopf ein Preis gesetzt ist, zu 
einem Unschätzbaren und aus einer zeitlichen Kreatur zu einer ewigen: 
er ist Mensch und wird ganz Gott. Denn wenn das, was Gott von Natur 

7PG 150, 932 D. 
8 Antirretikos 1, 7,35; Syngr. III, 65. 
9 Der Vergottungsglaube reicht über die griechischen Väter weit in fremde Vergangenheit 
zurück; Hans Urs von Balthasar würdigt bei Maximos, •daß er in die chalcedonische Chri- 
stologie das ganze asiatische Vergottungspathos miteingehen läßt: auf der höheren Stufe 
des biblischen Geheimnisses, der personalen Synthese des Gottmenschen, statt auf der nie- 
deren Stufe der naturhaften Auflösung und Verschmelzung" (Kosmische Liturgie, Einsie- 
deln 1961, 39). 
10 G. Barrois, Palamism Revisited, in: St. Vladimir's Theol. Quarterly 19 (1975) 229. 
" Bezeichnend ist, was deutschsprachige Christen aus ihren Enzyklopädien erfahren. Im 
RGG fehlt das Stichwort •Vergottung" ganz, im LThK wird (X, 705 f) ein dünner Absud 
von Vergöttlichung geboten, der wahrhaftig •mit Vergottung nichts gemein hat". 



Vergottung im Heiligen Geist 357 

ist, sein Eigentum, durch Gnade dem Menschen gegeben wird, was an- 
deres als eine gewisse Ehrengleichheit wird dann - kraft der Beziehung 
- ausgesagt?"12 

Sind die schroff verbietenden Sätze des Papstes nicht geradezu eine 
Provokation zum Atheismus? Im Westen hat Aristoteles gesiegt und Pa- 
lamas mit seiner Warnung auf fatale Weise recht bekommen: •Wenn du 
das zwischen dem Unteilhabbaren und den Teilhabenden wegnimmst - 
o Leere! -, dann trennst du uns von Gott, nimmst das Verbindende weg 
und reißt eine große und unüberschaubare Kluft zwischen Gott und 
dem Werden und Walten der Gewordenen auf."13 

Aus einer uns ungewohnten Perspektive weist Yannaras hin auf •das 
Drama des Mittelalters im Westen, seine Mitte die Entheiligung der 
Welt durch die thomistische Theologie, die tragische Opposition seitens 
einer Menge mystischer ,Untergrund'-Häresien, die hoffnungslos in der 
geschaffenen Welt irgendwie Heiligkeit wiederzufinden suchten, der 
strenge und zusammenhängende Prozeß, der vom Thomismus zu Des- 
cartes führte und von Descartes zur derzeitigen technologischen Verge- 
waltigung der natürlichen und geschichtlichen Wirklichkeit"14. 

Es scheint an der Zeit, daß die katholische Kirche sich dieser Kritik 
stellt - nicht um die vielgepriesene Sachgerechtigkeit des hl. Thomas 
nachträglich zu verdammen, wohl aber um die Sachen neu im göttlichen 
Lebenslicht zu sehen statt bloß in ihrer toten Funktionalität. 

Evangelischer Vorwurf: Dreifaltigkeit wird entfunktionalisiert 

Zwischen lateinischen Verfechtern der göttlichen Einfachheit und pala- 
mitischen Partisanen unserer wirklichen Vergottung schwirren seit Jahr- 
hunderten die Argumente hin und her - scheinbar aussichtslos, denn 
Neues gibt es schon lange nicht mehr. Hängen etwa beide Seiten in ei- 
nem gemeinsamen Grundirrtum fest? Eine evangelische Theologin hat 
in dieses alte Dunkel jetzt Licht gebracht. Zwar sagt Dorothea Wende- 
bourg, sie leiste zu jener Debatte keinen Beitrag15; was aber wäre zur Lö- 
sung eines Problems wichtiger, als endlich die rechte Frage zu tun? Sie 
heißt: Wie verhält Gregors Unterscheidung zwischen Wesen und Ener- 
gien sich zu den trinitarischen Relationen? 

12 The Distinction between Essence and Energies and its Importance for Theology, in: St. Vla- 
dimir's Theol. Quarterly 19 (1975) 242; Mystici Corporis (Denzinger 2290); Über die Selig- 
keiten! (PG44, 1280 CD). 
13 Triaden III, 2,24,687. 
14 The Distinction, a.a.O. (Anm. 12), 244. 
ls Geist oder Energie, München 1980, 10. 



Jürgen Kuhlmann 358 

Das Dreifaltigkeitsgeheimnis in seiner ewigen Wahrheit (immanente 
Trinität) ist uns nur durch die Heils- Geschichte (ökonomische Trinität) 
bekannt. In Jesu menschlichem Bewußtsein und dem Weiterwirken sei- 
nes Geistes in der Kirche wurde Gottes ewiges Geheimnis in die Dimen- 
sion der Zeit übersetzt. Aber Gregor Palamas - so meint Wendebourg - 
lasse in der Dimension der Zeit nur Gottes •Energien", nicht aber sein 
inneres •Wesen" offenkundig werden16. Ausführlich zeigt Wendebourg 
sodann, daß Palamas mit dieser Konzeption kein Neuerer war; auch im 
vierten Jahrhundert findet sie sich bereits. 

Warum dachte man so? Im Interesse der Freiheit Gottes: •Gott ist sei- 
nem eigentlichen, innersten Sein nach immer und unveränderlich ohne 
Beziehung zum Nichtgöttlichen, auch wenn er nach außen tritt." (249) 
Dagegen schreibt Wendebourg, Gottes Freiheit sei •Kennzeichen einer 
Person". •Die Freiheit einer Person aber äußert sich darin, daß die Bin- 
dungen, die sie eingeht, Ergebnis ihres eigenen Willens sind, nicht darin, 
daß sie sich aus ihnen immer zugleich auch heraushält. Darum kann 
hier gesagt werden, daß Gott ohne Vorbehalt, d. h. in den Hypostasen 
seinem wesensmäßigen Sein nach, in der Ökonomie gegenwärtig und er- 
kennbar sei - daß dies so ist, sei gerade Ausdruck seiner freien Entschei- 
dung." (250) Aus der Lehre von Palamas hingegen •folgt, daß Gott, 
auch wo er sich dem Nichtgöttlichen zuwendet, gleichzeitig immer unbe- 
teiligt über seiner eigenen Zuwendung steht, und das seinem primären 
Sein, dem in sich bestehenden Wesen nach" (42)17. 

Das gleiche folgt allerdings auch aus der thomistischen Auffassung, 
daß es •in Gott keine wirkliche Beziehung seiner zu den Geschöpfen" 

16 Die Palamas-Forscherin kommt •zum Ergebnis, daß für ihn der Sitz des ökonomischen 
Engagements Gottes in Gott die Energien sind, während für die Hypostasen Vater, Sohn 
und Geist die überökonomische Abgeschlossenheit in sich und prinzipielle, unaufhebbare 
Verborgenheit des göttlichen Wesens gilt: daß damit wie im allgemeinen von einer Prä- 
gung der Ökonomie durch Gottes trinitarisches Sein, so im speziellen von einem eigen- 
tümlichen Bezug der Heiligung auf den Geist nicht die Rede sein kann" (65). 
" Das ist ein recht vernichtendes Urteil über einen großen Heiligen der Ostkirche. Die bei- 
den ausführlichen Besprechungen, die zu Wendebourgs Buch erschienen sind, bemängeln 
auch auf unterschiedliche Weise das wenig ökumenische Ergebnis. Fairy von Lilienfeld 
•meint nicht, daß dies eine geglückte Interpretation des Palamas und ein verwendbarer 
Beitrag im ökumenischen Gespräch sei". Denn •das Buch bringt wirklich zu wenig Sympa- 
thie für den anderen, den ,östlichen' Gesprächspartner auf (in; Kirche im Osten 25 (1982) 
205,199). - Umgekehrt schließt Christoph von Schönbom&n seine lobende Wiedergabe von 
Wendebourgs These einige Hinweise an; sie •sollen deutlich machen, daß der in dieser Ar- 
beit aufgewiesene Funktionsverlust nicht auf den Osten beschränkt geblieben ist... Daß 
die Trinitätstheologie in der lateinischen Tradition einen recht erschreckenden Funktions- 
verlust erlebt hat, zeigt nicht nur Kants berühmtes Wort; ,Aus der Dreieinigkeitslehre, 
nach dem Buchstaben genommen, läßt sich schlechterdings nichts fiirs Praktische machen'" 
(Immanente und ökonomische Trinität, in: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theo- 
logie 27 (1980) 255 f)- 



Vergottung im Heiligen Geist 359 

gibt, so daß Christus (weil göttliche Person) kein wirkliches Verhältnis 
zu seiner Mutter hat18! Läßt die Ehrfurcht, die zu solch extremen For- 
mulierungen führt, sich bewahren, ohne daß wir ihr feudal gefärbtes 
Gottesbild weiter mitschleppen müssen? 

Aller Erfahrung einzelner Christen ist die Grunderfahrung im Chri- 
stentum vorgeordnet: jene, aus der das Dogma erwachsen ist. Die ersten 
Jünger erleben, wie Jesus betet. Nichts natürlicher als das, und doch 
wird damals das Bewußtsein der Menschheit derart erschüttert, daß es 
nie mehr ganz zur Ruhe kommen wird. Jesus, in dem Gott selbst anwe- 
send ist, betet zu Gott als einem andern! Also ist der eine Gott in sich 
selbst zugleich zwei! Und doch ist es der eine Gott. Eins und zwei sind 
also, auf das Absolute angewandt, keine Widersprüche! 

Dieser antinomistischen Erfahrung entstammt alles Denken christli- 
cher Theologie; sie ist eben deshalb nicht bloß rational, sondern so et- 
was wie ein überlogischer •common sense", in dessen Rahmen alle Chri- 
sten zueinander finden können, auch die Anhänger und Gegner der 
palamitischen Lehre. 

Das unabgeschlossene Trinitätsdogma 

Auf erregende, ja beglückende Weise spüre ich die Selbigkeit der Kirche 
durch die Zeiten hin. Bis ein Jahrtausend vor Palamas müssen wir zu- 
rück, einen seinerzeit zwar entschiedenen, aber nie befriedeten Glau- 
benskampf gilt es neu aufzurollen und umfassender zu lösen, als es da- 
mals möglich war - nur so läßt der dargestellte heutige Konflikt um 
Palamas sich bewältigen. Tausend Jahre sind vor Gott wie ein Tag. 

Der Weg zur nur immanenten Trinität 

•Der Beitrag des Basilius zum Abschluß des trinitarischen Dogmas", 
untertitelte Hermann Dörries sein Buch •De Spiritu Sancto"19. Das 
Thema ist die Auseinandersetzung des hl. Kirchenlehrers Basilius 
(t379) mit den sog. •Pneumatomachen" (Geistbekämpfern) um die 
gleichrangige Göttlichkeit des Heiligen Geistes. Ihnen kam es absurd 
vor, das innergöttliche Liebesband als jemanden Dritten auch noch ne- 
ben Vater und Sohn zu stellen. Allzu (?) konservativ, wollten sie das 
•Ehre sei dem Vater" nur in der gebräuchlichen Form beten: •durch den 
Sohn im Hl. Geist", nicht aber - wie Basilius es tat - auch auf die neue 

18 S. Th. I q 13 a 7; Quodl 1 q 2 a 1. 
" Göttingen 1956. Die gleichnamige Schrift von Basilius wird nach ihren Kapiteln (c) zi- 
tiert. 



Jürgen Kuhlmann 360 

Weise: •samt dem Sohn mit dem Hl. Geist" (c.l). Denn •im HL Geist 
sollen wir Gott den Lobpreis darbringen, nicht aber auch dem Hl. 
Geist" (c.25). 

Einer ihrer Gründe war: •In uns ist der Geist als Gabe von Gott; die 
Gabe wird doch nicht mit gleicher Ehre gefeiert wie der Geber." (c.24) 
Basilius schrieb nun gegen solche, die den Geist ein Geschöpf zu nen- 
nen wagten; der Palamit Markos von Ephesus (er hatte 1439 als einziger 
griechischer Bischof das Unionskonzil von Florenz nicht unterzeichnet) 
fühlte sich wahrscheinlich genau auf dieser Linie, als er gegen die •ge- 
schaffene Gnade" der Lateiner wetterte: •Eine geschaffene Gottheit 
also und ein geschaffenes Gotteslicht und einen geschaffenen HL Geist 
verehren diese schlechten Geschöpfe."20 

Aber auch die Lateiner durften sich in der Nachfolge des gemeinsa- 
men Vaters Basilius fühlen. In der Konzilssitzung vom 14. März 1439 
kam es zu folgendem Dialog zwischen Markos und Johann von Monte- 
nero: •Johannes: Ich frage dich, ehrwürdiger Vater: Dieser vom Sohn 
gespendete Geist, ist Er Schöpfer oder Geschöpf? Zweierlei nämlich 
gibt es im All, Schöpfer und Geschöpf, und der Hl. Geist ist Schöpfer; 
Seine Energien aber sind Geschöpfe... - Der Ephesiner aber schwieg."21 

- Wie herausfinden aus diesem Begriffsgestrüpp? 
Beide Seiten, Griechen wie Lateiner, wollten 1439 den HL Geist als 

göttlich verehren. War es ein Jahrtausend zuvor auch so? Werden die 
Pneumatomachen zu Unrecht geschmäht? Kämpften sie nur gegen eine 
(in ihren Augen) falsche Sicht des HL Geistes, die ihm zwar seinen gött- 
lichen Rang voll zusprach, zugleich aber seine Besonderheit wegnahm, 
ihn buchstäblich mehr und mehr •entfunktionalisierte", bis zum heuti- 
gen Bewußtsein, •daß der Heilige Geist auch im Volke trotz aller Bemü- 
hungen der ,unbekannte Gott' geblieben ist"22? 

Von sich aus nannten die Pneumatomachen den Hl. Geist keineswegs 
ein Geschöpf: •Weder Knecht noch Herr, sondern Freier" (c.20), war 
ihre Meinung. Den fatalen Schluß zieht vielmehr die Partei des Basilius: 
Bei allem Forschen und Sinnen können wir nichts ausdenken, was zwi- 
schen Schöpfer und Geschöpf wäre. Nach Dörries (179) ist dies ein 
Axiom des Basilius. Wenn wir den Geist von der Gottheit trennten, 
müßten wir ihn notwendig zur Kreatur zählen (172). In seiner 15. Pre- 
digt stellt Basilius dieses Axiom seinen Hörern vor Augen (Zusammen- 
fassung von Dörries): •Läßt du also den Leib mit seinen Sinnen, Erde, 
Meer und Luft unter dir, durchwanderst Sterne und den Himmel, mit 

20 Patrologia Orientalis XVII, 457. 
21 Nach den griechischen Akten 345 f. 
22 Josef Zimmermann, Trinität, Schöpfung. Übernatur, Regensburg 1949, 38. 



Vergottung im Heiligen Geist 361 

der Vernunft die jenseitigen Schönheiten erblickend, die Chöre der En- 
gel und Erzengel, die Heere der Herrschaften und Gewalten und über- 
schreitest das alles, so denke jenseits all dessen die göttliche Natur: un- 
wandelbar, leidenschaftslos, einfach, unzugängliches Licht, ersehnte 
Güte, unfaßbare Schönheit. Dort sind Vater, Sohn und HL Geist." (97 f) 

Gott hoch über der Welt: Das ist die Sicht von neubekehrten Heiden, 
die zuerst einmal ihre Aufmerksamkeit losreißen müssen von dem brau- 
senden Betrieb des Diesseits, das einen wie etwas Göttliches immer wieder 
in seinen Wirbel zurücksaugt. Weil jeder von uns Tag um Tag auch ein sol- 
cher Heide ist, deshalb sollen wir uns jeden Tag des weltüberlegenen 
Gottes erinnern, des Vaters, des Sohnes und des Hl. Geistes. 

Gewiß eine biblische Vorstellung, aber einseitig. Und heute, soll das 
Christentum wieder zu Kräften kommen, unbedingt durch die Gegen- 
wahrheit zu ergänzen. Denn drei göttliche Personen ganz weit da droben 
- was gehen sie uns hier unten an? Um wieviel packender ist doch die 
Sicht der Urchristenheit: •In Ihm (dem Sohn) ist alles geschaffen im 
Himmel und auf Erden, das Sichtbare und das Unsichtbare, Throne und 
Majestäten, Herrschaften und Mächte. Alles ist durch Ihn und auf Ihn 
hin geschaffen." (Kol 1,16) 

Damit es uns nicht wie Sartre ergehe (•augenblicklich machte der All- 
mächtige sich in den Azur davon und verschwand ohne irgendeine Er- 
klärung"23), müssen wir der Sicht des Bekehrten also (immer neu) den 
Blick des überzeugten Christen folgen lassen, dem alles genau umge- 
kehrt erscheint: Nicht ist der Logos beim Vater hoch über der Welt, son- 
dern - im Gegenteil - die ganze Welt befindet sich im Logos und hat teil 
an dessen Gegenüber, seiner Andersheit zum Vater. 

Wie sieht aber dann die Wirklichkeit aus? Etwa so: Unsere Welt vol- 
ler Glanz und Schmerz, die Galaxien mit ihren Sonnen, die Erde mit 
Meeren, Wäldern, Städten, mit Jubel und Jammer ihrer zahllosen Lebe- 
wesen, dieses ganze so bunte Universum ist letztlich nicht stumpf, fin- 
ster, sinnlos, sondern leuchtet geheimnisvoll im Sinnlicht des göttlichen 
Logos, der es durchwaltet. Wem leuchtet er? Dem ewigen Ich, dem 
Uranfang, •zu dem hin" (Joh 1,1) der Logos ist, ähnlich wie du, mein 
strahlendes Gegenüber, zu mir. Und dieser unendliche Gegensatz von 
Ich und Du wird zugleich im ebenfalls unendlich brausenden Wir über- 
brückt und vereint; die geschöpfliche Buntheit als Schmuck des 
ewigen Logos steht Gott nicht nur gegenüber, sondern ist zugleich mit 
ihm innigst vereint, d.h. vergottet: eben im Hl. Geist; denn •Wir" ist 
dessen eigentlichster Name24. 
23 Die Wörter, Gütersloh O.J., 229. 
24 Heribert Mühlen, Der Heilige Geist als Person, Münster 1963. Folgendermaßen be- 



Jürgen Kuhlmann 362 

Seit nach 325 zahllose Mitläufer zur Kirche drängten, mußte diese 
ihre schönste Perle vor den Säuen hüten. Zu nahe lag das Mißverständ- 
nis: Die Welt gehört, Gott gegenüber, auf die Seite des Logos - also ist 
Christus auch bloß ein Geschöpf. Der Hl. Geist vermittelt zwischen 
Gott und dem vielbunten Welt-Logos - also ist das Pneuma nicht selbst 
Gott, sondern ein Zwischenwesen, eine irgendwie höhere Kreatur. Ver- 
ständlich, daß die Kirche damals so viel Wert auf die Gleichrangigkeit 
der drei Personen legen mußte. Ein Christus, der selber bloß Geschöpf 
ist, könnte uns nicht erlösen; ein Hl. Geist, der nicht selbst Gott wäre, 
könnte uns nicht vergotten. Diese Klärung war damals •dran" - es hieße 
den mühsam robbenden Menschengeist überfordern, hätte er zugleich 
die vornicäische Akzentuierung beibehalten sollen. 

Sogar im Lebenswerk von Basilius selbst findet sich dieser Ideen- 
schub25. Im Frühwerk •Gegen Eunomios" bemerkt er zum Bibeltext 
Ijob 33,4 (•Der Geist Gottes hat mich geschaffen, des Allmächtigen 
Odem hat mich belebt"), die Stelle beziehe sich nicht auf die Schöpfung 
des Menschen, sondern auf seine Tugendvollendung. In der späteren 
Hauptschrift •Über den Hl. Geist" hingegen wird das Wirken des Gei- 
stes auf das ganze Schöpfungs- und Erlösungswerk ausgedehnt. Zwar 
geht die frühere Einsicht nicht verloren, doch ist die entscheidende Um- 
schaltung geschehen. In der Theologie vor Nikaia wurden die Personen 
von ihren ökonomischen Funktionen her verstanden (als Urprinzip, 
Weltgrund und Vergottungskraft), so sehr, daß ihr gleicher göttlicher 
Rang unklar blieb - wohl vom Glauben festgehalten, nicht aber im 
Denkentwurf verdeutlicht. Dieses Verhältnis kehrt sich mit Nikaia um. 
Seither werden die Personen der Trinität zuallererst als gleich göttlich 
verstanden, und den so aufgefaßten Personen werden zusätzlich noch 
bestimmte Attribute zugesprochen, die sich auf die Heilsökonomie be- 
ziehen: In aller Schöpfung kann man •die uranfängliche Ursache, die 
weltformende und die vollendende" (c. 16) unterscheiden: Vater, Sohn 
und Hl. Geist. 

schreibt Hans Urs von Balthasar diese intensive Trinitätswahrheit der Christen vor Kon- 
stantin: •Früher, bei Origenes, in der vornicäischen Theologie überhaupt, da die Emana- 
tionen der göttlichen Personen zugleich als Öffnung und Herabstieg Gottes zur Welt ge- 
dacht wurden - der Sohn als Ideenwelt und potentielle Vielheit, der Geist als .Gnade' und 
Weltvollender -, schienen innerhalb der Welt die großen Seinsbereiche .Dasein', .Leben 
und Vernunft', .Heiligkeit' als ein unmittelbar anschaulicher Abglanz der höchsten Drei- 
heit deutbar zu sein. Mit Nicäa, das die Einheit Gottes und Gleichrangigkeit der Personen 
aufstellte, war dieser Weg weit schwieriger gangbar... Was hier geschah, war die Emporhe- 
bung auch von Sohn und Geist auf die Ebene der überwesentlichen Einfachheit des väter- 
lichen Urwesens; es öffnet einen Augenblick lang sein Tor, um beide einzulassen, und die- 
ses schließt sich über dem Unerforschlichen." (Kosmische Liturgie, a.a.O. (Anm. 9), 91 f) 
25 H. Dörries, a.a.O. (Anm. 19), 68. 



Vergottung im Heiligen Geist 363 

Ein Jahrtausend nach Basilius drückt Gregor Palamas sich ebenso 
aus. In seinem Glaubensbekenntnis preist er den Vater als •einzige uran- 
fängliche Ursache der Gewordenen", den Sohn als •Ursache und Prin- 
zip aller Gewordenen, insofern sie alle durch ihn geworden sind", den 
Hl. Geist endlich als •Ursache auch er aller Gewordenen, insofern sie in 
ihm vollendet werden"26. 

Nochmals: Diese Umkehrung der Perspektive war damals notwendig; 
Vorwürfe haben wir keine zu verteilen. Auch heute sollen wir zur älteren 
Einseitigkeit nicht zurück. In allen Kirchen wird wohl Karl Rahners 
These zugestimmt: •Die ökonomische Trinität ist die immanente und 
umgekehrt."27 Wie läßt sie sich so verdeutlichen, daß weder (wie vor Ni- 
kaia) die immanente Trinität von der nur ökonomisch gedachten ver- 
dunkelt wird noch aber (wie seither) die heilsbedeutsame Trinität im 
dreifach-einen Mysterium heilsunbedeutsam verschwindet? 

Das klärende Geheimnis, die Perichorese 

Die alte, Ost und West gemeinsame Glaubenswahrheit gehört vom Rand 
des christlichen Denkens in sein Zentrum gerückt: die •Perichorese". 
•Als Fachausdruck im strengen Sinn begegnet uns das Wort Perichorese 
zum erstenmal bei Johannes von Damaskus, und zwar zunächst in trini- 
tarischer Verwendung."28 Gemeint ist die innige gegenseitige Durchdrin- 
gung der Personen, das Insein von jeder in jeder. •Der Vater ist ganz im 
Sohn, ganz im Hl. Geist; der Sohn ist ganz im Vater, ganz im Hl. Geist; 
der Hl. Geist ist ganz im Vater, ganz im Sohn."29 Üblicherweise wird die- 
ses Bekenntnis im Sinn einer sozusagen •innerhimmlischen Durchdrin- 
gung" aufgefaßt, die uns auf Erden nicht betrifft. Es läßt sich jedoch 
auch zum Prinzip eines umfassenden Verständnisses machen. Wie jede 
Weitung eingeschliffener Kategorien dürfte der folgende Gedankengang 
manchem Leser zunächst fremd, ja unheimlich vorkommen; wer die An- 
strengung des Begriffs nicht scheut, dem winkt aber Lohn: die korrekte, 
dogmatisch einwandfreie Fassung jenes befeuernden frühen Weltbildes, 
welches die Urchristen noch in der Todesarena singen ließ. 

•Der Vater ist ganz im Sohn; der Sohn ist ganz im Vater." Wollen wir 
beide Sätze und auch ihren Unterschied ernstnehmen, dann muß unser 
Verstand das dreieinige Beziehungsgefüge auf zweierlei Weisen auffas- 

36 PG 151,765f. 
2? Mysterium Salutis II, Einsiedeln 1967, 328. 
28 M. Schmaus, in: LThK VIII, 275. 
29 Fulgentius von Ruspe (t 532), PL 65,674; ins Jakobiten-Dekret (Denzinger 704) aufge- 
nommen. 



Jürgen Kuhlmann 364 

sen: einmal (im Sinn der immanenten Trinität) als Gegensatz von Perso- 
nen (der Vater, der Sohn); das andere Mal (ökonomisch) als Gegensatz 
sozusagen göttlicher Dimensionen, in denen die Personen sein können 
(im Vater). So zu denken liegt deshalb nahe, weil die ökonomische Trini- 
tät immer schon räumlich symbolisiert wird, weit eher transzendente Di- 
mensionen auseinanderlegt als Personen gegenüberstellt: Dem Vater als 
weltüberlegenem Uranfang gehört der Himmel über allen Himmeln zu, 
dem Sohn der Reichtum der Schöpfung, dargestellt in der Erde, deren 
Herzstück er als Jesus Christus geworden ist und bleibt - während drit- 
tens die heilig brausende •Ruach" (hebräisch: Wind, Geist) zwischen 
Himmel und Erde weht und beide vereint: Schon bei der Schöpfung 
schwebt sie über den Wassern, bei der Menschwerdung bringt sie den 
Himmel auf die Erde, im ewigen Leben will sie unsere irdischen Leiber 
zu geistlich-himmlischen machen30. 

Ja, nicht verstiegene Begriffskunst ist das christliche Dreieinigkeitsbe- 
kenntnis, sondern Ausdruck unseres Glaubens an das wunderbare Heil: 
im Vater beten wir den Urbeginn vor allem Sein an; beim Blick auf Je- 
sus verstehen wir, daß Gott sich eine Schöpfung gegenüberstellen kann, 
weil er schon in sich selbst ewige Begegnung ist; im Liebesgeist, dem 
göttlichen •Wir", erhoffen wir unser aller Neuschöpfung, ja •Vergot- 
tung" auf ewig. 

•Er kam in sein Eigenes" (Joh 1,11)- wie strahlend neu klingt plötz- 
lich dieser Satz! •Gottes Liebe ist ausgegossen in unsere Herzen durch 
den uns gegebenen Heiligen Geist." (Rom 5,5) - Widerspricht aber die 
Identifizierung der Schöpfungswelt mit dem Eigenbereich des Logos 
nicht dem Credo? Wenn die geschöpfliche Natur das Eigenste des Lo- 
gos ist, wieso ist er dann •gezeugt, nicht geschaffen"? Nun, geschaffen 
ist, was auch nicht sein könnte. Unser ganzes Universum ist nicht not- 
wendig. Jene Person aber, als die Jesus zum Vater gebetet hat, sie ist not- 
wendig. Es könnte nicht sein, daß sie nicht wäre. Freilich könnte sie an 
anderer Stelle des Alls auftreten oder in einem anderen All oder auch 
30 Die lateinische Scholastik spricht von Appropriation, also von einer eher äußerlich ver- 
standenen Zuweisung des Schöpfungswerkes an den Vater, der Erlösung an den Sohn und 
der einenden Heiligkeit an den Heiligen Geist. Unser Systemvorschlag kann in folgender 
Weise anschaulich gemacht werden: 

Vater (Ich) Hl. Geist (Wir) Logos (Du) 
Der Schöpfer Das eine Sein Das Geschöpf 
Ewiges Leben Gnade, Verklärung Übernatürliches Existential 

Die sogenannte •immanente Trinität" (Vater - Geist - Logos) ist in ihrer gegenseitigen 
Durchdringung (Perichorese) auch dort gegenwärtig, wo Gott sich •äußert", als •ökonomi- 
sche Trinität" zeigt. Die drei Ebenen der Wirklichkeit: Gott in sich, die Schöpfung und die 
gnadenhafte Einheit des Geschöpfs mit seinem Ursprung, sind in das spannungsreiche in- 
nere Leben Gottes einbezogen und offenbaren es zugleich im Gnadenwirken Gottes. 



Vergottung im Heiligen Geist 365 

ohne jedes Universum, nur in Gott selbst. Wozu braucht Gottes Sohn et- 
was aktuell Eigenes? •Kind, du bist doch allzeit bei mir, und all das Mei- 
nige ist dein." (Lk 15,31) Daß Gott seinen Sohn auch als den anderen 
will, der auf Eigenes aus ist, bis dahin, daß er ihn sogar mit und für uns 
verloren gehen läßt, ihn •für uns zur Sünde macht" (2 Kor 5,21), das ge- 
schieht •aus allerfreiestem Ratschluß, um seine Vollkommenheit kund- 
zutun" (D 1783). Weil es aber geschieht, deshalb sollen wir es auch aner- 
kennen und nicht aus rationalem Hochmut den Sohn in sein Schloß 
verbannen, obwohl er eigentlich zu uns gehört. 

Die palamatisehe Wahrheit 

Wendebourg hat recht, daß die palamatisehe Unterscheidung von We- 
sen und Energie dann entbehrlich ist, wenn die ökonomische Trinität ge- 
bührend ernst genommen wird. Doch ihr Vorwurf, Palamas habe die 
Trinität •entfunktionalisiert", ist ungerecht. Seit einem Jahrtausend war 
damals die Heilsfunktion der Trinität zugunsten der Gleichrangigkeit 
beinahe ganz verblaßt. Tatsächlich handelte es sich um eine kraftvolle 
Refunktionalisierung, wenngleich nicht mit trinitarischen Begriffen. 

Unaufgebbare Glaubenswahrheiten führen uns die Palamiten neu vor 
Augen: a) Gottes Schöpferwille ist eine der von seinem Wesen unterschie- 
denen, aber göttlichen Energien: •Bei Gott ist das eine unbegreiflich, 
das andere begreifbar, und doch ist er ein Gott, unbegreiflich dem We- 
sen nach, begreifbar von den Geschöpfen her, gemäß seinen göttlichen 
Energien: nämlich offenkundig nach seinem ewigen (uns betreffenden) 
Willen."31 Diese Energie ist das Insein des Vaters im Logos, also durch 
eine echte Gegenseitigkeitsrelation vom Vater in sich selbst unterschie- 
den. 

b) Auch das Sein der Seienden ist Gott32. Das Sein ist ein ewiges Werk 
Gottes (Tr III, 2,7,655), denn •es muß etwas geben zwischen dem unteil- 
habbaren Wesen und den Teilhabenden, wodurch diese an Gott teilha- 
ben" (Tr III, 2,24,687). Dieses Zwischen ist das Sein der Dinge, ihr Ge- 
wolltsein, das mit Gottes Wollen identisch ist. Dieses unser bergendes 
Medium ist die heilige göttliche Liebe, nicht insofern sie gleichrangig 
mit Gott, d. h. im Vater ist, sondern insofern sie im Logos ist. Somit hat 
Palamas recht, wenn er das Sein eine von Gottes Wesen unterschiedli- 
che göttliche Energie nennt33. 

31 Cap. phys. 81, PG 150, 1180 A. 
32 2. Brief an Barlaam 32 (Syngr. I, 278); vgl. Tr III, 2, 23, 685. 
33 Zum Thema •Pneuma als Urschoß" vgl. meinen Aufsatz Der Heilige Geist als Mutter, in: 
Christ in der Gegenwart 32 (1980) 173 f. 



Jürgen Kuhlmann 366 

c) Über die Gnade als göttliche Energie lesen wir bei G. Richter: 
•Große Bedeutung hat für Palamas der Bericht von der Ausgießung des 
Geistes, weshalb er immer wieder darauf zurückgreift. Zunächst wird 
ihm der Geistempfang nur mit der Unterscheidung von Natur und Ener- 
gie des Geistes verständlich. Wir können ja nicht die Hypostase des Gei- 
stes empfangen, sondern erhalten seine Energie, seine Gnade mitgeteilt. 
Außerdem legt Palamas großen Wert auf die Ausdrucksweise, die auf 
Joel 3,1 zurückgeht: die Gnade des Geistes ist nicht gegeben, geschenkt, 
gesandt, sondern ausgegossen. Die Bedeutung der Unterscheidung liegt 
darin, daß das Gegebene ein vom Geber Unterschiedenes ist. Ausgießen 
zeigt aber an, daß die Energie, die Gnade, die beim Geist ist, ausströmt 
und sich so dem Empfänger selbst mitteilt, so daß der Gebende selbst 
die Gabe ist. Die ausgegossene Gnade ist Heiliger Geist seiner Energie 
nach. Nicht nur Christus, seine Jünger und das Volk damals haben die- 
sen Geist und Gnade empfangen, sondern auch wir."34 

In der vorgeschlagenen Sicht ist Gnade-Sein das Eigentlichste des Hl. 
Geistes und zugleich die Mitte der ganzen trinitarischen Struktur. Gott 
ist Liebe. Der HL Geist als göttliche Hypostase ist hingegen das Insein 
des Pneuma im Vater. Auch hier wird die Unterscheidung von Wesen 
und Energie durch den eigentlich gemeinten streng notionalen Rela- 
tionsgegensatz zugleich gerechtfertigt und überflüssig. 

Wenn wir die Verklärung, ja Vergottung des Seins, die strahlende Syn- 
these von Himmel und Erde, als die ureigene Wirklichkeit des Hl. Gei- 
stes anerkennen, ist der nie geschlichtete Geisteskampf des vierten Jahr- 
hunderts wirklich ausgestanden. Basilius mußte für die volle Göttlich- 
keit des Pneuma eintreten; denn wäre es nicht selbst Gott, könnte es uns 
nicht vergotten. Andererseits wird klar, warum die Gegenpartei nicht 
den Hl. Geist preisen, sondern allein in ihm Gott preisen wollte. Tat- 
sächlich kann das Milieu unserer Vergottung erst in theoretischer Meta- 
sprache zum Objekt (der Erkenntnis) werden; beim existentiellen Voll- 
zug hat auch Jesus •im Hl. Geist gejubelt" (Lk 10,21). 

d) Das uns verheißene ewige Leben ist das Insein des Vaters im 
Pneuma, des unobjektivierbaren ewigen Subjekts in der Dimension der 
Vergottung. Auch es ist eine göttliche Energie, vom Vater in sich selbst 
unterschieden. Denn in seinem eigenen Wesen schaut Gott durch eben 
dieses sich selbst, in unserer Ewigkeit aber dürfen wir, die vergotteten 
Kreaturen, das Medium der göttlichen Selbstschau sein. In einem seiner 
(für mich) funkelndsten Texte schreibt Gregor: •Den Geschöpfen ist 
Gott unsichtbar, sich selbst aber nicht; dann jedoch wird, nicht allein 
34 Gnade als Topos der Theologie des Gregorios Palamas, in: Unser ganzes Leben Christus 
unserm Gott überantworten. Festschrift fur Fairy von Lilienfeld, Göttingen 1982, 250. 



Vergottung im Heiligen Geist 367 

durch unsere Seele, sondern auch - o Wunder! - durch unseren Leib 
Gott der Schauende sein. Deshalb werden wir dann auch durch leibliche 
Organe das göttliche und unzugängliche Licht sehen; und dieses künfti- 
gen hehren Gottesgeschenkes Unterpfand und Vorspiel hat Christus auf 
dem Tabor unsagbar den Aposteln gezeigt." (Tr I, 3,37,191) 

Die Frage, ob die Heiligen Gottes Wesen schauen oder nicht, ist bis 
heute ein Streitpunkt zwischen orthodoxer und katholischer Kirche35. 
Das eben gebrachte Zitat zeigt, daß dies bloß ein Mißverständnis ist. Ra- 
dikaler denn als Gottes eigene Selbstschau in uns haben auch die kühn- 
sten Lateiner unser ewiges Leben nicht aufgefaßt36. 

Auch die Gegner des palamitischen Denkens haben also recht: Wer- 
den die trinitarischen Kategorien angemessen verwendet, nämlich inein- 
ander im immanenten und im ökonomischen Sinn, dann ist die palamiti- 
sche Unterscheidung,unnötig. In Gott ist alles eins, wo nicht der Rela- 
tionsgegensatz entgegensteht. 

Ausblick 

Der Nachdruck, den Gregor Palamas (mit dem Begriff •göttliche Ener- 
gie") auf die ökonomische Trinität legt, sollte von der westlichen Theo- 
logie nicht weiterhin abgelehnt werden. Denn ihre Aufgabe ist es, den 
Glauben der Kirche sagbar zu halten. Einer religionslos fühlenden Welt 
aber kann die Botschaft von einer nur immanenten Trinität weder zum 
Ärgernis noch zum Heil werden. Ob irgendwo in einem feudalen •Him- 
mel" eine oder zwei oder drei göttliche Personen leben, das ist ähnlich 
belanglos wie der Urlaubsstil von Prinzessin Diana in der Südsee. Mit 
unserem wirklichen Leben in der weltlichen Welt hat ein so gedachter 
Transzendenzbereich nichts zu tun. 

Mono-Konzentration auf die immanente Trinität war einst nötig, da- 
mit die weltliche Welt in all ihrer Eigenständigkeit und kühlen Profani- 
35 Vgl. J. Kuhlmann, Die Schau des Unschaubaren, in: Una Sanota 36 (1981) 346-349. 
36 Mithin enthüllt der Begriff •Gottes Wesen" sich als erschreckend vieldeutig. Entweder 
bezieht man ihn - mit Palamas - nur auf die immanente Trinität, also den Vater in sich so- 
wie das Insein von Logos und Pneuma in ihm, und ehrt die (nicht minder göttlichen 1) Di- 
mensionen von Logos und Pneuma als Energien. Oder aber man bezeichnet, im weitesten 
Sinn, als Gottes Wesen die gesamte absolute Struktur mit ihren Momenten. Dann gehört 
sogar (ganz unpantheistisch) das Gute der Geschöpfe noch dazu. Weil Wendebourg den 
Begriff so faßt, betont sie (vermeintlich gegen Palamas), •ohne Vorbehalt" sei Gott •sei- 
nem wesensmäßigen Sein nach in der Ökonomie gegenwärtig und erkennbar" (250). Oder 
endlich schreibt man Gottes Wesen dem Vater zu, sei es, daß die anderen Personen in ihm 
sind, sei es, daß er in ihnen ist. In diesem Sinn verheißt das katholische Dogma den Seli- 
gen die Schau des göttlichen Wesens. In jeder dieser Sprachen lassen wichtige Einsichten 
sich gut ausdrucken - und doch, welch ein babylonischer Wirrwarr! Von •Gottes Wesen" 
grundsätzlich nicht mehr zu reden entspräche der Demut und dem zweiten Gebot. 



Jürgen Kuhlmann 368 

tat uns, gegen alle Vermischungstendenzen, unausweichlich eingeprägt 
werde. Wenn Vater, Sohn und HL Geist miteinander im Himmel vorge- 
stellt sind, dann bleibt der Erde kein göttliches Fluidum, sie ist endlich, 
nichts weiter. Die Jahrhunderte der Säkularisierung und schließlich die 
Spielarten des modernen Atheismus haben mit dieser Einsicht ernstge- 
macht. Auch wir Christen dürfen hinter sie nicht zurück. 

Denn der Logos ist nicht nur selbst Gott, er ist auch •zu Gott" 
(Joh 1,1), auf Gott hingeordnet als das innerste Prinzip der Vielheits- 
welt; sie ist sein •Eigenes", in das er bei der Menschwerdung kommt. 
Um dem alten, weltvergötternden Heidentum zu entkommen, mußte die 
Christenheit mittels der Lehre von der immanenten Trinität im Himmel 
die Welt zuerst entgöttern; nur so ist der Unterschied zwischen dem Ei- 
genen des Logos und dem Vater uns klar geworden. Aber hat nicht diese 
•trinitarische Antithese" jetzt gleichsam ausgedient? Ist heute nicht die 
Notwendigkeit eine andere geworden? Müssen wir nicht heute die Welt 
wieder von neuem in ihrem Sein-in-Gott verstehen? Wäre jetzt nicht 
endlich ein Zeitalter des Heiligen Geistes dran, das die westlichen Zeit- 
und Denkgenossen des Gregor Palamas, die Spiritualen in der Nach- 
folge Joachims von Fiore, in allzu veräußerlichter Weise ausriefen? 
Müssen wir nicht in dieser Geschichtsstunde neu und vertieft an den 
Heiligen Geist glauben, an die W/r-Einheit von Ich und Du in Gott und 
in Gottes All? Dank ihrer ist jedes gute Geschöpf, eben in seiner weltli- 
chen Eigenständigkeit, dennoch nicht bloß die losgelassene Wirkung 
des fremden Schöpfers, sondern selbst eine göttliche Energie. Weil der 
HL Geist das All erfüllt, deshalb gibt es keine •bloße Materie"; nicht 
klappernde Klötzchen sind das gültigste Paradigma, sondern die leben- 
digen Organe deines Leibes. Wie dein Daumen, dein Ohr und dein Fuß 
eigenständige Organe sind und trotzdem in allen du lebst, so auch im 
großen und im ganzen. Bist du etwa der Rivale deines kleinen Fingers? 
So, wie es in dir keinen drohenden elften Finger gibt, so steht über uns 
Menschen kein bannender Super-Jemand Nr. x+ 1. Der Atheist Sartre 
hat recht - und doch ist die Welt keine Leiche, denn jeder ihrer bunten 
Logos-Splitter ist im Pneuma ähnlich eins mit Gott wie deine Glieder 
mit dir. Schau Van Goghs blühenden Pfirsichbaum an, und du ver- 
stehst37. 
37 Weil ich der Begegnung mit Gregor Palamas entscheidende Anstöße verdanke, darf ich 
hier auf Schriften hinweisen, in denen seine Impulse weiterwirken. Wie Palamas den 
christlich-atheistischen Dialog befruchten kann, erläutere ich in •Gott Du unser Ich" 
(Düsseldorf 1977) auf S. 77. Wie Pneumamystik und Logosnüehternheit {dazu Du-Reli- 
gion und Selbstmystik) trinitarisch ineinanderschwingen, dazu siehe •An Quintulum oder 
Seiltanz des Herzens. Ein Vater vor der Sinnfrage" (Nürnberg 1982). •Wider die Arroganz 
der Apparate" (Nürnberg 1984) zeigt die Lebenswichtigkeit spiritueller Neubesinnung, 



Einübung und Weisung 369 

Statt mit eigenen Worten, schließe ich lieber mit jenen - im logosfixier- 
ten Westen unerhörten - Sätzen des hl. Pneumamystikers Gregor Pala- 
mas, denen ich meinen geistlichen Paradigmenwechsel von der bewirk- 
ten Materie zum belebten Organismus verdanke: 

•Wie die Seele gemäß dem großen Dionysius ,einförmiglich all die 
Kräfte in sich hat, die für den Leib sorgen', wie also die Seele trotz aus- 
gerissener Augen oder ertaubter Ohren dennoch in sich selbst die leib- 
fürsorglichen Kräfte hat, so hatte auch Gott schon vor dem Bestand der 
Welt die weltfürsorglichen Kräfte; und wie die Seele nicht schlechthin 
die fürsorglichen Kräfte ist, sondern die Kräfte hat, so eben auch Gott; 
und wie die Seele eine, einfach und unzusammengesetzt ist - keineswegs 
ob der Kräfte in ihr vermannigfacht oder zusammengesetzt -, so geht 
auch Gott, der nicht bloß vielvermögend, sondern allmächtig ist, wegen 
der Kräfte in Ihm nicht aus dem Einiglichen und der Einfachheit her- 
aus," (Tr III, 2,22,681) 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

•Gott suchen - das ist das höchste Gut der Seele' 
Beten lernen im Geiste des heiligen Bernhard von Clairvaux* 

Wenn junge Menschen zu uns, den Zisterzienserinnen, kommen, meinen sie 
zuerst, wir wären Spezialisten für das Gebet. Ich mache ihnen klar, daß auch wir 
uns ständig aufmachen müssen. Der Schlüssel zum Gebet ist eben die Beharr- 
lichkeit. 

Das Gebet ist das Herz unseres Lebens und darum auch das Allerwichtigste in 
unserer Gemeinschaft. Wenn es mit dem Gebet in unserer Gemeinschaft stimmt, 
ergibt sich alles übrige. Dann beginnt ein Leben mit Christus für den Vater im 
Heiligen Geist. 

wollen wir nicht an übermächtigen Mechanismen zugrundegehen. Ein geistliches Portrait 
von Gregorios findet sich im Sammelband •Große Mystiker", hrsg. von G. Ruhbach und 
J. Sudbrack (Verlag C. H. Beck, München 1984). 
* Ich danke den vielen gedruckten und ungedruckten Autoren, von denen ich Anregungen 
für vorliegende Überlegungen erhielt. 




