Literaturbericht 382

stimmung sehen: Inwieweit war das eben nur eine Stimmung? Ist fiir einen wirk-
lichen Aufbruch von innen her nicht mehr notwendig?

DaB vereinzelt der Wunsch, ja die Sehnsucht nach mehr Stille und Einkehr
vorhanden war (und ist), lieB sich auch an den Pinnwinden ablesen, an die jeder
seine Fragen, Gebete, Bitten, Angste, seinen Dank und alles, was ihn beschaf-
tigte, anheften konnte: ,, Warum koénnen die Menschen nicht schweigen?“ — , Je-
sus, ich wollte zu dir und kam hierher. Aber nun bin ich verwirrt, erschlagen von
so vielen Worten, Bildern und Eindriicken. LaB mich dich dabei nicht aus den
Augen verlieren, denn du bist die Hauptsache!*

Vielleicht sollten sich die Katholikentagsveranstalter und -teilnehmer zu Her-
zen nehmen, was bei der Hauptkundgebung im Miinchener Olympiastadion am
8.7. 1984 begeistert gesungen wurde: ,Jetzt ist die Zeit, jetzt ist die Stunde.
Heute wird getan oder auch vertan, worauf es ankommt, wenn ER kommt. Der
Herr wird nicht fragen: ,Was hast du gesagt, was hast du alles versprochen 7

Paul Imhof/Josef Sudbrack, Miinchen

LITERATURBERICHT

Auf der Suche nach Sinn

Drei Entwiirfe heutiger Lebensbewiltigung

»Neue Religiositit* ist seit einiger Zeit Stichwort fiir Lebenssinn. Zwei Grund-
richtungen kénnte man unterscheiden: einmal die ,,neue Innerlichkeit“, wie sie
der Professor fiir katholisches Kirchenrecht, Knut Walf, in seinem Sammelwerk
#Stille Fluchten. Zur Verinderung des religiésen Bewuftseins™ behandelt. Er be-
ruft sich auf ,,Symptome*, wofiir besonders H. M. Enomiya-Lassalle mit einem
Aufsatz iiber Zen steht, griindet auf Analysen, die Willy Obrist am schérfsten be-
treibt (man muB} das, was der Glaube friiher als ,,wahr* gehalten hat und als ob-
jektive Wirklichkeit ansah, ins BewuBtsein ,zuriickklappen als »Sprachfigur
des UnbewuBten®), und zieht dann »Folgen“:  DaB ein Ende der christlichen
Religion und damit auch der Kirche(n) bevorsteht, ja sich wohl bereits vollzieht,
haben treueste Christen unseres Jahrhunderts in luziden Momenten gesehen. Es
sei nur an die beiden Jesuiten Teilhard de Chardin und Alfred Delp erinnert.“
Dieses unsachliche Konglomerat ist kaum ernst zu nehmen. Aber es ist Indika-
tor fiir eine sehr ernstzunehmende Tendenz der ,,Neuen Religiositit”.

! Vgl. die laufenden Literaturiibersichten der letzten Jahre in ,»Geist und Leben“; zu Knut
Walfs Stille Fluchten erscheinen in ,,Lebendiges Zeugnis* (3/1984) der Beitrag Die Chance
des Meditierens — Verinnerlichung des Betens und in ,,Communio. Internationale katholi-
sche Zeitschrift“ 13 (1984) 385-387, ein ausfithrlicher Buchbericht.



Literaturbericht 383

Daneben wichst eine eher ,,ekstatisch® zu nennende Richtung; sie nédhrt sich
von indianisch-schamanistischen Quellen, beruft sich auf urgermanische oder
urkeltische Rasseniiberlieferung (wohin auch die von Knut Walf zustimmend zi-
tierte Autorin Sigrid Hunke gehort) und mochte die Welt von Zauberei und Ma-
gie wieder aufleben lassen. Doch bevor wir uns zwei Biichern dieser Richtung zu-
wenden, sei der dickleibige Essay eines Philosophen vorgestellt, der trotz oder
wegen seiner Bitterkeit wichtiger ist als das meiste andere; zu fragen bleibt, ob
das Shree-Rainesh-Bhagwan-Kettchen, das P. Sloterdijk laut Siiddeutsche Zei-
tung (19. 5. 1984) bei seiner Akademie-Rede trug, zu seiner Lebensbewiltigung
oder zu seinem Z(K)ynismus gehort.

Die Redaktion

Kritik der zynischen Vernunft

DaB ein philosophischer Essay in Deutschland zum Bestseller wird, ist nicht all-
taglich. Peter Sloterdijks? Erfolg zeigt daher schon dullerlich, wie sehr es ihm ge-
lungen ist, etwas ,,auf den Punkt zu bringen“, was in der Luft liegt.

Es geht um eine eigentiimliche ,,Zwischenlage®, in der die einzelnen dem ge-
sellschaftlichen Ganzen gegeniiber sich befinden. Man fiihlt sich weder darin zu
Hause, weil man die destruktiven Tendenzen iiberall erkennen kann, anderer-
seits bleibt jede Perspektive eines wirklichen Fortschritts verschlossen. Man lebt
»der Geschichte entfremdet, der Zukunftsfreude entwohnt. Das Morgen nimmt
den Doppelcharakter von Belanglosigkeit und wahrscheinlicher Katastrophe an,
dazwischen spielt eine kleine Hoffnung auf Durchkommen* (199).

Grundlegend fiir dieses Lebensgefiihl ist nach Sloterdijk eine totale Desillu-
sionierung des aufklirerischen Denkens und der mit ihm verkniipften Hoffnun-
gen. Das BewuBtsein trifft auf eine Realitit, die als Preis des Uberlebens seine
stindige praktische Selbstdementierung fordert. Daraus resultiert Zynismus:

Zynismus ist das aufgeklirte falsche Bewuftsein. Es ist das modernisierte
ungliickliche BewuBtsein, an dem Aufkliarung zugleich erfolgreich und
vergeblich gearbeitet hat. Es hat seine Aufklidrungs-Lektion gelernt, aber
nicht vollzogen und wohl nicht vollziehen kénnen. Gutsituiert und misera-
bel zugleich fiihlt sich dieses BewuBtsein von keiner Ideologiekritik mehr
betroffen; seine Falschheit ist bereits reflexiv gefedert. (37f)
Es geht Sloterdijk um die Bedingungen sowohl der Entstehung des Zynismus als
auch seiner Uberwindung. Die moderne Form des Wissens hat den klassischen
Wabhrheitsanspruch der Philosophie aufgegeben. Wissensvermehrung dient
heute allein menschlicher Machtentfaltung.
Aus der Leiche der Philosophie entstiegen im 19. Jahrhundert die moder-
nen Wissenschaften und die Theorien der Macht - als Politologie, als
Theorie der Klassenkdmpfe, als Technokratie, als Vitalismus. (6)
Sloterdijk exemplifiziert in einem Schliisselkapitel des Buches sein Vorhaben als
eine ,,Bombenmeditation“. Am deutlichsten Beispiel fiir die Destruktivitit mo-

2 Kritik der zynischen Vernunft, 2 Bde., mit zahlr. Illustrationen. Frankfurt, Suhrkamp 1983.
954 S., brosch., DM 36,-.



Literaturbericht 384

dernen Wissens macht er dessen Triebkraft ebenso wie die Alternative sichtbar,
vor die wir in letzter Konsequenz gestellt werden.

,Bombenmeditation“

Die Kernspaltung ist ... ein zur Meditation einladendes Phinomen, und
gar die nukleare Bombe gibt dem Philosophen das Gefiihl, hier wirklich
auch an den Nukleus des Menschlichen zu riihren. So verkérpert die
Bombe im Grunde die letzte, energischste Aufklirerin. Sie lehrt das We-
sen der Spaltung verstehen; sie macht vollends deutlich, was es heif3t, ein
Ich gegen ein Du, ein Wir gegen ein Sie bis zur Totungsbereitschaft aufzu-
richten. (256-258)
Die Bombe ist Ausdruck eines Selbsterhaltungsstrebens, das die Menschen spal-
tet. Sie stehen sich als Feinde gegeniiber, die zur Sicherung des eigenen Bestan-
des zur Vernichtung des jeweils anderen bereit sind. Die Nuklearbombe macht
die Konsequenz des Selbsterhaltungsprinzips anschaulich. Wo das Zusammen-
leben der Menschen ihm gehorcht, vollzieht es sich als eine Geschichte der Zer-
rissenheit und Spaltung bis hinein in das eigene Innere. ,Denn Wissen ist
Macht, und Macht, die unter Kampfzwingen steht, fithrt zur Spaltung des Wis-
sens in lebbares und nicht lebbares.« (170)
Die Atombombe ist der wirkliche Buddha des Westens, eine perfekte, los-
geldste, souverdne Apparatur. Unbeweglich ruht sie in ihren Silos, reinste
Wirklichkeit und reinste Méglichkeit. Sie ist der Inbegriff der kosmischen
Energien und der menschlichen Teilhabe an diesen, héchste Leistung des
Menschenwesens und dessen Zerstérerin, Triumph technischer Rationali-
tdt und deren Aufhebung ins Para-Noétische. Mit ihr verlassen wir das
Reich der praktischen Vernunft, wo man Zwecke mit angemessenen Mit-
teln verfolgt. (258)
Das Ergebnis des Herrschaftswissens ist ein verselbstindigtes, seine Eigenlogik
entfaltendes Produkt. Sobald die Atombombe ,in Dienst genommen* wird,
uberschreitet sie jeden vom Menschen wiinschbaren Zweck. Sie kann kein Mit-
tel menschlicher Herrschaftsausiibung mehr sein, weil sie bei ihrer Anwendung
ihren ,Herrn* selbst und alles, was er beherrschen konnte, vernichtet. Als
Buddha der westlichen Zivilisation steht sie ,,uns reglos-souverin gegeniiber als
ein stummer Garant negativer Erleuchtungen® (597). Sie lehrt uns begreifen, daB
das Selbsterhaltungsprinzip ins Para-Noétische fiihrt. Der Mensch spaltet sich
vom Zusammenhang des Lebendigen ab und verschlieB3t sich in sich selbst. Die
Atombombe
ist die Vollendung des Menschen nach seiner ,bésen‘ Seite. Boser, intelli-
genter und defensiver konnen wir nicht mehr werden (258).
Doch die ,,Bombenmeditation* bleibt nicht bei solchen ,negativen Erleuchtun-
gen* stehen.
Unsere dullerste Bewaffnung macht uns wehrlos bis zur Schwiche,
schwach bis zur Vernunft, verniinftig bis zur Angst. Die einzige Frage
bleibt, ob wir den dulleren Weg wihlen oder den inneren — ob die Einsicht



Literaturbericht 385

aus der Besinnung kommen wird oder aus den Feuerbillen tiber der Erde
... Alle ,inneren Wege*, auch wenn sie furchtbar unrealistisch erscheinen,
flieBen in der einzigen Tendenz zusammen, die die wirkliche Befriedung
fordert. Der moderne WeltprozeB fiihrte zu einem Punkt, von dem an das
AuBerlichste, die Politik, und das Innerlichste, die Meditation, dieselbe
Sprache sprechen; beide kreisen um den Grundsatz, daB3 nur ,Entspan-
nung‘noch weiterhilft. Alle Geheimnisse liegen in der Kunst des Nachge-
bens, des Nichtwiderstehens. Meditation und Abriistung entdecken eine
strategische Gemeinsamkeit. Wenn das nicht ein ironisches Resultat der
Modernitét ist! Grofle Politik ist heute letztlich Meditation tber die
Bombe, und tiefe Meditation sucht in uns den bombenbauenden Impuls
aus. (259f)
Die Destruktivitit der Selbsterhaltung macht uns wehrlos. Nutzen wir dieses
Schwachwerden als Chance der Besinnung, kann es uns zur Vernunft bringen.
. Verniinftig bis zur Angst” zu werden heif3t zunichst, da3 es verniinftig ist, die
angesichts der Destruktivitiat der Zivilisation sich einstellende Angst zuzulassen,
weil sie wohlbegriindet ist. Und diese Angst steht nicht erst am Ende der Selbst-
erhaltungs-Zivilisation, sondern schon an ihrem Anfang.

Doch worin liegt der Grund solcher Angst, was bewirkt, daf} alles, was nicht
Ich ist, als potentieller Feind erscheint? , Alle primiren Verfeindungen leiten
sich von der Abspaltung des Todes vom Leben her.“ (634) Sobald der Tod nicht
mehr als integraler Bestandteil menschlichen Lebens anerkannt wird, ist jedes
Mittel recht, das ihn zu verhindern verspricht.

In gewisser Hinsicht sind alle Mittel Mittel zum Nichtsterben. Konse-
quent ergibt sich hieraus ein totaler Instrumentalismus, der alles um-
schlingt, was nicht das Ich ist, das iiberleben mochte... Wenn das Subjekt
a priori das ist, was nicht sterben kann, dann verwandelt es die Welt rigo-
ros in das Areal seiner Uberlebenskimpfe. (634f)
Alles Herrschaftsstreben griindet letztlich in der Unfdhigkeit, den Tod sinnvoll
in das Leben zu integrieren, bis das Nicht-sterben-Kénnen sich schlieBlich zur
Drohung steigert, alles zu vernichten. ,,Verniinftig bis zur Angst* zu werden be-
deutet, den eigenen Tod wieder in das Leben zu integrieren und ihm nicht durch
blindes Selbsterhaltungsstreben ausweichen zu wollen.

Entspannung durch Kynismus

Sloterdijk greift zuriick auf den antiken Philosophen Diogenes, der in einer
Tonne gelebt haben soll. Sein Kynismus soll wegweisend gewesen sein fiir die
Uberwindung des heute herrschenden zynisch gespaltenen BewuBtseins. Darin
liegt eine Philosophie der Bescheidung, die sich kritisch von allen Zielen und
Bediirfnissen distanziert, durch deren Verfolgung wir lediglich in eine unfrei ma-
chende Abhéngigkeit geraten. Maf3stab dabei soll ,,der geistesgegenwirtige Kor-
per” sein, der ,,sich im Gang der Individuation vom areflexiven ,NarziBmus‘ zur
reflektierten ,Selbstentdeckung im Weltganzen* zu entfalten vermag* (156). Der
Kynismus streckt sich nicht nach fernen Zielen aus, fiir die er das gegenwirtige



Literaturbericht 386

Leben hintanstellt. Er geht vielmehr von der letztlichen Sinnlosigkeit des Lebens
aus, die ihm aber gerade die Augen 6ffnet fiir das jetzt und hier Mogliche.
Dem Sinnlosen ist nicht nur die Verzweiflung und der Alptraum eines be-
driickten Daseins zugeordnet, sondern auch sinnstiftende Lebensfeier,
energetisches BewuBtsein im Hier und Jetzt und ozeanisches Fest. (383)
Indem wir uns reflex-bewuB3t einlassen auf das, was an Lebensmdéglichkeit in
uns ist, ibersteigen wir die egoistische Schranke auf ein gemeinsames Ganzes
hin.
Auf dem Gipfel des Seinkénnens erfahren wir nicht nur den Weltunter-
gang im einsamen Tod, sondern mehr noch den Ich-Untergang in der Hin-
gabe an die gemeinsamste Welt. (390)

Jedes aktive Gestalten muB sich einfiigen in ein unverfiigbar Vorgegebenes.

Hat der Tod einen Stachel?

Sloterdijks aufklirerisch-materialistische Philosophie greift auf Gedanken zu-
riick, die auch in asiatischen Weisheitslehren und Religionen beheimatet sind:
Die Religion ist primér nicht das Opium des Volkes, sondern die Erinne-
rung daran, daB es mehr Leben in uns gibt, als dieses Leben lebt. (509)
Doch
die Einsicht, daB ,Machbarkeit‘ strukturelle Grenzen hat, ... miindet kei-
neswegs zwangsldufig in die schadenfrohen Ohnmachtsphilosophien, mit
denen der kirchliche Konservatismus seit langem sein Geschift treibt
(940).
Statt dessen gelte es auf die kynische Vernunft zu vertrauen, die den Weg zu ei-
nem nicht ins Spater verschobenen, ganzheitlichen Leben weisen soll. Dabei
bleibt das Verhiltnis Sloterdijks zur Religion merkwiirdig ambivalent:
Das uniiberbietbar Verniinftige und MenschengeméBe an den grofien Re-
ligionen ist es, was diese aus ihren renaissancefihigen Kernen immer von
neuem hervortreiben 148t... Religion kénnte unter jene ,Illusionen® rech-
nen, die eine Zukunft an der Seite der Aufklirung haben, weil keine bloBe
negative Kritik und keine Enttduschung ihnen ganz gerecht wird. (83)
Fiir christliche Theologie sollte hier Paulus gehért werden. Er bezeichnet den
Tod als den ,,Lohn der Siinde“ (R6m 6,23). Bereits in der atl. Siindenfallerzih-
lung muB} der sterben, der von den Friichten des Baumes in der Mitte des Gar-
tens iBt (Gen 3,3). Was den Menschen dazu verlockt, es dennoch zu tun, ist der
Waunsch, zu sein wie Gott (Gen 3, 4f). Siinde ist also der Versuch des Menschen,
sich selbst an Gottes Stelle zu setzen. Der Tod ist der Punkt, an dem das kligli-
che Scheitern dieses Versuchs spitestens offenkundig wird uvnd die Wahrheit
ans Licht kommt: ,,Staub bist du, zum Staub mufit du zuriick.“ (Gen 3,19) Des-
halb wehrt sich der Mensch gegen den Tod. Der Wahnwitz der Anhdufung von
Mitteln ,,zum Nichtsterben” (634) wird angesichts der Drohung totaler Selbst-
vernichtung einsehbar. Doch iiberwindet das Einschwingen in das Pulsieren des
Kosmos - was Sloterdijk empfiehlt ~ die Schrecklichkeit des Todes, oder bleibt



Literaturbericht 387

nicht der Stachel (vgl. 1 Kor 15,55), der zur Auflehnung treibt?? Das ,,uniiber-
bietbar Verniinftige und Menschengemifie“ christlichen Glaubens miiBite die al-
lein todiiberwindende Gemeinschaft mit dem lebendigen Gott neu erdffnen. Sol-
cher Glaube erméglicht die Versdhnung des Menschen mit sich selbst, so daBl er
sich mit Paulus freuen darf: ,,Weder Tod noch Leben, weder Engel noch
Michte, weder Gegenwiirtiges noch Zukiinftiges, weder Gewalten der Hohe
oder Tiefe noch irgendeine andere Kreatur kdnnen uns scheiden von der Liebe
Gottes, die in Christus Jesus ist, unserem Herrn.“ (R6m 8,38f) Erst wer sich in
dieser Liebe geborgen wissen darf, hat auch angesichts des Todes keinen Grund
mehr, mit sich selbst, seinen Mitmenschen oder der Natur in Feindschaft zu le-
ben.

Markus Knapp, Zell am Main

Riickkehr der Gotter

Es findet sich in der Fiille des Publizierten auch Ver-riicktes, von den Ordnun-
gen des Gewohnten Ab-geriicktes (wobei der Begriff des Gewohnten nicht mit
inhaltsleerer Daseinsmechanik identifiziert zu werden braucht, sondern durch-
aus positiven Charakter hat). Was ausschert, das macht oft in eigentiimlicher
Weise auf sich aufmerksam. So ist es in vielfiltiger Hinsicht gut und forderlich,
zu priifen, ob da nur ein Strohfeuer aufflackert oder ein lauterndes Feuer am
Werk ist, das reinigt und Wesentliches an den Tag bringt.

Was erschien da im renommierten katholischen Herder-Verlag? Ein neues,
sehr gebildetes und reich bebildertes Buch des Wiirzburger Philosophie-Profes-
sors Heinrich Rombach?®, das einige dsthetisch sehr ansprechende und tiefge-
hende Einzelanalysen enthilt; auch &kologisch Interessierte werden fiindig
(z. B. ,,Der Steinbachdobel”, 104f).

Das Buch ist so strukturiert, daB eine ,kurze Zusammenfassung des Inhalts*
nicht moglich ist. Die groBe Mannigfaltigkeit von einander iiberschneidenden
Themen und Motiven 148t dies nicht zu. Dem Interesse, sich die eigene Lektiire
zu ersparen, kann daher nicht entsprochen werden. Dies ist prinzipiell erfreu-
lich.

Wenn man zum Buch etwas Plakatives sagen soll, dann dies: Methode und
Sache des Buches ist das ,,hermetische Denken* (vgl. 173) bzw. das hermetische
Prinzip, das zu tun hat mit dem griechischen ,,Gott Hermes*. Er ist im Kommen.
Rombach meint: ,,Uber die Zukunft der hermetischen Philosophie gibt es ei-
gentlich nichts zu sagen, da sie die Philosophie der Zukunft ist.“ (163) Bleiben
wir gelassen, obwohl die Verabschiedung des apollinischen Abendlandes mit
seinem Einheitsdenken kaum einem so griindlich wie Rombach gelungen ist.

3 In Auseinandersetzung mit der Philosophie Theodor W. Adornos, dem Sloterdijk ver-
pflichtet ist, habe ich versucht, dieser Fragestellung nachzugehen; vgl. M. Knapp, ,, Wahr
ist nur, was nicht in diese Welt paft“. Die Erbsiindenlehre als Ansatzpunkt eines Dialoges mit
Theodor W. Adorno, Wiirzburg 1983, 245-264.

4 Welt und Gegenwelt. Umdenken iiber die Wirklichkeit: Die philosophische Hermetik. Basel,
Herder 1983. 181 S, geb., DM 39,80.



Literaturbericht 388

Experimentelles Denken tut not; aber gelingt jedes Experiment? Rombach
will in seinem Buch ein neues philosophisches Denken erschlieBen und seinen
hilflosen Zeitgenossen an der Schwelle zum dritten Jahrtausend nach Christus
zeigen, wohin der Weg fiihrt (vgl. Klappentext). Er mochte einen ersten Schritt
iiber die Zeitschwelle des astrologisch erdffneten und dimensionierten Wasser-
mannzeitalters artikulieren (vgl. 163f); ein fiir einen Ordinarius der Philosophie
hochst ungewohnliches Unternehmen. Wir haben uns in der Philosophie inzwi-
schen an manches Ungewéhnliche gewdhnt und dabei leider oft das Erstaunli-
che, die Ehrfurcht vor dem Geheimnis verraten.

Um nun zum Kern der Sache zu kommen, von der schon die Rede war. Was
bringt die Hermetik? Sie

entdeckt die Wahrheit einer alten Gétterlehre, die auch die Wahrheit des
Christentums ist. Christus kann als Wiedergeburt des Hermes gesehen
werden, Hermes als Prototyp fiir Christus... Wer die Religion des Chri-
stentums lebendig versteht, steht auch vor der philosophischen Wahrheit
des Hermetischen, die freilich nicht nur die Wahrheit des Christentums,
sondern die Wahrheit aller tiefen Religionen ist (176).

Dahin also fiihrt der Weg, das ist der Sinn des Umbruchs, der Krise der Gegen-
wart! Wir haben die fleischgewordene Liebe Gottes, Jesus, unseren Bruder, die
Fillle des uns in ihm vom Vater geschenkten Lebens, den fiir uns im Gehorsam
leidenden, gestorbenen, zur Herrlichkeit auferweckten Herrn als eine Wiederge-
burt des gefliigelten griechischen Gottes Hermes zu entdecken, des groBen En-
gelbotschafters, der die disparaten Welten durch mediale Informatik zugleich in
ihrer Besonderheit respektiert und vereint. Wir diirfen uns freuen, die frohe Bot-
schaft des Gottes des elektronischen Zeitalters der Medien aus Philosophen-
mund vernommen zu haben. Ob nicht die Botschaft vom Gekreuzigten die Wege
des Hermes durchkreuzt?
Noch eine Leseprobe zum Thema Theo-logie:

Kein Gott kénnte Gott sein, ohne durch Hermes hindurchgegangen zu
sein. In gewisser Weise ist Hermes der Gott der Gétter ... Hier liegt der my-
thologische Grund dafiir, daB in spiterer Zeit der héchste und einzige
Gott die Form der Trinitit — und als diese die Gestalt des gefliigelten Bo-
ten annehmen konnte. (51f)

Verhilt es sich nicht gerade umgekehrt — der sich in Jesus Christus offenbarende
Gott als Vater erfiillt in seinem Sohn auch und gerade die geschichtliche Vor-
ldufigkeit (was nicht bloB linear zeitlich verstanden werden muf) des Mythos!
Der Kult des Gotzen ,,Hermes Trismegistos®, des ,,kommenden Gottes“, braucht
also keineswegs erneuert zu werden (vgl. 511); sollte er frohliche Urstind feiern,
soll die Palette des Esoterischen, die von pervertierter Astrologie iiber Magie,
Ufo-Hysterie, alle méglichen Sorten von Geheimlehren, schwarze Messen und
Hexerei reicht, noch um den Aspekt ,philosophischer Hermeskult* erweitert
werden, und dies unter dem Schein von redlichem, verniinftigem Denken, ja mit
»wissenschaftlichem Anspruch“ (vgl. Klappentext)? Gewil, Rombach hielte



Literaturbericht 389

eine solche Sicht der Hermetik fiir ein schreckliches MiBiverstandnis (vgl. 172).
Dieser Meinung muf3 man sich jedoch nicht anschlieBen.

Fiir eine negative Reaktion auf das Buch halten wir die Flucht in einen reli-
gids-dogmatischen Fundamentalismus, der sich aggressiv und gewalttétig wehrt.
Da eine rationale (,,apollinische”) Kritik nicht ohne Auseinandersetzung von
Gestalt zu Gestalt auskommt, ist sie gegen die Hermetik allerdings letztlich nicht
moglich, weil Hermes als Idol der Tduschung und des Betriigens (im Mythos
stiehlt das neugeborene Kind Hermes seinem &lteren Halbbruder Apoll dessen
Rinder) immer etwas anderes, als es selbst besagen und darstellen kann. Interes-
sant ist in diesem Zusammenhang das Motto des Buches, das aus der 4. Duine-
ser Elegie (Rilke) stammt: ,,Alles ist nicht es selbst“! Bei Karl Marx eine wich-
tige Einsicht in den Zustand der Entfremdung!

Ein hermetischer Synkretismus in philosophischem Gewand findet seine An-
hidnger. Warum sollten in unserer Zeit, einem elektronischen Zeitalter der Infor-
mationsschwemme und permanenten Vermittlungssucht, universalisierbare ,,re-
ligiése“ Privatmythologien und Ersatzreligionen erfolglos bleiben? Hermes bie-
tet sich als idolisierter Uberbau iiber eine bloB fiir sich genommene, verschlos-
sene und zugleich beliebig zugingliche Welt von Mikrochips geradezu an.
Mochte H. Rombach wirklich ein philosophierender Prophet des Hermes wer-
den (vgl. 81)? Was soll man denn sagen zu: ,Hermes entreifit den Menschen
nicht seiner Welt, er fithrt ihn unbemerklich in eine neue Wirklichkeit, in der
ihm die alte bewahrt bleibt, hoher als er zu hoffen wagt. Hermes ist der Herr
einer solchen Hoffnung, die iiber alle Vorhersehbarkeit hinweg rettet und be-
schenkt” (39)? Vielleicht wire es besser gewesen, wenn Rombach im alltags-
sprachlichen Sinn von hermetisch gehandelt hitte und eine solche Manu-
skriptpassage hermetisch weggeschlossen hétte. Aber: Jedenfalls sind Polemik
und Apologetik nicht hinreichend genug geeignet, eine reinigende Auseinander-
setzung mit seinem Buch, das cine signifikante Zeitstromung formuliert, zu lei-
sten.

Man bedauert nach der Lektiire des Buches, dal3 ein philosophischer Kopf
wie Rombach sich in ein solches Fahrwasser verliert und als hermetischer Wel-
tenvermittler zwischen allen Daseins-Orten herumschwirrt, leicht gefliigelt, und
bei aller emphatisch propagierten Notwendigkeit von Steigerung und Briider-
lichkeit (vgl. 122f) sich nicht in ¢in universal verantwortbares Gegeniiber eines
Ortes wagt, sondern ,philosophisch glatt” als ,,Hermes*“ ins immer andere, je
Neue, in ,,Aufginge, Durchbriiche, Abstiirze* usw. hinein entwischt: Denn Was-
sermann ist astrologisch ein Luftzeichen. Man weil nie, ,,woher der Wind
weht“. Sollte das die groBe, leidlose, opferlose Vers6hnung im kommenden
»Frieden” sein? Der eine Gott, dem niemand entkommt, bewahre uns davor!
Mit einer groBen Wolke von Zeugen sollte man sich lieber an den - unhaltbaren
- Christus des Neuen Testamentes halten als an den gefliigelten Hermes von
Heinrich Rombach. Hermes? - nein danke!

Paul Imhof, Miinchen



Literaturbericht 390

Auflésung der Ordnung

Der 1955 in Wien geborene Autor (nicht mit dem gleichnamigen Miinchener Re-
ligionspddagogen zu verwechseln) beendet seine dickleibige Untersuchung’ iiber
»Irance-formation* mit Ritselworten:
Im Westen hat sich die Meinung hartnickig durchgesetzt, daB der letzte
Sinn auBerhalb des Menschen selbst liegt ... Der Zuspitzung dieser einsei-
tigen Suche folgt die Umkehrung auf den FuB: 6stliche Lehre und in ih-
rem Sog eine ,neue Psychologie verkiinden den Gott in uns... Einen Mit-
telweg gibt es nicht. Genau dies ist der Mittelweg. (301)
Man muB sich in das reichbelegte (Anmerkungen: 307-439; Bibliographie:
44]1-486) Buch einlesen, um zu erspiiren, was dieses Paradox sagen will — wissen
kann und darf man es nach Gruber nicht, ohne die gemeinte Sache zu zerstoren.
Schon der Stil, wo Erfahrung und Deutung, Fremd- und Eigenbericht, Zitat und
These, Tatsache und Vermutung ineinanderflieBen, gibt eine Ahnung von der
Tendenz der ,Neuen Religiositat”, die hier sichtbar wird. Der Welterfolg der
bisher sechs (oder sind es inzwischen acht?) Biicher Carlos Castanedas gehort
hierher. Sigrid Hunkes pan-germanisch-keltische Religiositit® mag dafiir stehen.
Am anschaulichsten und am kliigsten fand ich es bei dem Hindologen Alain Da-
nié¢lou (dem Bruder des verstorbenen Jesuitenkardinals); er hat sich als Spezia-
list fiir indische Musik’ einen Namen gemacht. In , Shiva et Dionysos*® fordert
er eine Riickkehr zur ,,Religion der Natur und des Eros“. Nur aus dieser Reli-
gion der ,Vor-Vergangenheit” erwachse Zukunft (De la préhistorie a I’avenir).
Was gemeint ist, 148t sich am leichtesten in Grubers Traumkapitel aufspiiren:
Wenn das Liebkind der Alltagsrealitit — die Kontrolle — kurzfristig ver-
sagt, driickt sich die Persdnlichkeit aus... Der Traum hat jede Kontrolle
hinter sich gelassen..., stellt in der ihm eigentiimlichen Sprache das Ur-
spriingliche einer Person dar... Im Traum scheint die Seele zu entschwe-
ben, sich auf Wanderschaft zu begeben, in einer auBerkdrperlichen Fahrt
irdische und auBerkérperliche Orte aufzusuchen. Von solchen Reisen
kehrt der Schamane wieder nach einer Nacht oder einer Trance, wihrend
der er wie tot mit verflachtem Atem und langsamem Herzschlag daliegt,
zuriick. Die néchtliche Reise durchmifit Orte der alltiglichen Wirklich-
keit, Besuche aus der Vogelperspektive iiber zivilisierte und vornehmlich
industrialisierte Gegenden, zugleich findet sie aber in der nicht-alltagli-
chen Welt statt: Dort haben die Dinge unserer Wahrnehmungswelt diesen
neuen Charakter bekommen ... die Dimension des Hyperpersonalisierten
und Ekstatischen. (121-124)

* Elmar Gruber, Tranceformation. Schamanismus und die Auflosung der Ordnung. Basel,
Sphinx Verlag 1982. 487 S., brosch., DM 34,—.

¢ Glauben und Wissen. Die Einheit europdischer Religion und Naturwissenschaft, Disseldorf
1979.

" Die Musik Asiens.zwischen Miffachtung und Werischdizung. Ein Beitrag zum Problem kul-
tureller Entwicklung in der Dritten Welt, Wilhelmshaven 1973; Einfiihrung in die indische
Musik, Wilhelmshaven 1975.

8 Paris 1979.



Literaturbericht 391

Der ,,Schamane“ bezeugt eine Welt, die anders ist als unser Alltag. Der Scha-
mane kann ,hinabtauchen® in die Abgriinde der Wirklichkeit, kann ,ertrinken
in der Vulva der deifizierten Weiblichkeit”, hat durch sein mythisches Streben
den Bereich zwischen ,,Ansprechbaren und Unansprechbaren® eréffnet (43 ff).
Was uns als Traum, als phantastischer Roman oder als Kinostiick einer ,,Unend-
lichen Geschichte* vorkommt, was Utopisten, Surrealisten und andere - oft mit
Hilfe von Drogen - erleben, das ist die Wirklichkeit des Schamanen.
Die Trance-formation 148t all das zustande kommen, was in der unausrei-
chenden Ausdrucksweise des Herkdmmlichen - Sprache und Schrift mit
festgesetzten Regeln — zum Fliegen, zur Seelenreise, zur auBerkorperli-
chen Erfahrung wird. (125)
Der Schamane aber ist jene priesterdhnliche Gestalt, die man besonders bei den
., Volkern der nordsibirischen Tundra“ und auch bei anderen Urvélkern findet,
die ,,bis vor kurzem fast wie jene Menschen, die vor 40000 Jahren wihrend der
letzten Eiszeit Europa besiedelten®, lebten.
Er wird von Geistern besessen ..., aber er muf sie sich untertan machen. Er
muB die Geister zwingen, seinem Stamm Gutes zu tun und seinen Feinden
Boses... Ein Zustand, der uns wie eine vorlibergehende geistige Storung
vorkommt, bereitet dem Schamanen den Weg zur Macht... Oft ist der
Schamanismus nur eine Randerscheinung neben weiterentwickelten Reli-
gionen...
- so schreibt Imogen Seger in seinem leichter zun verstehenden Taschenbuch
., Wenn die Geister wiederkehren (184ff).

Schamanen bezeugen, dafl es eine Jenseitswelt von Geistern und Michten
gibt, die von der modernen Kultur vergessen wurde, aber nun in vielfaltiger
Weise wieder ans Tageslicht vorstoit. Sie allein gibt dem Menschen, was er
sucht. Gruber straubt sich in seinem Wirklichkeitsentwurf gleichermaBen gegen
ein meditatives, bewuBtseins-leeres Verdimmern wie gegen das technokratische
Beherrschen und Bescheidwissen. Der orgiastische Bereich zwischen oder unter
beidem ist die eigentliche Wirklichkeit. Hexen haben ihn friither (und auch
heute) erreicht; die rasenden Minaden der griechischen Mythologie lebten dort;
noch heute tanzen sich die sufitischen Derwische in ihn hinein. Aber beschrei-
ben kann man ihn nicht: man muB sich durch die geheimnisvollen, grausamen
Initiationsriten einweihen lassen und wird dann -~ wenn man nur berufen ist -
spiiren: Die Welt unserer Wirklichkeit ist nur die Oberflache des Tieferen, Ur-
spriinglicheren, Wirklicheren.

Die Erfahrung dieser Welt ist nach Seger der Ursprung aller Religion: ,,Aus
der mangelnden inneren Logik der meisten Theologien“, schreibt er mit Emile
Durkheim, '

wollten Rationalisten ihre Unwahrheit beweisen, doch die Wahrheit der
Religionen liegt in einer ,Art Technik, die dem Menschen erlaubt, der
Welt mit mehr Vertrauen zu begegnen‘, einer ,Art Technik’, die eine an-

® Wenn die Geister wiederkehren. Weltdeutung und religiGses Bewuptsein in primitiven Kultu-
ren. Mit 37 Abb., Frankfurt-Berlin-Wien, Ulistein 1984, 316 S., brosch., DM 10,80.



Literaturbericht 392

dere als die Alltagswirklichkeit erfahrbar macht und Transaktionen mit

den Michten dieser anderen Wirklichkeit erméglicht (270).
Was bei Seger noch in einigermaBen kontrollierbare Sitze eingebunden ist, wird
bei Gruber zum faszinierenden Bild - wie man es beim Drogenmaler Abdul
Mati Klarwein' kennt. Doch der Schamanen-Traum Grubers will kein ,, Ausflip-
pen® verkiinden (obgleich in diesen Biichern der heilige Pilz oder LSD eine
wichtige Rolle spielen). Seine Welt der ,, Trance-formation“ ist die Kraftquelle
fiir unsere Oberflichen-Welt. Von ihr her kann der Indianerzauberer weissagen ;
von ihr her besitzt die Mexikanerin Maria Sabina iibermedizinische Macht; und
aus ihrem Ursprung erhilt der Medizinmann Schwarzafrikas seine Zauber-
krifte.

Das Buch lesen bedeutet, von ihm fasziniert werden — so wie Endes ,,Momo*
und ,,Unendliche Geschichte“ faszinieren. Beschreibt Gruber Triume, phanta-
stische Wunschbilder, Science-fiction-Erzihlungen? Oder nun doch Wahrheit
und Wirklichkeit?

Seger verweist fiir die tiefere Wahrheit der Schamanen-Welt auf die moderne
Wissenschaft, die ja auch an unserer Erfahrung der Alitagswirklichkeit zweifelt:

Ob sich die Uberlegungen nun auf Kant, Hegel, Marx oder Wittgenstein
berufen, auf die moderne Physik oder Biologie, auf klassische indische,
chinesische, griechische, sufistisch(!)-islamische Philosophien, auf die
neuesten Erkenntnisse der Hirnforschung oder auf Erfahrungen mit Hal-
luzinogenen und schamanistischen Praktiken, alle laufen sie darauf hin-
aus, die Wahrheit unserer Wahrnehmungen anzuzweifeln, die Bedingtheit
unserer Erkenntnisfihigkeit festzustelien. Fiir die meisten Sozialwissen-
schaften, fiir Soziologie, Kommunikationswissenschaft und Ethnologie ist
die soziale Determiniertheit der Vorstellungen von der Wirklichkeit zu ei-
nem zentralen Forschungsgegenstand geworden. (271f)
Das die entsprechenden Phinomene (oder auch Pseudo-Phinomene) iibersicht-
lich darstellende Buch Holger Kalweits, , Traumzeit und innerer Raum*“!, beruft
sich auf Psychologie und Mystik.
In dhnlicher Weise (wie William James) begreift Evelyn Underhill unsere
Realitit weitgehend als eine mentale Konstruktion, die wenig Bezug zur
Wirklichkeit aufweist - Mystik dagegen stellt fiir sie die echte Vereinigung
mit der Wirklichkeit dar. Und C. G. Jung glaubt, unser abendlindisches
Bewulltsein sei keinesfalls das BewuBtsein schlechthin... (240)
Wenn auch - was besonders fiir Grubers Buch gilt - nicht alles ernst zu nehmen
ist, was da an Material vorgestellt wird; wenn es auch Irrtiimer, Ubertreibungen,
ideologische Deutungen usw. gibt, so miissen doch solche Versuche, die Welt
des Sichtbaren zu durchstoBen, sehr ernst genommen werden. Zumindest spre-

19 God Jokes. The Art of Abdul Mati Klarwein, London 1977; Milk n’ Honey. Words n’ Pic-
tures by Abdul Mati Klarwein, New York 1973.

" Traumzeit und innerer Raum — Die Welt der Schamanen. Entdeckungsreise in die Terra in-
cognita der Seele — der Schamane als Pionier der .modernen Bewufitseinsforschung. Mit ei-
nem Vorw. von Elisabeth Kiibler-Ross. Bern-Miinchen-Wien, Scherz Verlag 1984. 320 S.,
Ln., DM 34,-.



Literaturbericht 393

chen sie die geheime und offene Sehnsucht aus nach einem Jenseits zur sichtba-
ren Welt, eine Sehnsucht nach wirklicherem Leben und nach lebendigerer Wirk-
lichkeit.

Und sicher steckt in dieser ,,Auflésung der Ordnung® und Gewinnung einer
Ltieferen Wirklichkeit“ manche Wahrheit und manche Realitit. Doch wenn man
genauer zuschaut, wird erschreckend deutlich, wie sehr diese Riickkehr zum Ur-
sprung dennoch von der rationalistischen Transzendenzfeindlichkeit der Mo-
derne geprigt ist.

Wer die zuletzt vorgesteliten Biicher durchblittert, wird vergeblich nach dem
Stichwort ,,Gott“ suchen — auBer natiirlich in belanglosen und blassen Sitzen,
wo man Gott auch durch ,,Sinn“, mit ,Géttlich®, mit ,,Urnebel“ usw. ersetzen
konnte. Im Stichwortverzeichnis von Kalweit (313-318) wie im Text fehlt es;
und man kann nur gelegentlich beildufig lesen:

Die Religionsgeschichte kennt die geschlechtliche transmaterielle Vereini-
gung mit Gott, sie ist in der Tat ein Menschheitssymbol. (148)
Wer hingegen das griindliche Buch des Schwarzafrikaners Marc Ntetem, ,, Die
negro-afrikanische Stammesinitiation 2, liest, wird staunen, welche Rolle der
Hochgottglauben im afrikanischen Schamanismus spielt. Mircea Eliade, dessen
Buch iiber den Schamanismus'® neben seinem Yoga-Buch zu seinen wichtigsten
gehort, beschreibt mit der bei ihm bekannten Materialbeherrschung ganz allge-
mein den Ursprung des Schamanismus aus einem Hochgottglauben:
Uberall in diesem Bereich und seit den friihesten Zeiten ist die Existenz
eines Hochsten Wesens uranischer Struktur bezeugt... Die Symbolik der
Auffahrt mit allen von ihr abhingigen Riten und Mythen ist mit dem
Ho6chsten Himmelswesen in Beziehung zu setzen...
Doch dieses hochste Wesen wurde iiber die schamanischen Riten allméhlich
zum ,,deus otiosus“, zum ,,nichtstuenden Gott“.
Dieser Riickgang und vollige Schwund der religiosen Aktivitdt des Héch-
sten Himmeliswesens fand seinen Niederschiag in manchen Mythen mit
einer uranfinglichen paradiesischen Zeit, wo die Verbindung zwischen
Himmel und Erde leicht und allen Menschen méglich war; infolge irgend-
eines Ereignisses ... wurde diese Verbindung unterbrochen und die Héch-
sten Wesen zogen sich in den obersten Himmel zuriick. (464f)
Die besprochenen Biicher unterschlagen dies alles; damit aber entpuppt sich
ihre ,,Riickkehr zu den Uranfiangen* als ein Zivilisationshochmut, der vielleicht
noch drger ist als jenes technische Denken, das vom Schamanismus keine Notiz
nimmt und das sie anklagen. Die wirklichen Schamanen aber erinnern sich —
nach Eliade - in ihren Mythen und Riten an
noch engere(n) Beziehungen zwischen dem Hoéchsten Wesen und den
Schamanen; so ist vor allem von einem Ersten Schamanen die Rede, der
von dem Hochsten Wesen oder seinem Stellvertreter auf die Erde ge-

12 Die negro-afrikanische Stammesinitiation. Religionsgeschichtliche Darstellung — Theologi-
sche Wertung — Moglichkeit der Christianisierung, Miinsterschwarzach 1983 ; Besprechung
folgt.

3 Schamanismus und archaische Ekstasetechnik, Ziirich 1957.



Buchbesprechungen

394

schickt wurde, um die Menschen gegen Krankheiten und die bisen Gei-

ster zu schiitzen (464f).

Wer den Wurzelgrund des Schamanismus verachtet und sich nur an dessen vor-
dergriindige und auffillige Phinomene hilt, schwimmt wohl eher auf der Welle
des augenblicklichen Psycho-Booms, als daB er dem suchenden Menschen von

heute eine Antwort gibt.

Josef Sudbrack, Miinchen

BUCHBESPRECHUNGEN

Schaller Hans: Verbirg nicht dein Ge-
sicht vor mir. Vom christlichen Bitten
und Klagen. Mainz, Matthias-Griine-
wald-Verlag 1982. 122 S., kart., DM
16,80.

Nach der wissenschaftlichen Arbeit (Das
Bittgebet, Einsiedeln, 1979) legt der Basler
Studentenseelsorger sein Anliegen nun in
unmittelbar ansprechender Form vor. Bit-
ten und Klagen vor Gott sind keine min-
dere Formen des Betens (wie man, 6fters
auch in Anlehnung an ferndstliche Geistig-
keit, von prominenten katholischen Auto-
ren hort), sondern bringen ,alle natiirli-
chen Bediirfnisse nach Liebe und Ge-
liebtwerden, nach Riicksicht und Anerken-
nung und nach Verzeihen“ in einer verfei-
nerten, geistigen Form vor Gott zum Aus-
druck. In diesem betenden Vollzug werden
der Mensch nicht zum stoischen Selbstzu-
friedenen und Gott nicht zur fernen Mo-
nade, sondern - wie Schaller oftmals de
Lubac zitiert —: ,Je geistiger eine Kreatur,
um so bediirftiger*, und um so enger also
im bittenden Liebesaustausch mit Gott.
Diese anthropologische Seite des Bittens
und Klagens vor Gott (und nicht die eher
naturwissenschaftliche Frage: Was heif3t
Gebets-Erhdrung?) ist das Thema des vor-
nehm geschriebenen Biichleins. Es ist zu
hoffen, daB viele Christen, die vielleicht
iiber ostliche Meditationsiibungen einen
Weg zur Stille gefunden haben, nun mit
solchen Hinweisen auch den weiteren Weg
zur Mitte des christlichen Betens finden,
zum liebenden Du Gottes. J. Sudbrack SJ

Gibbard, Mark: Gebet und Kontem-
plation. Géttingen, Vandenhoeck &
Ruprecht 1983. 160S. kart, DM
19,80.

»Ich schreibe dieses Buch nur, um Ihnen
Maut zu machen.“ Mark Gibbard, der seine
Erfahrungen und die Erfahrungen anderer
warmherzig, humorvoll und bildhaft wei-
terzugeben versteht, schreibt iiber seine Be-
gegnung mit einem Geistlichen: ,Was mir
vielleicht mehr half als alles andere, war,
daB3 er mich an seinem eigenen Weg zum
Glauben und im Glauben teilnehmen lieB,
wie ich Sie jetzt teilnechmen lassen
mochte.“ (84)

Das vorliegende Bindchen ist eine klas-
sische Gebetsschule in moderner Sprache.
Gebet und Kontemplation haben sich von
Jjeher aus unserem Bediirfnis zu empfangen
und zu geben entwickelt. ,,Beten liBt sich
lernen, aber nicht als Technik, sondern
eher so, wie wir auch in der Liebe und in
der Freundschaft lernen und wachsen.*
(19) Es geht nicht so sehr darum, etwas
wahrzonehmen, als vielmehr zn wissen,
daB uns jemand liebt, nicht »Erfahrungen*
sollen wir suchen, sondern Gott selbst.
Denn auch in Freundschaft und Liebe su-
chen wir nicht in erster Linie ,,Erfahrun-
gen“; was wir in der Tiefe wollen, ist eine
bestimmte Person wahrhaftig lieben und in
enger Verbindung mit ihr leben. Das ist
tiberhaupt ein Grundzug des Buchs: daB
Father Gibbard das Gebet so oft mit der
Freundschaft und der Liebe vergleicht.

Gibbard gibt viele praktische Ratschlige.





