
Literaturbericht 3g2 

Stimmung sehen: Inwieweit war das eben nur eine Stimmung? Ist für einen wirk- 
lichen Aufbruch von innen her nicht mehr notwendig? 

Daß vereinzelt der Wunsch, ja die Sehnsucht nach mehr Stille und Einkehr 
vorhanden war (und ist), ließ sich auch an den Pinnwänden ablesen, an die jeder 
seine Fragen, Gebete, Bitten, Ängste, seinen Dank und alles, was ihn beschäf- 
tigte, anheften konnte: •Warum können die Menschen nicht schweigen?" - •Je- 
sus, ich wollte zu dir und kam hierher. Aber nun bin ich verwirrt, erschlagen von 
so vielen Worten, Bildern und Eindrücken. Laß mich dich dabei nicht aus den 
Augen verlieren, denn du bist die Hauptsache!" 

Vielleicht sollten sich die Katholikentagsveranstalter und -teilnehmer zu Her- 
zen nehmen, was bei der Hauptkundgebung im Münchener Olympiastadion am 
8. 7. 1984 begeistert gesungen wurde: •Jetzt ist die Zeit, jetzt ist die Stunde. 
Heute wird getan oder auch vertan, worauf es ankommt, wenn ER kommt. Der 
Herr wird nicht fragen: ,Was hast du gesagt, was hast du alles versprochen?'" 

Paul Imhof/Josef Sudbrack, München 

LITERATURBERICHT 

Auf der Suche nach Sinn 
Drei Entwürfe heutiger Lebensbewältigung 

•Neue Religiosität" ist seit einiger Zeit Stichwort für Lebenssinn. Zwei Grund- 
richtungen könnte man unterscheiden: einmal die •neue Innerlichkeit", wie sie 
der Professor für katholisches Kirchenrecht, Knut Walf, in seinem Sammelwerk 
•Stille Fluchten. Zur Veränderung des religiösen Bewußtseins"1 behandelt. Er be- 
ruft sich auf •Symptome", wofür besonders H. M. Enomiya-Lassalle mit einem 
Aufsatz über Zen steht, gründet auf Analysen, die Willy Obrist am schärfsten be- 
treibt (man muß das, was der Glaube früher als •wahr" gehalten hat und als ob- 
jektive Wirklichkeit ansah, ins Bewußtsein •zurückklappen" als •Sprachfigur 
des Unbewußten"), und zieht dann •Folgen": •Daß ein Ende der christlichen 
Religion und damit auch der Kirche(n) bevorsteht, ja sich wohl bereits vollzieht, 
haben treueste Christen unseres Jahrhunderts in luziden Momenten gesehen. Es 
sei nur an die beiden Jesuiten Teilhard de Chardin und Alfred Delp erinnert." 
Dieses unsachliche Konglomerat ist kaum ernst zu nehmen. Aber es ist Indika- 
tor für eine sehr ernstzunehmende Tendenz der •Neuen Religiosität". 
1 Vgl. die laufenden Literaturübersichten der letzten Jahre in •Geist und Leben"; zu Knut 
Walfs Stille Fluchten erscheinen in •Lebendiges Zeugnis" (3/1984) der Beitrag Die Chance 
des Meditierens - Verinnerlichung des Betens und in •Communio. Internationale katholi- 
sche Zeitschrift" 13 (1984) 385-387, ein ausführlicher Buchbericht. 



Literaturbericht 383 

Daneben wächst eine eher •ekstatisch" zu nennende Richtung; sie nährt sich 
von indianisch-schamanistischen Quellen, beruft sich auf urgermanische oder 
urkeltische Rassenüberlieferung (wohin auch die von Knut Walf zustimmend zi- 
tierte Autorin Sigrid Hunke gehört) und möchte die Welt von Zauberei und Ma- 
gie wieder aufleben lassen. Doch bevor wir uns zwei Büchern dieser Richtung zu- 
wenden, sei der dickleibige Essay eines Philosophen vorgestellt, der trotz oder 
wegen seiner Bitterkeit wichtiger ist als das meiste andere; zu fragen bleibt, ob 
das Shree-Rainesh-Bhagwan-Kettchen, das P. Sloterdijk laut Süddeutsche Zei- 
tung (19. 5. 1984) bei seiner Akademie-Rede trug, zu seiner Lebensbewältigung 
oder zu seinem Z(K)ynismus gehört. 

Die Redaktion 

Kritik der zynischen Vernunft 
Daß ein philosophischer Essay in Deutschland zum Bestseller wird, ist nicht all- 
täglich. Peter Sloterdijks2 Erfolg zeigt daher schon äußerlich, wie sehr es ihm ge- 
lungen ist, etwas •auf den Punkt zu bringen", was in der Luft liegt. 

Es geht um eine eigentümliche •Zwischenlage", in der die einzelnen dem ge- 
sellschaftlichen Ganzen gegenüber sich befinden. Man fühlt sich weder darin zu 
Hause, weil man die destruktiven Tendenzen überall erkennen kann, anderer- 
seits bleibt jede Perspektive eines wirklichen Fortschritts verschlossen. Man lebt 
•der Geschichte entfremdet, der Zukunftsfreude entwöhnt. Das Morgen nimmt 
den Doppelcharakter von Belanglosigkeit und wahrscheinlicher Katastrophe an, 
dazwischen spielt eine kleine Hoffnung auf Durchkommen" (199). 

Grundlegend für dieses Lebensgefühl ist nach Sloterdijk eine totale Desillu- 
sionierung des aufklärerischen Denkens und der mit ihm verknüpften Hoffnun- 
gen. Das Bewußtsein trifft auf eine Realität, die als Preis des Überlebens seine 
ständige praktische Selbstdementierung fordert. Daraus resultiert Zynismus: 

Zynismus ist das aufgeklärte falsche Bewußtsein. Es ist das modernisierte 
unglückliche Bewußtsein, an dem Aufklärung zugleich erfolgreich und 
vergeblich gearbeitet hat. Es hat seine Aufklärungs-Lektion gelernt, aber 
nicht vollzogen und wohl nicht vollziehen können. Gutsituiert und misera- 
bel zugleich fühlt sich dieses Bewußtsein von keiner Ideologiekritik mehr 
betroffen; seine Falschheit ist bereits reflexiv gefedert. (37f) 

Es geht Sloterdijk um die Bedingungen sowohl der Entstehung des Zynismus als 
auch seiner Überwindung. Die moderne Form des Wissens hat den klassischen 
Wahrheitsanspruch   der   Philosophie   aufgegeben.   Wissensvermehrung   dient 
heute allein menschlicher Machtentfaltung. 

Aus der Leiche der Philosophie entstiegen im 19. Jahrhundert die moder- 
nen Wissenschaften und die Theorien der Macht - als Politologie, als 
Theorie der Klassenkämpfe, als Technokratie, als Vitalismus. (6) 

Sloterdijk exemplifiziert in einem Schlüsselkapitel des Buches sein Vorhaben als 
eine •Bombenmeditation". Am deutlichsten Beispiel für die Destruktivität mo- 
2 Kritik der zynischen Vernunft, 2 Bde., mit zahlr. Illustrationen. Frankfurt, Suhrkamp 1983. 
954 S., brosch., DM 36,-. 



Literaturbericht 384 

dernen Wissens macht er dessen Triebkraft ebenso wie die Alternative sichtbar, 
vor die wir in letzter Konsequenz gestellt werden. 

• Bombenmeditation " 

Die Kernspaltung ist ... ein zur Meditation einladendes Phänomen, und 
gar die nukleare Bombe gibt dem Philosophen das Gefühl, hier wirklich 
auch an den Nukleus des Menschlichen zu rühren. So verkörpert die 
Bombe im Grunde die letzte, energischste Aufklärerin. Sie lehrt das We- 
sen der Spaltung verstehen; sie macht vollends deutlich, was es heißt, ein 
Ich gegen ein Du, ein Wir gegen ein Sie bis zur Tötungsbereitschaft aufzu- 
richten. (256-258) 

Die Bombe ist Ausdruck eines Selbsterhaltungsstrebens, das die Menschen spal- 
tet. Sie stehen sich als Feinde gegenüber, die zur Sicherung des eigenen Bestan- 
des zur Vernichtung des jeweils anderen bereit sind. Die Nuklearbombe macht 
die Konsequenz des Selbsterhaltungsprinzips anschaulich. Wo das Zusammen- 
leben der Menschen ihm gehorcht, vollzieht es sich als eine Geschichte der Zer- 
rissenheit und Spaltung bis hinein in das eigene Innere. •Denn Wissen ist 
Macht, und Macht, die unter Kampfzwängen steht, führt zur Spaltung des Wis- 
sens in lebbares und nicht lebbares." (170) 

Die Atombombe ist der wirkliche Buddha des Westens, eine perfekte, los- 
gelöste, souveräne Apparatur. Unbeweglich ruht sie in ihren Silos, reinste 
Wirklichkeit und reinste Möglichkeit. Sie ist der Inbegriff der kosmischen 
Energien und der menschlichen Teilhabe an diesen, höchste Leistung des 
Menschenwesens und dessen Zerstörerin, Triumph technischer Rationali- 
tät und deren Aufhebung ins Para-Noetische. Mit ihr verlassen wir das 
Reich der praktischen Vernunft, wo man Zwecke mit angemessenen Mit- 
teln verfolgt. (258) 

Das Ergebnis des Herrschaftswissens ist ein verselbständigtes, seine Eigenlogik 
entfaltendes Produkt. Sobald die Atombombe •in Dienst genommen" wird, 
überschreitet sie jeden vom Menschen wünschbaren Zweck. Sie kann kein Mit- 
tel menschlicher Herrschaftsausübung mehr sein, weil sie bei ihrer Anwendung 
ihren •Herrn" selbst und alles, was er beherrschen könnte, vernichtet. Als 
Buddha der westlichen Zivilisation steht sie •uns reglos-souverän gegenüber als 
ein stummer Garant negativer Erleuchtungen" (597). Sie lehrt uns begreifen, daß 
das Selbsterhaltungsprinzip ins Para-Noetische führt. Der Mensch spaltet sich 
vom Zusammenhang des Lebendigen ab und verschließt sich in sich selbst. Die 
Atombombe 

ist die Vollendung des Menschen nach seiner ,bösen' Seite. Böser, intelli- 
genter und defensiver können wir nicht mehr werden (258). 

Doch die •Bombenmeditation" bleibt nicht bei solchen •negativen Erleuchtun- 
gen" stehen. 

Unsere äußerste Bewaffnung macht uns wehrlos bis zur Schwäche, 
schwach bis zur Vernunft, vernünftig bis zur Angst. Die einzige Frage 
bleibt, ob wir den äußeren Weg wählen oder den inneren - ob die Einsicht 



Literaturbericht 385 

aus der Besinnung kommen wird oder aus den Feuerbällen über der Erde 
... Alle ,inneren Wege', auch wenn sie furchtbar unrealistisch erscheinen, 
fließen in der einzigen Tendenz zusammen, die die wirkliche Befriedung 
fördert. Der moderne Weltprozeß führte zu einem Punkt, von dem an das 
Äußerlichste, die Politik, und das Innerlichste, die Meditation, dieselbe 
Sprache sprechen; beide kreisen um den Grundsatz, daß nur Entspan- 
nung' noch weiterhilft. Alle Geheimnisse liegen in der Kunst des Nachge- 
bens, des Nichtwiderstehens. Meditation und Abrüstung entdecken eine 
strategische Gemeinsamkeit. Wenn das nicht ein ironisches Resultat der 
Modernität ist!  Große  Politik ist heute letztlich  Meditation über die 
Bombe, und tiefe Meditation sucht in uns den bombenbauenden Impuls 
aus. (2590 

Die Destruktivität der Selbsterhaltung macht uns wehrlos. Nutzen wir dieses 
Schwachwerden als Chance der Besinnung, kann es uns zur Vernunft bringen. 
•Vernünftig bis zur Angst" zu werden heißt zunächst, daß es vernünftig ist, die 
angesichts der Destruktivität der Zivilisation sich einstellende Angst zuzulassen, 
weil sie wohlbegründet ist. Und diese Angst steht nicht erst am Ende der Selbst- 
erhaltungs-Zivilisation, sondern schon an ihrem Anfang. 

Doch worin liegt der Grund solcher Angst, was bewirkt, daß alles, was nicht 
Ich ist, als potentieller Feind erscheint? •Alle primären Verfeindungen leiten 
sich von der Abspaltung des Todes vom Leben her." (634) Sobald der Tod nicht 
mehr als integraler Bestandteil menschlichen Lebens anerkannt wird, ist jedes 
Mittel recht, das ihn zu verhindern verspricht. 

In gewisser Hinsicht sind alle Mittel Mittel zum NichtSterben. Konse- 
quent ergibt sich hieraus ein totaler Instrumentalismus, der alles um- 
schlingt, was nicht das Ich ist, das überleben möchte... Wenn das Subjekt 
a priori das ist, was nicht sterben kann, dann verwandelt es die Welt rigo- 
ros in das Areal seiner Überlebenskämpfe. (634 f) 

Alles Herrschaftsstreben gründet letztlich in der Unfähigkeit, den Tod sinnvoll 
in das Leben zu integrieren, bis das Nicht-sterben-Können sich schließlich zur 
Drohung steigert, alles zu vernichten. •Vernünftig bis zur Angst" zu werden be- 
deutet, den eigenen Tod wieder in das Leben zu integrieren und ihm nicht durch 
blindes Selbsterhaltungsstreben ausweichen zu wollen. 

Entspannung durch Kynismus 

Sloterdijk greift zurück auf den antiken Philosophen Diogenes, der in einer 
Tonne gelebt haben soll. Sein Kynismus soll wegweisend gewesen sein für die 
Überwindung des heute herrschenden zynisch gespaltenen Bewußtseins. Darin 
liegt eine Philosophie der Bescheidung, die sich kritisch von allen Zielen und 
Bedürfnissen distanziert, durch deren Verfolgung wir lediglich in eine unfrei ma- 
chende Abhängigkeit geraten. Maßstab dabei soll •der geistesgegenwärtige Kör- 
per" sein, der •sich im Gang der Individuation vom areflexiven ,Narzißmus' zur 
reflektierten ,Selbstentdeckung im Weltganzen' zu entfalten vermag" (156). Der 
Kynismus streckt sich nicht nach fernen Zielen aus, für die er das gegenwärtige 



Literaturbericht 386 

Leben hintanstellt. Er geht vielmehr von der letztlichen Sinnlosigkeit des Lebens 
aus, die ihm aber gerade die Augen öffnet für das jetzt und hier Mögliche. 

Dem Sinnlosen ist nicht nur die Verzweiflung und der Alptraum eines be- 
drückten Daseins zugeordnet, sondern auch sixmstiftende Lebensfeier, 
energetisches Bewußtsein im Hier und Jetzt und ozeanisches Fest. (383) 

Indem wir uns reflex-bewußt einlassen auf das, was an Lebensmöglichkeit in 
uns ist, übersteigen wir die egoistische Schranke auf ein gemeinsames Ganzes 
hin. 

Auf dem Gipfel des Seinkönnens erfahren wir nicht nur den Weltunter- 
gang im einsamen Tod, sondern mehr noch den Ich-Untergang in der Hin- 
gabe an die gemeinsamste Welt. (390) 

Jedes aktive Gestalten muß sich einfügen in ein unverfügbar Vorgegebenes. 

Hat der Tod einen Stachel? 

Sloterdijks aufklärerisch-materialistische Philosophie greift auf Gedanken zu- 
rück, die auch in asiatischen Weisheitslehren und Religionen beheimatet sind: 

Die Religion ist primär nicht das Opium des Volkes, sondern die Erinne- 
rung daran, daß es mehr Leben in uns gibt, als dieses Leben lebt. (509) 

Doch 
die Einsicht, daß .Machbarkeit' strukturelle Grenzen hat, ... mündet kei- 
neswegs zwangsläufig in die schadenfrohen Ohnmachtsphilosophien, mit 
denen der kirchliche Konservatismus seit langem sein Geschäft treibt 
(940). 

Statt dessen gelte es auf die kynische Vernunft zu vertrauen, die den Weg zu ei- 
nem nicht ins Später verschobenen, ganzheitlichen Leben weisen soll. Dabei 
bleibt das Verhältnis Sloterdijks zur Religion merkwürdig ambivalent: 

Das unüberbietbar Vernünftige und Menschengemäße an den großen Re- 
ligionen ist es, was diese aus ihren renaissancefähigen Kernen immer von 
neuem hervortreiben läßt... Religion könnte unter jene .Illusionen' rech- 
nen, die eine Zukunft an der Seite der Aufklärung haben, weil keine bloße 
negative Kritik und keine Enttäuschung ihnen ganz gerecht wird. (83) 

Für christliche Theologie sollte hier Paulus gehört werden. Er bezeichnet den 
Tod als den •Lohn der Sünde" (Rom 6,23). Bereits in der atl. Sündenfallerzäh- 
lung muß der sterben, der von den Früchten des Baumes in der Mitte des Gar- 
tens ißt (Gen 3,3). Was den Menschen dazu verlockt, es dennoch zu tun, ist der 
Wunsch, zu sein wie Gott (Gen 3,4f). Sünde ist also der Versuch des Menschen, 
sich selbst an Gottes Stelle zu setzen. Der Tod ist der Punkt, an dem das klägli- 
che Scheitern dieses Versuchs spätestens offenkundig wird und die Wahrheit 
ans Licht kommt: •Staub bist du, zum Staub mußt du zurück." (Gen 3,19) Des- 
halb wehrt sich der Mensch gegen den Tod. Der Wahnwitz der Anhäufung von 
Mitteln •zum NichtSterben" (634) wird angesichts der Drohung totaler Selbst- 
vernichtung einsehbar. Doch überwindet das Einschwingen in das Pulsieren des 
Kosmos - was Sloterdijk empfiehlt - die Schrecklichkeit des Todes, oder bleibt 



Literaturbericht 387 

nicht der Stachel (vgl. 1 Kor 15,55), der zur Auflehnung treibt3? Das •unüber- 
bietbar Vernünftige und Menschengemäße" christlichen Glaubens müßte die al- 
lein todüberwindende Gemeinschaft mit dem lebendigen Gott neu eröffnen. Sol- 
cher Glaube ermöglicht die Versöhnung des Menschen mit sich selbst, so daß er 
sich mit Paulus freuen darf: •Weder Tod noch Leben, weder Engel noch 
Mächte, weder Gegenwärtiges noch Zukünftiges, weder Gewalten der Höhe 
oder Tiefe noch irgendeine andere Kreatur können uns scheiden von der Liebe 
Gottes, die in Christus Jesus ist, unserem Herrn." (Rom 8,38f) Erst wer sich in 
dieser Liebe geborgen wissen darf, hat auch angesichts des Todes keinen Grund 
mehr, mit sich selbst, seinen Mitmenschen oder der Natur in Feindschaft zu le- 
ben. 

Markus Knapp, Zeil am Main 

Rückkehr der Götter 
Es findet sich in der Fülle des Publizierten auch Ver-rücktes, von den Ordnun- 
gen des Gewohnten Ab-gerücktes (wobei der Begriff des Gewohnten nicht mit 
inhaltsleerer Daseinsmechanik identifiziert zu werden braucht, sondern durch- 
aus positiven Charakter hat). Was ausschert, das macht oft in eigentümlicher 
Weise auf sich aufmerksam. So ist es in vielfältiger Hinsicht gut und förderlich, 
zu prüfen, ob da nur ein Strohfeuer aufflackert oder ein läuterndes Feuer am 
Werk ist, das reinigt und Wesentliches an den Tag bringt. 

Was erschien da im renommierten katholischen Herder-Verlag? Ein neues, 
sehr gebildetes und reich bebildertes Buch des Würzburger Philosophie-Profes- 
sors Heinrich Rombach4, das einige ästhetisch sehr ansprechende und tiefge- 
hende Einzelanalysen enthält; auch ökologisch Interessierte werden fündig 
(z. B. •Der Steinbachdobel", 1040- 

Das Buch ist so strukturiert, daß eine •kurze Zusammenfassung des Inhalts" 
nicht möglich ist. Die große Mannigfaltigkeit von einander überschneidenden 
Themen und Motiven läßt dies nicht zu. Dem Interesse, sich die eigene Lektüre 
zu ersparen, kann daher nicht entsprochen werden. Dies ist prinzipiell erfreu- 
lich. 

Wenn man zum Buch etwas Plakatives sagen soll, dann dies: Methode und 
Sache des Buches ist das •hermetische Denken" (vgl. 173) bzw. das hermetische 
Prinzip, das zu tun hat mit dem griechischen •Gott Hermes". Er ist im Kommen. 
Rombach meint: •Über die Zukunft der hermetischen Philosophie gibt es ei- 
gentlich nichts zu sagen, da sie die Philosophie der Zukunft ist." (163) Bleiben 
wir gelassen, obwohl die Verabschiedung des apollinischen Abendlandes mit 
seinem Einheitsdenken kaum einem so gründlich wie Rombach gelungen ist. 

3 In Auseinandersetzung mit der Philosophie Theodor W. Adornos, dem Sloterdijk ver- 
pflichtet ist, habe ich versucht, dieser Fragestellung nachzugehen; vgl. M. Knapp, • Wahr 
ist nur, was nicht in diese Welt paßt". Die Erbsündenlehre als Ansatzpunkt eines Dialoges mit 
Theodor W. Adorno, Würzburg 1983, 245-264. 

4 Welt und Gegen welt. Umdenken über die Wirklichkeit: Die philosophische Hermetik. Basel, 
Herder 1983. 181 S., geb., DM 39,80. 



Literaturbericht 3g8 

Experimentelles Denken tut not; aber gelingt jedes Experiment? Rombach 
will in seinem Buch ein neues philosophisches Denken erschließen und seinen 
hilflosen Zeitgenossen an der Schwelle zum dritten Jahrtausend nach Christus 
zeigen, wohin der Weg führt (vgl. Klappentext). Er möchte einen ersten Schritt 
über die Zeitschwelle des astrologisch eröffneten und dimensionierten Wasser- 
mannzeitalters artikulieren (vgl. 1630; ein für einen Ordinarius der Philosophie 
höchst ungewöhnliches Unternehmen. Wir haben uns in der Philosophie inzwi- 
schen an manches Ungewöhnliche gewöhnt und dabei leider oft das Erstaunli- 
che, die Ehrfurcht vor dem Geheimnis verraten. 

Um nun zum Kern der Sache zu kommen, von der schon die Rede war. Was 
bringt die Hermetik? Sie 

entdeckt die Wahrheit einer alten Götterlehre, die auch die Wahrheit des 
Christentums ist. Christus kann als Wiedergeburt des Hermes gesehen 
werden, Hermes als Prototyp für Christus... Wer die Religion des Chri- 
stentums lebendig versteht, steht auch vor der philosophischen Wahrheit 
des Hermetischen, die freilich nicht nur die Wahrheit des Christentums, 
sondern die Wahrheit aller tiefen Religionen ist (176). 

Dahin also führt der Weg, das ist der Sinn des Umbruchs, der Krise der Gegen- 
wart! Wir haben die fleischgewordene Liebe Gottes, Jesus, unseren Bruder, die 
Fülle des uns in ihm vom Vater geschenkten Lebens, den für uns im Gehorsam 
leidenden, gestorbenen, zur Herrlichkeit auferweckten Herrn als eine Wiederge- 
burt des geflügelten griechischen Gottes Hermes zu entdecken, des großen En- 
gelbotschafters, der die disparaten Welten durch mediale Informatik zugleich in 
ihrer Besonderheit respektiert und vereint. Wir dürfen uns freuen, die frohe Bot- 
schaft des Gottes des elektronischen Zeitalters der Medien aus Philosophen- 
mund vernommen zu haben. Ob nicht die Botschaft vom Gekreuzigten die Wege 
des Hermes durchkreuzt? 

Noch eine Leseprobe zum Thema Theo-logie: 

Kein Gott könnte Gott sein, ohne durch Hermes hindurchgegangen zu 
sein. In gewisser Weise ist Hermes der Gott der Götter... Hier liegt der my- 
thologische Grund dafür, daß in späterer Zeit der höchste und einzige 
Gott die Form der Trinität - und als diese die Gestalt des geflügelten Bo- 
ten annehmen konnte. (51 f) 

Verhält es sich nicht gerade umgekehrt - der sich in Jesus Christus offenbarende 
Gott als Vater erfüllt in seinem Sohn auch und gerade die geschichtliche Vor- 
läufigkeit (was nicht bloß linear zeitlich verstanden werden muß) des Mythos! 
Der Kult des Götzen •Hermes Trismegistos", des •kommenden Gottes", braucht 
also keineswegs erneuert zu werden (vgl. 510; sollte er fröhliche Urständ feiern, 
soll die Palette des Esoterischen, die von pervertierter Astrologie über Magie, 
Ufo-Hysterie, alle möglichen Sorten von Geheimlehren, schwarze Messen und 
Hexerei reicht, noch um den Aspekt •philosophischer Hermeskult" erweitert 
werden, und dies unter dem Schein von redlichem, vernünftigem Denken, ja mit 
•wissenschaftlichem Anspruch" (vgl.  Klappentext)? Gewiß,  Rombach hielte 



Literaturbericht 389 

eine solche Sicht der Hermetik für ein schreckliches Mißverständnis (vgl. 172). 
Dieser Meinung muß man sich jedoch nicht anschließen. 

Für eine negative Reaktion auf das Buch halten wir die Flucht in einen reli- 
giös-dogmatischen Fundamentalismus, der sich aggressiv und gewalttätig wehrt. 
Da eine rationale (•apollinische") Kritik nicht ohne Auseinandersetzung von 
Gestalt zu Gestalt auskommt, ist sie gegen die Hermetik allerdings letztlich nicht 
möglich, weil Hermes als Idol der Täuschung und des Betrügens (im Mythos 
stiehlt das neugeborene Kind Hermes seinem älteren Halbbruder Apoll dessen 
Rinder) immer etwas anderes, als es selbst besagen und darstellen kann. Interes- 
sant ist in diesem Zusammenhang das Motto des Buches, das aus der 4. Duine- 
ser Elegie (Rilke) stammt: •Alles ist nicht es selbst"! Bei Karl Marx eine wich- 
tige Einsicht in den Zustand der Entfremdung! 

Ein hermetischer Synkretismus in philosophischem Gewand findet seine An- 
hänger. Warum sollten in unserer Zeit, einem elektronischen Zeitalter der Infor- 
mationsschwemme und permanenten Vermittlungssucht, universalisierbare •re- 
ligiöse" Privatmythologien und Ersatzreligionen erfolglos bleiben? Hermes bie- 
tet sich als idolisierter Überbau über eine bloß für sich genommene, verschlos- 
sene und zugleich beliebig zugängliche Welt von Mikrochips geradezu an. 
Möchte H. Rombach wirklich ein philosophierender Prophet des Hermes wer- 
den (vgl. 81)? Was soll man denn sagen zu: •Hermes entreißt den Menschen 
nicht seiner Welt, er führt ihn unbemerklich in eine neue Wirklichkeit, in der 
ihm die alte bewahrt bleibt, höher als er zu hoffen wagt. Hermes ist der Herr 
einer solchen Hoffnung, die über alle Vorhersehbarkeit hinweg rettet und be- 
schenkt" (39)? Vielleicht wäre es besser gewesen, wenn Rombach im alltags- 
sprachlichen Sinn von hermetisch gehandelt hätte und eine solche Manu- 
skriptpassage hermetisch weggeschlossen hätte. Aber: Jedenfalls sind Polemik 
und Apologetik nicht hinreichend genug geeignet, eine reinigende Auseinander- 
setzung mit seinem Buch, das eine signifikante Zeitströmung formuliert, zu lei- 
sten. 

Man bedauert nach der Lektüre des Buches, daß ein philosophischer Kopf 
wie Rombach sich in ein solches Fahrwasser verliert und als hermetischer Wel- 
tenvermittler zwischen allen Daseins-Orten herumschwirrt, leicht geflügelt, und 
bei aller emphatisch propagierten Notwendigkeit von Steigerung und Brüder- 
lichkeit (vgl. 122f) sich nicht in ein universal verantwortbares Gegenüber eines 
Ortes wagt, sondern •philosophisch glatt" als •Hermes" ins immer andere, je 
Neue, in •Aufgänge, Durchbrüche, Abstürze" usw. hinein entwischt: Denn Was- 
sermann ist astrologisch ein Lw/j-zeichen. Man weiß nie, •woher der Wind 
weht". Sollte das die große, leidlose, opferlose Versöhnung im kommenden 
•Frieden" sein? Der eine Gott, dem niemand entkommt, bewahre uns davor! 
Mit einer großen Wolke von Zeugen sollte man sich lieber an den - unhaltbaren 
- Christus des Neuen Testamentes halten als an den geflügelten Hermes von 
Heinrich Rombach. Hermes? - nein danke! 

Paul Imhof, München 



Literaturbericht 390 

Auflösung der Ordnung 

Der 1955 in Wien geborene Autor (nicht mit dem gleichnamigen Münchener Re- 
ligionspädagogen zu verwechseln) beendet seine dickleibige Untersuchung5 über 
•Trance-formation" mit Rätselworten: 

Im Westen hat sich die Meinung hartnäckig durchgesetzt, daß der letzte 
Sinn außerhalb des Menschen selbst liegt... Der Zuspitzung dieser einsei- 
tigen Suche folgt die Umkehrung auf den Fuß: östliche Lehre und in ih- 
rem Sog eine ,neue Psychologie' verkünden den Gott in uns... Einen Mit- 
telweg gibt es nicht. Genau dies ist der Mittelweg. (301) 

Man muß sich in das reichbelegte (Anmerkungen: 307-439; Bibliographie: 
441-486) Buch einlesen, um zu erspüren, was dieses Paradox sagen will - wissen 
kann und darf man es nach Gruber nicht, ohne die gemeinte Sache zu zerstören. 
Schon der Stil, wo Erfahrung und Deutung, Fremd- und Eigenbericht, Zitat und 
These, Tatsache und Vermutung ineinanderfließen, gibt eine Ahnung von der 
Tendenz der •Neuen Religiosität", die hier sichtbar wird. Der Welterfolg der 
bisher sechs (oder sind es inzwischen acht?) Bücher Carlos Castanedas gehört 
hierher. Sigrid Hunkes pan-germanisch-keltische Religiosität6 mag dafür stehen. 
Am anschaulichsten und am klügsten fand ich es bei dem Hindologen Alain Da- 
nielou (dem Bruder des verstorbenen Jesuitenkardinals); er hat sich als Spezia- 
list für indische Musik7 einen Namen gemacht. In •Shiva et Dionysos"* fordert 
er eine Rückkehr zur •Religion der Natur und des Eros". Nur aus dieser Reli- 
gion der •Vor-Vergangenheit" erwachse Zukunft (De la prehistoric ä l'avenir). 

Was gemeint ist, läßt sich am leichtesten in Grubers Traumkapitel aufspüren: 
Wenn das Liebkind der Alltagsrealität - die Kontrolle - kurzfristig ver- 
sagt, drückt sich die Persönlichkeit aus... Der Traum hat jede Kontrolle 
hinter sich gelassen..., stellt in der ihm eigentümlichen Sprache das Ur- 
sprüngliche einer Person dar... Im Traum scheint die Seele zu entschwe- 
ben, sich auf Wanderschaft zu begeben, in einer außerkörperlichen Fahrt 
irdische und außerkörperliche Orte aufzusuchen. Von solchen Reisen 
kehrt der Schamane wieder nach einer Nacht oder einer Trance, während 
der er wie tot mit verflachtem Atem und langsamem Herzschlag daliegt, 
zurück. Die nächtliche Reise durchmißt Orte der alltäglichen Wirklich- 
keit, Besuche aus der Vogelperspektive über zivilisierte und vornehmlich 
industrialisierte Gegenden, zugleich findet sie aber in der nicht-alltägli- 
chen Welt statt: Dort haben die Dinge unserer Wahrnehmungswelt diesen 
neuen Charakter bekommen ... die Dimension des Hyperpersonalisierten 
und Ekstatischen. (121-124) 

5 Elmar Gruber, Tranceformation. Schamanismus und die Auflösung der Ordnung. Basel, 
Sphinx Verlag 1982. 487 S., brosch., DM 34,-. 
6 Glauben und Wissen. Die Einheit europäischer Religion und Naturwissenschaft, Düsseldorf 
1979. 

7 Die Musik Asiens zwischen Mißachtung und Wertschätzung. Ein Beitrag zum Problem kul- 
tureller Entwicklung in der Dritten Welt, Wilhelmshaven 1973; Einführung in die indische 
Musik, Wilhelmshaven 1975. 
8 Paris 1979. 



Literaturbericht 391 

Der •Schamane" bezeugt eine Welt, die anders ist als unser Alltag. Der Scha- 
mane kann •hinabtauchen" in die Abgründe der Wirklichkeit, kann •ertrinken 
in der Vulva der deifizierten Weiblichkeit", hat durch sein mythisches Streben 
den Bereich zwischen •Ansprechbaren und Unansprechbaren" eröffnet (43 ff). 
Was uns als Traum, als phantastischer Roman oder als Kinostück einer •Unend- 
lichen Geschichte" vorkommt, was Utopisten, Surrealisten und andere - oft mit 
Hilfe von Drogen - erleben, das ist die Wirklichkeit des Schamanen. 

Die Trance-formation läßt all das zustande kommen, was in der unausrei- 
chenden Ausdrucksweise des Herkömmlichen - Sprache und Schrift mit 
festgesetzten Regeln - zum Fliegen, zur Seelenreise, zur außerkörperli- 
chen Erfahrung wird. (125) 

Der Schamane aber ist jene priesterähnliche Gestalt, die man besonders bei den 
•Völkern der nordsibirischen Tundra" und auch bei anderen Urvölkern findet, 
die •bis vor kurzem fast wie jene Menschen, die vor 40000 Jahren während der 
letzten Eiszeit Europa besiedelten", lebten. 

Er wird von Geistern besessen..., aber er muß sie sich Untertan machen. Er 
muß die Geister zwingen, seinem Stamm Gutes zu tun und seinen Feinden 
Böses... Ein Zustand, der uns wie eine vorübergehende geistige Störung 
vorkommt, bereitet dem Schamanen den Weg zur Macht... Oft ist der 
Schamanismus nur eine Randerscheinung neben weiterentwickelten Reli- 
gionen... 

- so schreibt Imogen Seger in seinem leichter zu verstehenden Taschenbuch 
• Wenn die Geister wiederkehren"9 (184ff). 

Schamanen bezeugen, daß es eine Jenseitswelt von Geistern und Mächten 
gibt, die von der modernen Kultur vergessen wurde, aber nun in vielfältiger 
Weise wieder ans Tageslicht vorstößt. Sie allein gibt dem Menschen, was er 
sucht. Gruber sträubt sich in seinem Wirklichkeitsentwurf gleichermaßen gegen 
ein meditatives, bewußtseins-leeres Verdämmern wie gegen das technokratische 
Beherrschen und Bescheidwissen. Der orgiastische Bereich zwischen oder unter 
beidem ist die eigentliche Wirklichkeit. Hexen haben ihn früher (und auch 
heute) erreicht; die rasenden Mänaden der griechischen Mythologie lebten dort; 
noch heute tanzen sich die sufitischen Derwische in ihn hinein. Aber beschrei- 
ben kann man ihn nicht: man muß sich durch die geheimnisvollen, grausamen 
Initiationsriten einweihen lassen und wird dann - wenn man nur berufen ist - 
spüren: Die Welt unserer Wirklichkeit ist nur die Oberfläche des Tieferen, Ur- 
sprünglicheren, Wirklicheren. 

Die Erfahrung dieser Welt ist nach Seger der Ursprung aller Religion: •Aus 
der mangelnden inneren Logik der meisten Theologien", schreibt er mit Emile 
Durkheim, 

wollten Rationalisten ihre Unwahrheit beweisen, doch die Wahrheit der 
Religionen liegt in einer ,Art Technik, die dem Menschen erlaubt, der 
Welt mit mehr Vertrauen zu begegnen', einer ,Art Technik', die eine an- 

9 Wenn die Geister wiederkehren. Weltdeutung und religiöses Bewußtsein in primitiven Kultu- 
ren. Mit 37 Abb., Frankfurt-Berlin-Wien, Ullstein 1984. 316 S., brosch., DM 10,80. 



Literaturbericht 392 

dere als die Alltagswirklichkeit erfahrbar macht und Transaktionen mit 
den Mächten dieser anderen Wirklichkeit ermöglicht (270). 

Was bei Seger noch in einigermaßen kontrollierbare Sätze eingebunden ist, wird 
bei Gruber zum faszinierenden Bild - wie man es beim Drogenmaler Abdul 
Mati Klarwein10 kennt. Doch der Schamanen-Traum Grubers will kein •Ausflip- 
pen" verkünden (obgleich in diesen Büchern der heilige Pilz oder LSD eine 
wichtige Rolle spielen). Seine Welt der •Trance-formation" ist die Kraftquelle 
für unsere Oberflächen-Welt. Von ihr her kann der Indianerzauberer weissagen; 
von ihr her besitzt die Mexikanerin Maria Sabina übermedizinische Macht; und 
aus ihrem Ursprung erhält der Medizinmann Schwarzafrikas seine Zauber- 
kräfte. 

Das Buch lesen bedeutet, von ihm fasziniert werden - so wie Endes •Momo" 
und •Unendliche Geschichte" faszinieren. Beschreibt Gruber Träume, phanta- 
stische Wunschbilder, Science-fiction-Erzählungen? Oder nun doch Wahrheit 
und Wirklichkeit? 

Seger verweist für die tiefere Wahrheit der Schamanen-Welt auf die moderne 
Wissenschaft, die ja auch an unserer Erfahrung der Alltagswirklichkeit zweifelt: 

Ob sich die Überlegungen nun auf Kant, Hegel, Marx oder Wittgenstein 
berufen, auf die moderne Physik oder Biologie, auf klassische indische, 
chinesische,  griechische,  sufistisch(!)-islamische  Philosophien,  auf die 
neuesten Erkenntnisse der Hirnforschung oder auf Erfahrungen mit Hal- 
luzinogenen und schamanistischen Praktiken, alle laufen sie darauf hin- 
aus, die Wahrheit unserer Wahrnehmungen anzuzweifeln, die Bedingtheit 
unserer Erkenntnisfähigkeit festzustellen. Für die meisten Sozialwissen- 
schaften, für Soziologie, Kommunikationswissenschaft und Ethnologie ist 
die soziale Determiniertheit der Vorstellungen von der Wirklichkeit zu ei- 
nem zentralen Forschungsgegenstand geworden. (271 f) 

Das die entsprechenden Phänomene (oder auch Pseudo-Phänomene) übersicht- 
lich darstellende Buch Holger Kalweits, •Traumzeit und innerer Raum"", beruft 
sich auf Psychologie und Mystik. 

In ähnlicher Weise (wie William James) begreift Evelyn Underhill unsere 
Realität weitgehend als eine mentale Konstruktion, die wenig Bezug zur 
Wirklichkeit aufweist - Mystik dagegen stellt für sie die echte Vereinigung 
mit der Wirklichkeit dar. Und C. G. Jung glaubt, unser abendländisches 
Bewußtsein sei keinesfalls das Bewußtsein schlechthin... (240) 

Wenn auch - was besonders für Grubers Buch gilt - nicht alles ernst zu nehmen 
ist, was da an Material vorgestellt wird; wenn es auch Irrtümer, Übertreibungen, 
ideologische Deutungen usw. gibt, so müssen doch solche Versuche, die Welt 
des Sichtbaren zu durchstoßen, sehr ernst genommen werden. Zumindest spre- 

10 God Jokes. The Art of Abdul Mati Klarwein, London 1977; Milk n' Honey. Words n' Pic- 
tures by Abdul Mati Klarwein, New York 1973. 
11 Traumzeit und innerer Raum - Die Welt der Schamanen. Entdeckungsreise in die Terra in- 
cognita der Seele - der Schamane als Pionier der modernen Bewußtseinsforschung. Mit ei- 
nem Vorw. von Elisabeth Kübler-Ross. Bern-München-Wien, Scherz Verlag 1984. 320 S., 
Ln., DM 34,-. 



Literaturbericht 393 

chen sie die geheime und offene Sehnsucht aus nach einem Jenseits zur sichtba- 
ren Welt, eine Sehnsucht nach wirklicherem Leben und nach lebendigerer Wirk- 
lichkeit. 

Und sicher steckt in dieser •Auflösung der Ordnung" und Gewinnung einer 
•tieferen Wirklichkeit" manche Wahrheit und manche Realität. Doch wenn man 
genauer zuschaut, wird erschreckend deutlich, wie sehr diese Rückkehr zum Ur- 
sprung dennoch von der rationalistischen Transzendenzfeindlichkeit der Mo- 
derne geprägt ist. 

Wer die zuletzt vorgestellten Bücher durchblättert, wird vergeblich nach dem 
Stichwort •Gott" suchen - außer natürlich in belanglosen und blassen Sätzen, 
wo man Gott auch durch •Sinn", mit •Göttlich", mit •Urnebel" usw. ersetzen 
könnte. Im Stichwortverzeichnis von Kaiweit (313-318) wie im Text fehlt es; 
und man kann nur gelegentlich beiläufig lesen: 

Die Religionsgeschichte kennt die geschlechtliche transmaterielle Vereini- 
gung mit Gott, sie ist in der Tat ein Menschheitssymbol. (148) 

Wer hingegen das gründliche Buch des Schwarzafrikaners Marc Ntetem, •Die 
negro-afrikanische Stammesinitiation"11, liest, wird staunen, welche Rolle der 
Hochgottglauben im afrikanischen Schamanismus spielt. Mircea Eliade, dessen 
Buch über den Schamanismus13 neben seinem Yoga-Buch zu seinen wichtigsten 
gehört, beschreibt mit der bei ihm bekannten Materialbeherrschung ganz allge- 
mein den Ursprung des Schamanismus aus einem Hochgottglauben: 

Überall in diesem Bereich und seit den frühesten Zeiten ist die Existenz 
eines Höchsten Wesens uranischer Struktur bezeugt... Die Symbolik der 
Auffahrt mit allen von ihr abhängigen Riten und Mythen ist mit dem 
Höchsten Himmelswesen in Beziehung zu setzen... 

Doch dieses höchste Wesen wurde über die schamanischen Riten allmählich 
zum •deus otiosus", zum •nichtstuenden Gott". 

Dieser Rückgang und völlige Schwund der religiösen Aktivität des Höch- 
sten Himmelswesens fand seinen Niederschlag in manchen Mythen mit 
einer uranfänglichen paradiesischen Zeit, wo die Verbindung zwischen 
Himmel und Erde leicht und allen Menschen möglich war; infolge irgend- 
eines Ereignisses ... wurde diese Verbindung unterbrochen und die Höch- 
sten Wesen zogen sich in den obersten Himmel zurück. (464 f) 

Die besprochenen Bücher unterschlagen dies alles; damit aber entpuppt sich 
ihre •Rückkehr zu den Uranfängen" als ein Zivilisationshochmut, der vielleicht 
noch ärger ist als jenes technische Denken, das vom Schamanismus keine Notiz 
nimmt und das sie anklagen. Die wirklichen Schamanen aber erinnern sich - 
nach Eliade - in ihren Mythen und Riten an 

noch engere(n) Beziehungen zwischen dem Höchsten Wesen und den 
Schamanen; so ist vor allem von einem Ersten Schamanen die Rede, der 
von dem Höchsten Wesen oder seinem Stellvertreter auf die Erde ge- 

12 Die negro-afrikanische Stammesinitiation. Religionsgeschichtliche Darstellung - Theologi- 
sche Wertung- Möglichkeit der Christianisierung, Münsterschwarzach 1983; Besprechung 
folgt. 
13 Schamanismus und archaische Ekstasetechnik, Zürich 1957. 



Buchbesprechungen 394 

schickt wurde, um die Menschen gegen Krankheiten und die bösen Gei- 
ster zu schützen (464 f). 

Wer den Wurzelgrund des Schamanismus verachtet und sich nur an dessen vor- 
dergründige und auffällige Phänomene hält, schwimmt wohl eher auf der Welle 
des augenblicklichen Psycho-Booms, als daß er dem suchenden Menschen von 
heute eine Antwort gibt. 

Josef Sudbrack, München 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Schaller Hans: Verbirg nicht dein Ge- 
sicht vor mir. Vom christlichen Bitten 
und Klagen. Mainz, Matthias-Grüne- 
wald-Verlag 1982. 122 S., kart., DM 
16,80. 

Nach der wissenschaftlichen Arbeit (Das 
Bittgebet, Einsiedeln, 1979) legt der Basler 
Studentenseelsorger sein Anliegen nun in 
unmittelbar ansprechender Form vor. Bit- 
ten und Klagen vor Gott sind keine min- 
dere Formen des Betens (wie man, öfters 
auch in Anlehnung an fernöstliche Geistig- 
keit, von prominenten katholischen Auto- 
ren hört), sondern bringen •alle natürli- 
chen Bedürfnisse nach Liebe und Ge- 
liebtwerden, nach Rücksicht und Anerken- 
nung und nach Verzeihen" in einer verfei- 
nerten, geistigen Form vor Gott zum Aus- 
druck. In diesem betenden Vollzug werden 
der Mensch nicht zum stoischen Selbstzu- 
friedenen und Gott nicht zur fernen Mo- 
nade, sondern - wie Schaller oftmals de 
Lubac zitiert -: •Je geistiger eine Kreatur, 
um so bedürftiger", und um so enger also 
im bittenden Liebesaustausch mit Gott. 
Diese anthropologische Seite des Bittens 
und Klagens vor Gott (und nicht die eher 
naturwissenschaftliche Frage: Was heißt 
Gebets-Erhörung?) ist das Thema des vor- 
nehm geschriebenen Büchleins. Es ist zu 
hoffen, daß viele Christen, die vielleicht 
über östliche Meditationsübungen einen 
Weg zur Stille gefunden haben, nun mit 
solchen Hinweisen auch den weiteren Weg 
zur Mitte des christlichen Betens finden, 
zum liebenden Du Gottes.    /. Sudbrack SJ 

Gibbard, Mark: Gebet und Kontem- 
plation. Göttingen, Vandenhoeck & 
Ruprecht 1983. 160 S., kart., DM 
19,80. 

•Ich schreibe dieses Buch nur, um Ihnen 
Mut zu machen." Mark Gibbard, der seine 
Erfahrungen und die Erfahrungen anderer 
warmherzig, humorvoll und bildhaft wei- 
terzugeben versteht, schreibt über seine Be- 
gegnung mit einem Geistlichen: •Was mir 
vielleicht mehr half als alles andere, war, 
daß er mich an seinem eigenen Weg zum 
Glauben und im Glauben teilnehmen ließ, 
wie ich Sie jetzt teilnehmen lassen 
möchte." (84) 

Das vorliegende Bändchen ist eine klas- 
sische Gebetsschule in moderner Sprache. 
Gebet und Kontemplation haben sich von 
jeher aus unserem Bedürfnis zu empfangen 
und zu geben entwickelt. •Beten läßt sich 
lernen, aber nicht als Technik, sondern 
eher so, wie wir auch in der Liebe und in 
der Freundschaft lernen und wachsen." 
(19) Es geht nicht so sehr darum, etwas 
wahrzunehmen, als vielmehr zu wissen, 
daß uns jemand liebt, nicht •Erfahrungen" 
sollen wir suchen, sondern Gott selbst. 
Denn auch in Freundschaft und Liebe su- 
chen wir nicht in erster Linie •Erfahrun- 
gen"; was wir in der Tiefe wollen, ist eine 
bestimmte Person wahrhaftig lieben und in 
enger Verbindung mit ihr leben. Das ist 
überhaupt ein Grundzug des Buchs: daß 
Father Gibbard das Gebet so oft mit der 
Freundschaft und der Liebe vergleicht. 

Gibbard gibt viele praktische Ratschläge. 




