
Das wahre Licht 
Jesus Christus in Sebulon und Naphtali 

Paul Imhof, München 

Der Evangelist Matthäus, zutiefst vertraut mit dem Alten Testament, 
deutet zu Beginn seines Berichtes über das öffentliche Wirken Jesu im 4. 
Kapitel (15 f) den Propheten Jesaja auf Jesus Christus hin: 

Das Land Sebulon und das Land Naphtali, 
das Land am See und jenseits des Jordan, 
das heidnische Galiläa: 
das Volk, das im Dunkel saß, 
hat ein helles Licht gesehen; 
denen, die im Schattenreich des Todes waren, 
ist ein Licht erschienen. 

Sebulon und Naphtali - Symbol unseres Lebensbereiches 

Was ist das für ein Land: Sebulon und Naphtali'? Im Laufe der Ge- 
schichte ging es hier, im Norden Israels, immer wieder drunter und drü- 
ber. Völker kamen und gingen. Auch die Kanaanäer mit ihrem Wohl- 
stand waren wohl nicht die ersten. Durch das Land zogen Gruppen von 
Phöniziern, die von ihren nördlich gelegenen Hafenstädten zu großen 
Entdeckungen starteten; Assyrer hausten hier und schlugen alles kurz 
und klein; Griechen siedelten in der Gegend, dachten nach über Glück 
und Vernunft; Römer suchten für Ruhe und Ordnung zu sorgen; Juden 
lebten dort mit ihrer Hoffnung auf eine bessere, messianische Zukunft. 
Sie alle wohnten in Sebulon und Naphtali - manchmal miteinander, 
meist aber gegeneinander. 

Spielt sich nicht auch unser Leben in einer ähnlichen Welt ab? Neh- 
men wir die Bibel nach innen! Der Kanaanäer^der Phönizier, der Assy- 
rer, der Grieche, der Römer, der Jude... meint eine Wirklichkeit in uns. 

1 Der Segen des Mose für Sebulon lautete: •Lache, Sebulon, wenn du in See stichst." (Dtn 
33,18) Und für Naphtali: •Naphtali, gesättigt mit Gnade, gefüllt mit dem Segen des Herrn 
- See und Umland nimm in Besitz." (Dtn 33,23) Rahel, Jakobs Frau, sagte von Naphtali: 
•Gotteskämpfe habe ich ausgestanden mit meiner Schwester, und ich habe mich durchge- 
setzt. So nannte sie ihn Naphtali (d.h.: Kämpfer)." (Gen 30,8) Lea sprach von ihrem 
Sohn: •Gott hat mich mit einem schönen Geschenk bedacht. Jetzt endlich wird mein 
Mann bei mir bleiben, da ich ihm doch sechs Söhne geboren habe. Sie nannte ihn also Se- 
bulon (d.h.: Bleibe)." (Gen 30,20) 



Paul Imhof 402 

Es gibt inneren Reichtum und Luxus. Von innen her startet jemand zu 
neuen Entdeckungen, fährt kühn über das Wasser der Zeit. Mancher ist 
voll von Aggression, möchte am liebsten alles kurz und klein schlagen, 
die eigene Gewalttätigkeit sich austoben lassen. Ein anderer macht zu- 
weilen Pläne oder probiert, glücklich zu sein, spiegelt sich in der eigenen 
Intellektualität, bildet sich etwas ein auf seinen Verstand. Man opfert 
ein Stück weit sich und die Seinen der eigenen Verwaltungssucht, dem 
eigenen Ordnungsideal, der Lust nach Ruhe. Heute ein großer Herr, 
morgen selbst ein Unterdrückter. Und dann wieder kehrt sich diese Dia- 
lektik um. Aus allen möglichen Richtungen stürmt immer wieder Frem- 
des auf uns ein. Dauernd muß man damit rechnen, daß irgendein ande- 
rer kommt - mit seiner Religion und Kultur (bzw. Unkultur), seinem 
Streit, seiner Moral und seinen Vorschriften, seinen Hoffnungen ... Und 
wahrscheinlich indoktriniert, manipuliert man selbst, gehört zu den Um- 
erziehern, arrangiert sich und versucht, einen besseren Platz zu ergat- 
tern! Dieses Land Sebulon und Naphtali ist gar nicht so weit •da hin- 
ten", irgendwo im •Orient". Es ist eine Dimension in uns, wirkt sich aus 
in unserer Außenwelt. 

Sebulon und Naphtali - Das Richten der Netze 

Was tun die Menschen in diesem Land? Wir lesen: •Sie richteten ihre 
Netze." (Mt 4,21) Das Netz muß halten. Es garantiert dann manchen 
guten Fang, ermöglicht den Unterhalt. Damit waren die Menschen in 
Sebulon und Naphtali beschäftigt: ihr Leben zu sichern, sich Lebensga- 
rantien zu erarbeiten. Daraufhin richteten sie ihren Alltag ein. Was soll 
denn daran nicht gut sein? - könnte man fragen. Wieso sollte man nicht 
so weitermachen? Ist dies nicht eine anständige Arbeit? Wir kennen tau- 
send und abertausend Formen, so zu leben: sich die Netze zu richten 
und sie vom eigenen Ichpunkt her auszuwerfen. 

Dieses Netze-Richten ist ein Symbol für den gewöhnlichen Umgang 
mit der Wirklichkeit, den Verknotungen, Verknüpfungen, Verflechtun- 
gen - den Strukturen der sogenannten Realität, dem dinghaft Stummen, 
dem Nicht-Ich, das man bewältigen muß, um •wirklicher" zu werden. 
Man spürt kaum noch die Perversität dieser Perspektive von Realitäts- 
aneignung; erst in ihrer Intensivform des •In-sich-Hineinfressens" und 
des •Gefressen-werden-Wollens" von der •Realität der Strukturen" wird 
man darauf aufmerksam. Ich und das •Realitätsprinzip". 

Wie steht es mit dem Umgang mit Texten, gehörten oder gelesenen, 
dem Gewirk aus Wörtern? (Alles Getextete besitzt die Struktur des Net- 
zes, also Leerräume und miteinander verbundene Linien - ähnlich wie 



Das wahre Licht 403 

Textilien!) Wie werden visuelle Kommunikationsfiguren, die Bilderflut 
des Fernsehens, rezipiert? Für manche ist die Wirklichkeit schon zu ei- 
nem Netz über der Wirklichkeit geworden, an dem sie weiterspinnen; ja 
oft schon ein abstraktes Produkt von Hirngespinsten, aber nicht mehr 
die ganze, personal-dialogisch verfaßte Wirklichkeit. Die Realität hat 
anscheinend die Qualität der Schöpfung, also der von Gott geschenkten 
Wirklichkeit verloren. Man muß nur einmal kritisch in Blick nehmen, 

was jeden Tag inszeniert wird, um dadurch die Wirklichkeit zum Reden 
zu bringen, sie genießbar, konsumierbar zu machen. Welcher Aufwand 
wird getrieben für die Interpretation der Realität (lat. res = Sache, 
Ding, Gegenstand), statt daß man zugibt: Was als Welt vorausgesetzt 
wird, ist vielleicht nur die halbe, ja die entfremdete Wirklichkeit. Sie 
kommt nicht mehr als Gabe des Gebers in Blick. Der Dank entfällt. 
Man bleibt auf dem Niveau gegenständlicher und strukturaler Analysen 
bzw. Synthesen stehen. Mancher sogenannte Realist verdrängt systema- 
tisch die Fülle der Wirklichkeit und ihre Herkunft. Man fängt oft schon 
falsch - sei es punktuell oder bipolar - an, auf •bloße" Tatsachen zu re- 
flektieren: Ich und Welt, Subjekt und Objekt, Dinge und Menschen... 
Dabei wird unterschwellig das zu Bedenkende wie ein Gegenstand vor- 
ausgesetzt. Solche Denkmuster der Zweiheit greifen jedoch meist zu 
kurz; sie vermehren nur die Aporien; man kommt nicht vom Fleck. 

•Sie richteten ihre Netze." Drehen wir den Satz einmal um, damit 
noch einmal deutlich wird, wie fixiert das Handeln werden kann: •Ihre 
Netze richteten sie." Das Gewirke des Netzes, Metapher ihrer Wirklich- 
keit, •richtet" sie. Nicht mehr der Mensch bestimmt die Zwecke, son- 
dern die Zwecke, die Verflechtungen, Verstrickungen, Strukturen be- 
stimmen ihn. Er wird Sklave, Funktion, Rädchen einer Wirklichkeit, von 
der er sich eingebildet hat bzw. einreden ließ, daß sie ein Maß für sein 
Leben abgeben könne. So zappelt er im Netz, hat Angst vor der 
•Schwarzen Spinne", fühlt sich dazu verurteilt, über kurz oder lang 
•aufgefressen" zu werden. Es ist nicht verwunderlich, wenn man von 
dieser •schlechten" Realität übel behandelt wird die •objektiv" (lat. ob- 
icere = vorwerfen), wie ein ständiger Vorwurf dem in sich entfremdeten 
- sich selbst oder andere permanent beschuldigenden - Subjekt entge- 
genkommt. Diese •Subjektivität" besitzt bzw. wird besessen von einer 
ihr korrespondierenden •Objektivität". Innerhalb dieser Struktur wird 
viel •argumentiert" (lat. arguere = anklagen, beschuldigen). Aber die 
ganze Konstellation als solche, einschließlich ihrer Argumentationsfigu- 
ren, muß hinter sich gelassen werden. Man hätte eigentlich kein Recht 
zum Protest, wenn der Mensch nicht mehr wäre als ein Moment an den 
Strukturen und ein Schatten in den Hohlräumen einer vernetzten (oder 



Paul Imhof 404 

verkabelten) Realität. Aber ist er nicht ein freies, gerufenes Wesen, je- 
mand, der inmitten dieser dialektisch-welthaften Verhältnisse von woan- 
dersher Maß nimmt und lebt (ohne sich sein ursprüngliches personales 
Sein als Produkt einer spätbürgerlichen Ideologie verdächtigen lassen 
zu müssen)? 

In Sebulon und Naphtali - Das helle Licht 

Mitten in diesem Durcheinander der Welt mit ihren Dimensionen, 
Strukturen, Figuren und Gestalten, so verkündet uns das Evangelium, 
sei ein Licht aufgegangen, von dem her der Ort des Menschen, •mein" 
Ort, inmitten der fließenden Grenzen, Turbulenzen und Umschichtun- 
gen neu erkannt werde. Ein Licht. Es leuchtet von sich selbst her; es ist 
Real-Symbol für Freiheit, strahlende Herrlichkeit. 

Kein gnostisches Irrlicht, sondern das wahre Licht ist erschienen in 
Fleisch und Blut. Heißt es doch im Evangelium: •Er verließ Nazareth, 
um in Kapharnaum zu wohnen, das am See liegt, im Gebiet von Sebulon 
und Naphtali." (Mt 4,13) Er rief die Menschen weg von ihren Netzen 
(vgl. Mt 4,21, das erste Tun Jesu), auf daß es ihnen von nun an um die 
Wirklichkeit gehe: als eine vom Ruf Christi bestimmte. Auf sein Wort 
hin erst werden sie wieder die Netze auswerfen. Er wird in ihrer Arbeits- 
welt präsent sein, das Netz füllen (vgl. Lk, 5,6). •Sie folgten Jesus." (Mt 
4,22) Sein Vokativ dreht um. Kehre zum Ursprung findet statt; erst jetzt 
leben sie in der ihnen geschenkten, ihnen nun ureigenen Ursprünglich- 
keit. Zur Freiheit befreit (vgl. Gal 5,1). Im Dialog mit ihm. Gesendet in 
alle Welt (Mt 28,19.20). 

Die Gerufenen sollten Menschenfischer werden, solche Menschen, 
die andere aus den Fluten des bloßen Auf und Ab der linearen Zeit ans 
Land ziehen, tragenden Boden erschließen, Selb-ständigkeit eröffnen, so 
daß alle auf dem Festen leben und zueinander finden. Den Menschen 
soll geholfen werden, wieder Boden unter den Füßen zu spüren, sub- 
stantiell zu leben (lat. sub-stantia, d.h. das Darunter-Stehende, der Be- 
stand). Menschenfischer (Mt 4,19). Die Metapher bricht in sich ab und 
weist über sich hinaus. Der Fisch ist im Wasser in seinem Element; der 
Mensch lebt zwar auch im Wasser der Zeit, hat aber nicht nur das Zeitli- 
che als Zukunft vor sich. Er ist zeitlich-überzeitlich. Positiv gewendet be- 
deutet Wirklichkeit - das Netz des Menschenfischers - doch: gottgewoll- 
tes Gefüge von Beziehungen und Freiräumen, in denen der Mensch 
leben kann. In diesem Sinn wird der Text des Evangeliums zu einer 
Wirklichkeit, einem Gewirk, in dem sich die Linearität der Buchstäblich- 
keit und die unbeschriebenen, leeren Stellen - gleichsam die Atemräume 



Mystische Schmetterlingskunde 405 

des Geistes und des Sinnes - selbig füreinander verwenden, zu einer Zu- 
sage des Lebens werden, so daß der Hörende bzw. Lesende wieder sub- 
stantiell sich zu leben getraut. Das Netz kann nicht nur als tödliches 
Spinnennetz verstanden werden, sondern auch als Metapher für lebens- 
rettende Wirklichkeit im Sinne von einem Gewirk, das trägt und befrei- 
end wirkt (Wirklichkeit als Energien!); Netz als Symbol nicht-entfrem- 
deter Wirklichkeit, in der der Mensch weiß, daß er erst am Ufer der 
Ewigkeit endgültig seine Substanz gewinnt, in einer Ewigkeit, die in 
Spuren hiesiger Wirklichkeit erahnbar wird. 

Sind wir offen genug, den Ruf Christi zu hören? Halten wir Ausschau, 
sein Licht zu sehen inmitten unserer geschichtlichen Wirklichkeit? Ber- 
gen wir uns in das Netz des Petrus? Dies ist der Wille Christi. Dies wäre 
Erkenntnis. Meister Eckhart deutet Petrus als die ins Licht vorlaufende 
Erkenntnis2. Er eilt Christus entgegen (Mt 14,29). Denn Jesus von Naza- 
reth ist ja das wahre Licht, das ein für allemal aufgeleuchtet ist über Se- 
bulon und Naphtali - mitten in unserer Welt. 
2 Vgl. Meister Eckharts Predigten, Bd. 1, hrsg. von Josef Quint, Stuttgart 1958, 46-57. Mei- 
ster Eckhart interpretiert Apg 12,11 (•Nun weiß ich wahrhaft, daß Gott mir seinen Engel 
gesandt..."): •... Petrus besagt soviel wie Erkenntnis. Ich habe es auch sonst schon gesagt: 
Erkenntnis und Vernunft vereinigen die Seele mit Gott. Vernunft dringt in das lautere 
Sein, Erkenntnis läuft voran, sie läuft vorauf und bricht durch, auf daß (da) Gottes einge- 
borener Sohn geboren wird." 

Mystische Schmetterlingskunde 
Teresas Falter und sein geistiger Lebensraum 

Erika Lorenz, Hamburg 

•Für viele Allegorien", war im Rheinischen Merkur zu lesen1, •mußte 
der mit Flügeln kostümierte Wurm (Spitteler) schon herhalten. Denn der 
Schmetterling vereinigt sozusagen in einer Person alle Religionsphiloso- 
phien der Welt. Die Reinkarnation ebenso wie die Auferstehung." 

Die Metamorphose von Tod und Auferstehung 

So heißt es schon im Brihadaranyaka-Kapitel der Upanishaden: •Wie 
eine Raupe, nachdem sie die Spitze eines Grashalms erreicht hat, einen 

1 Christine Steiger, Smetana, zur Fahndung ausgeschrieben, in: Rheinischer Merkur, Christ 
und Welt Nr. 21, 27. 5. 1983, 36. 




