Mpystische Schmetterlingskunde 405

des Geistes und des Sinnes - selbig fiireinander verwenden, zu einer Zu-
sage des Lebens werden, so daB3 der Hérende bzw. Lesende wieder sub-
stantiell sich zu leben getraut. Das Netz kann nicht nur als toédliches
Spinnennetz verstanden werden, sondern auch als Metapher fiir lebens-
rettende Wirklichkeit im Sinne von einem Gewirk, das trigt und befrei-
end wirkt (Wirklichkeit als Energien!); Netz als Symbol nicht-entfrem-
deter Wirklichkeit, in der der Mensch weil}, daB3 er erst am Ufer der
Ewigkeit endgiiltig seine Substanz gewinnt, in einer Ewigkeit, die in
Spuren hiesiger Wirklichkeit erahnbar wird.

Sind wir offen genug, den Ruf Christi zu héren? Halten wir Ausschau,
sein Licht zu sehen inmitten unserer geschichtlichen Wirklichkeit? Ber-
gen wir uns in das Netz des Petrus? Dies ist der Wille Christi. Dies wére
Erkenntnis. Meister Eckhart deutet Petrus als die ins Licht vorlaufende
Erkenntnis?. Er eilt Christus entgegen (Mt 14,29). Denn Jesus von Naza-
reth ist ja das wahre Licht, das ein fiir allemal aufgeleuchtet ist {iber Se-
bulon und Naphtali — mitten in unserer Welt.

2 Vgl. Meister Eckharts Predigten, Bd. 1, hrsg. von Josef Quint, Stuttgart 1958, 46-57. Mei-
ster Eckhart interpretiert Apg 12,11 (,,Nun weil} ich wahrhaft, daB Gott mir seinen Engel
gesandt ...“): ... Petrus besagt soviel wie Erkenntnis. Ich habe es auch sonst schon gesagt:
Erkenntnis und Vernunft vereinigen die Seele mit Gott. Vernunft dringt in das lautere
Sein, Erkenntnis lduft voran, sie lduft vorauf und bricht durch, auf dafl (da) Gottes einge-
borener Sohn geboren wird.“

Mystische Schmetterlingskunde

Teresas Falter und sein geistiger Lebensraum
Erika Lorenz, Hamburg

»Fur viele Allegorien®, war im Rheinischen Merkur zu lesen!, ,,muBte
der mit Fliigeln kostiimierte Wurm (Spitteler) schon herhalten. Denn der
Schmetterling vereinigt sozusagen in einer Person alle Religionsphiloso-
phien der Welt. Die Reinkarnation ebenso wie die Auferstehung.“

Die Metamorphose von Tod und Auferstehung

So heiflt es schon im Brihadaranyaka-Kapitel der Upanishaden: ,,Wie
eine Raupe, nachdem sie die Spitze eines Grashalms erreicht hat, einen

I Christine Steiger, Smetana, zur Fahndung ausgeschrieben, in: Rheinischer Merkur, Christ
und Welt Nr. 21, 27. 5. 1983, 36.



Erika Lorenz 406

anderen Grashalm ergreift und zu sich heranzieht, so ergreift das Selbst,
wenn es aus einem Leibe geschieden ist, einen anderen Leib und zieht
ihn zu sich heran.“ Der Raupe, jener ,,Vorform*“ des Schmetterlings und
der Schlange, die ihre alte Haut abwirft, gleiche der Mensch in seinem
Sterben?.

»Ich armer Wurm*, schreibt auch einmal die heilige Teresa von Avila,
um ihre Unwiirdigkeit Gott gegeniiber auszudriicken?. Fiir sie ,,hdutet®
sich die Raupe jedoch nur einmal, d. h. sie verpuppt sich, um dann als
Schmetterling aufzuerstehen: ,,Ihr werdet schon einmal gehdrt haben,
auf welch wunderbare Weise in der Natur die Seide entsteht. Nur der
Herr selbst konnte eine solche Erfindung machen. Da ist zunichst ein
winziges Samenkorn, etwa von der GréBe eines Pfefferkorns, wie ich
horte, denn ich habe es nie gesehen, aus dem, wenn der Maulbeerbaum
seine ersten Blitter treibt, mit der Warme ein Raupchen ausschliipft. Es
beginnt also erst zu leben, wenn es sich auch erndhren kann, und es friBt
nun die Maulbeerblitter, bis man der groBgewordenen Raupe Zweige
hinlegt, unter denen die sich mit Seidenfiden, die aus ihrem Munde her-
vorgehen, in eine ganz feste Hiille einspinnt. Das ist das Ende der gro-
Ben und hiBlichen Seidenraupe, aus deren Puppe dann ein weiBer, ganz
entziickender Schmetterling hervorgeht.“4

Teresa deutet also die Entwicklung des Schmetterlings als eine einma-
lige Metarmophose, vom Tod der Raupe zur Auferstehung des Schmet-
terlings. Sie steht damit in einer groBen christlichen Tradition.

Der heilige Basilius ( 379) benutzt die gleiche Allegorie: ,,Was sagt
ihr, die ihr dem Paulus beziiglich der Verwandlung bei der Auferstehung
nicht glaubt, wenn ihr seht, daB3 viele Luftbewohner ihre Gestalt in-
dern? So erzihlt man von dem gehérnten indischen Wurm, er verwandle
sich zundchst in eine Raupe, werde mit der Zeit zur Puppe, bleibe auch
in dieser Gestalt nicht, sondern bekdme breitblattrige Fliigel. Wenn ihr
Frauen nun dasitzt und ein Gespinst abhaspelt, die Kokons nidmlich, die
euch die Serer zur Verfertigung weicher Seide senden, so denket an die
Verwandlung dieses Tierchens, erkennet darin einen deutlichen Finger-

* Die schonsten Upanishaden (Swami Prabhavananda und F.Manchester, deutsch v.
F. Dispeker), Ziirich 1951, 171f.

3 Exclamaciones 6; zit. aus: Erika Lorenz, Teresa von Avila, Ich bin ein Weib und obendrein
kein gutes, Freiburg 1982, 75.

* Erika Lorenz, Teresa von Avila, a.a.O. (Anm. 3), 153. Die spanischen Zitate der Schmet-
terlingsallegorie Teresas sind iiber die verschiedenen Kapitel der Morada V ihres Haupt-
werkes Las Morasas del Castillo interior verstreut. Die letzte findet sich in Morada VII,
3, 1. Ich stellte in dem oben zitierten Bande die Zitate so zusammen, daf sie eine fortlau-
fende allegorische Erzihlung bilden (ebd., 135-137). Alle spanischen Zitate des vorliegen-
den Beitrags wurden von der Verfasserin iibersetzt.



Mystische Schmetterlingskunde 407

zeig auf die Auferstehung und zweifelt nicht an der Verwandlung, die
Paulus allen verkiindigt.“?

Der ,indische Wurm® mag eine Erinnerung an vedische Texte sein,
sucht man doch sonst die Herkunft der Seidenraupe eher in China.

Auch fiir Teresa ist es dieser Nutzschmetterling, in dem sie das Aufer-
stehungsgleichnis findet. Seit dem 2. Jh. n. Chr. gab es ja die beriihmten
StraBBen, auf denen die Seidenraupenkarawanen von China iiber Indien
und Persien bis ins Romische Reich nach Syrien kamen. Byzantinische
Monche waren im 6. Jh. die ersten Seidenziichter in Europas®.

Die Seidenspinnerallegorien finden sich schon bei fritheren Kirchen-
vitern. So im ,,Sechstagewerk® (Hexaemeron) des oben zitierten Basilius
aus Kappadokien; Ambrosius (¥ 397) hat die Allegorie von ihm iiber-
nommen. Teresas junger Freund, Pater Jeronimo Gracian, geht dem
Gleichnis nach und nennt als seine Zeugen Augustinus und Origenes,
Dionysius den Areopagiten und Hieronymus’. Auch Francisco de
Osuna, dessen ,, Tercer Abecedario Espiritual” Teresa den Weg ins kon-
templative Beten wies, kennt das Bild: , Alle, die nach Vollkommenbheit
streben, erreichen den Gipfel erst, wenn sie nicht mehr die eigenen Tu-
genden, den eigenen Fortschritt suchen, sondern Gott allein. So daf sie
ganz aus der Liebe heraus leben. Sie gleichen dem Schmetterling, der
nach getanem Werk aus der Seidenraupe hervorschliipft. Er nihrt sich
nur noch von Liebe, ohne sich um irgend etwas anderes zu kiimmern.*8

Eine mystische Psychologie

Osuna sucht allerdings weniger die Auferstehungssymbolik im Falter,
sondern findet in ihm die Allegorie einer mystischen Psychologie. Am
zur Sonne strebenden Schmetterling liest er das Ziel der christlichen
Existenz ab. Tatséchlich gibt es Schmetterlingsarten, die keinerlei Nah-
rung aufnehmen. Der vollkommene Christ ,sucht die Tugenden nicht
-um der Befriedigung willen, die sie ihm bieten, sondern einzig, weil er
ohne sie nicht die vollkommene Gottesliebe erreichen kann, die unser
Lebensziel ist“.

* In: Dorothea Forstner, Die Welt der christlichen Symbole, Innsbruck #1982, 293.

S Vel. Meyers Enzyklopddisches Lexikon, Bibliograph. Institut Mannheim-Wien-Zirich
1977, Bd. 21, 523. Grzimeks Tierleben gibt den Ursprung der Seidenzucht in China mit ,,vor
rund viertausend Jahren“ an (Minchen 1969, 334: Stichwort ,,Schmetterling“).

" Jeronimo Gracian, Dilucidario del verdadero spiritu, in: Obras del P. Jerénimo Gracidn,
T. 1, Kap. 22, El Monte Carmelo 1932,

# Deutsche und verstindlicher angeordnete gekiirzte Ausgabe (deutsche Erstiibersetzung):
Erika Lorenz, Francisco de Osuna, Versenkung. Weg und Weise des kontemplativen Gebets,
Freiburg 1982, 100f,

* Ebd.



Erika Lorenz 408

Auch Teresa 1483t den Schmetterling schon hier auf Erden ausschliip-
fen, um seelische Entwicklungen des Menschen darzustellen. Das Wach-
sen der Raupe bedarf guter geistlicher Nahrung. Ist die Raupe aber grof3
und kriftig geworden, so kann sie sich einspinnen. Teresa sagt: ,,Man
baut sich ein Haus zum Sterben. Dieses Haus miissen wir als Christus
erkennen. Ich habe irgendwo gelesen oder gehort, daB unser Leben in
Christus verborgen ist und daf3 wir sterben miissen, damit Christus in
uns lebe.

Auf, meine Tochter, gehen wir ans Werk und weben wir uns diese
Hiille! Trennen wir uns von unserer Eigenliebe und unserem Eigenwil-
len, von allem, was uns ans Irdische bindet! Sterbe, ja sterbe doch diese
Seidenraupe, denn damit erfiillt sie, wozu sie geschaffen wurde. Dann
werdet ihr Gott schauen und ganz eingehiillt sein in Seine Grofie wie die
Raupe in ihrer Puppe...

Betrachten wir also, was aus der Raupe wird, wenn aus ihr, ganz in
Gebet versenkt und der Welt abgestorben, ein weiBer Schmetterling her-
vorgeht. O Grofle Gottes, wie herrlich geht eine Seele schon aus solcher
kurzen Versenkung in Gott hervor, die nach meiner Erfahrung nie ldn-
ger als eine halbe Stunde dauert. Wahrhaftig, die Seele erkennt sich
selbst nicht wieder. Denkt doch nur an den Unterschied zwischen der
haBlichen Raupe und dem schonen weilen Schmetterling! Sie kann sich
gar nicht erkldren, wie ihr soviel Gnade zuflie3t. Die Seele md&chte ver-
gehen und tausend Tode sterben, um den Herrn so zu preisen, wie es sie
innerlich dréngt.”

Durch diese Gottesvereinigung (nicht ldnger als eine halbe Stunde) er-
fahrt der Mensch bereits auf Erden etwas vom ewigen Leben - hier tref-
fen sich die Auferstehungssymbolik des Basilius und die mystische Psy-
chologie Teresas — und wird dadurch umgewandelt.

Seit jeher waren die Menschen von den Wandlungsvorgéngen, aus de-
nen der Schmetterling entsteht, fasziniert. Die Griechen benutzten fir
den Schmetterling das gleiche Wort wie fiir die Seele. Das beriithmte
Mirchen ,,Amor und Psyche” des Apuleius mag diese Zusammenhéinge
erhellen:

Durch ihre Schénheit erregte Psyche, eine Konigstochter, den Neid
der Gottin Aphrodite. Thr Sohn Amor (Eros) sollte sie mit seinen Pfeilen
verderben. Aber der gefliigelte Gott der Liebe entbrannte in Liebe und
entfiihrte sie in seinen unterirdischen Palast. Beider Gliick stand jedoch
unter der Bedingung, daB sie sich nur im Dunkeln begegnen durften.
Psyche, von Neugier und Zweifeln geplagt, entziindet ein Licht. Nun
muB Amor sie verlassen. Der verzweifelten Psyche werden harte, aber
auch unerfiillbare Aufgaben iibertragen. Doch der in ihrer Liebe Unbe-



Mpystische Schmetterlingskunde 409

irrten wachsen Helfer zu, und selbst aus dem Hades gelangt sie auf die
Erde zuriick. Aber, nochmals ungehorsam, 6ffnet sie die verbotene Vase,
um sich Gotterschoénheit anzueignen. Statt dessen stromt ihr Todes-
schlaf entgegen. Amor weckt sie und bringt sie zum Gottervater Zeus.
Der erbarmt sich ihrer tapferen Liebe und schenkt ihr Unsterblichkeit.
Zum Zeichen erhilt sie Schmetterlingsfliigel und ist nun ihrem Gemahl
ebenbiirtig und dhnlich.

Man erkennt in diesem griechischen Mirchen den Glauben an die
Unsterblichkeit der Seele. Aber es ist keine natiirliche Unsterblichkeit,
sondern eine von den Géttern geschenkte, die durch die Lauterung des
Lebens hindurchgegangen ist.

Ob in dieses Mirchen nicht auch mystische Erfahrung eingeflossen
ist? Z.B. orphische Mysterienkulte, die durch die Neupythagorier in die
kontemplative Theorie und Praxis des Christentums gelangten'°? Auch
Johannes vom Kreuz weiB3, daB die ,,dunkle Nacht der Seele* in Wirk-
lichkeit vom noch nicht ertragbaren gottlichen Licht (wie Psyche das
Antlitz ihres Geliebten noch nicht ertragen konnte) verursacht wird und
iiber stufenweise Liuterungen (die Arbeit der Psyche) bis ins Gefiihl vol-
liger Verlorenheit, bis in einen geistigen Tod gefiihrt wird (Aphrodite
schickt Psyche in den Hades). Am Ende aber wird die Nacht zum Licht,
und aus der lduternden Liebesflamme geht ein auf ewig mit Gott geein-
ter Mensch hervor.

In der fiinften Wohnung der ,,Inneren Burg” erfihrt der Schmetter-
ling Teresas eine solche Teilhabe am gottlichen Leben — doch nur fiir
kurze Zeit:

., Welch ein staunenswertes Wunder vollbringt hier Gott, da doch der
kleine Schmetterling keinen Augenblick untitig sein kann und zugleich
doch nie in seinem Leben so tiefe Ruhe und solchen Frieden erfuhr. Er
weil3 aber nicht, wo er sich niederlassen soll, denn er ist so von Gott er-
griffen, daB nichts auf Erden ihn mehr befriedigt, besonders, wenn Gott
ihm oft seinen Nektar zu trinken gibt. Aus jeder dieser Gebetsvereini-
gungen geht er neu beschenkt hervor; das gemichliche Spinnen der
Raupe kann er nicht mehr schitzen, denn inzwischen sind ihm Fliigel
gewachsen. Wie sollte denn jemand, der fliegen kann, noch Schritt fiir
Schritt vorgehen wollen? Was auch immer er fiir Gott tun kann, er-
scheint ihm, verglichen mit seinem Wunsche, als wenig. Der kleine
Schmetterling fiihlt sich also fremd hier auf Erden; er weill nicht, wo er
sich niederlassen soll. Wohin soll er fliehen, der arme Kleine? Es steht
ja nicht in seiner Macht, zum Ausgangspunkt zuriickzukehren, denn das

19 Vgl. Roger Dragonetti, Le Mariage des Arts au Moyen Age, in: Littérature et Musique
(Kongrefsbericht), Universitidt Briissel 1982, 59.



Erika Lorenz 410

liegt ganz in Gottes Hand. O mein Gott, welche Leiden beginnen nun
fir die Seele! Wer hitte das gedacht nach so hohen Gnaden. Kurz, es
zeigt sich, daB wir unser Kreuz zu tragen haben, solange wir leben. Und
wer meint, er lebe nach diesen ersten Gnaden der Vereinigung immer
noch in Heiterkeit und Ruhe, dem sage ich, daB er sie liberhaupt noch
nicht erfahren hat.”

Teresa also korrigiert die Schmetterlingsallegorie und 148t auch den
ausgeschliipften Schmetterling durch weitere Liuterungsmithen und
Schmerzen hindurchgehen. Und erst am Ende, wenn sie den Schmetter-
ling dem Tod iibergibt, in der siebten Wohnung, kommt er zur Vollen-
dung. ,,So hat denn schlieBlich der kleine Schmetterling seine Ruhe ge-
funden und ist voll innigster Freude gestorben, weil Christus in ihm
lebt.”

Der mystische Flug

Teresas Schmetterling fliegt auf Gott zu und flieht vor Eigensucht, vor
Siinde, vor der mangeinden Fihigkeit zur groBeren Liebe. Der Flug des
Schmetterlings ist Flucht. ,,Wohin soll er flichen?“ fragt die Heilige. Die
Religionsphdnomenologie kennt einen magischen Flug, der immer auch
eine Flucht ist. Mircea Eliade zeigt, daB3 dieses Bild in den iltesten
Schichten menschlicher Kultur zu finden ist: Flucht vor der Begrenzt-
heit, Flucht vor dem Tod."

Fiir Teresa ist diese Flucht aus der Stindhaftigkeit ein Flug in die Frei-
heit; und Freiheit ist fiir sie Kennzeichen der Vollendung. Es ist fiir sie
Uberstieg auf Gott hin, zu seiner Wesentlichkeit und Einfachheit, die
nur der Liebe zugéanglich sind. Dieser Flug ist zugleich voll Leid; er ent-
spricht der Erfahrung der Heiligen von ,,gekreuzigt sein zwischen Him-
mel und Erde“!2,

Vielleicht ist die Erfahrung des Flugs auch in einem Sprachgebrauch
der Heiligen zu finden. Sie benutzt nimlich neben dem iiblichen spani-
schen Wort fiir Schmetterling, ,,mariposa“, gern das Wort ,,palomica*,
das wortlich ,,Taubchen“ bedeutet, das aber auch fiir den kleinen grauen
wie fiir jeden sehr kleinen Schmetterling benutzt wird. Teresas Vorliebe
fiir Diminutiva wird hier spiirbar. Aber ich vermute, daB ihr auch das
Wort ,,Taube*” (paloma) noch bewufit ist und sie damit die Nihe des
Heiligen Geistes, der an Pfingsten in der Gestalt der Taube auf die Jiin-
ger herabkam, im Schmetterling, ,,palomica“, erspiirt. Sein Wirken aber

"' Vgl. Mircea Eliada, Mythen, Triume und Mysterien, Salzburg 1961, 150f.
2 Vida 20,11,



Mystische Schmetterlingskunde 411

ist immer auch Liuterung: Er macht den Stinder unruhig, damit er weiter
zu Gott strebt; er wandelt den Menschen.

M. Eliade unterscheidet zwischen magischem und mystischem Flug.
Der magische Flug ist eine Flucht vor den natiirlichen Begrenzungen
und Ubeln des irdischen Daseins; er geschieht gleichsam auf der Hori-
zontalen des Diesseits. Der mystische Flug aber ist vertikaler Art; die
Schwerkraft des eigenen Ich wird iiberwunden. Er meint nicht nur eine
Flucht vor dem Tod, sondern eine ontologische Wandlung, die sich in
der Aufhebung der Ich-Schwere ausdriickt. Der Mensch bricht in die
Freiheit der Transzendenz durch, und von daher gelangt er zum unmit-
telbaren Verstehen metaphysischer Wahrheiten'?. ,,Er ist so von Gott er-
griffen”, sagt Teresa von flatternden Schmetterling.

Teresa hat erfahren, daf3 dieser ,,Flug® nicht nur ein Bild ist fiir einen
innerpsychischen Zustand. Sie kennt auch kérperlich die Erfahrung des
Leichtwerdens: ,,Meint ihr, es sei ein geringer Schrecken, wenn eine
ganz verniinftige und ihrer Sinne michtige Person spiirt, wie ihr die
Seele nach oben gerissen wird und, wie ich las, manchmal mit ihr auch
der Korper? Ohne zu wissen, wohin, von wem und wie sie entfiihrt
wird? Denn zu Beginn dieser plétzlichen Bewegung gibt es noch keine
GewiBheit, daB Gott am Werk ist.“!* Mehrfach spricht Teresa die Frage
der Leiblichkeit der Entriickungserfahrung (Levitation, Teresa nennt es
auch ,arrobamiento”, Hinweggerissenwerden) an, die Paulus in seinem
berithmten Bericht offen 14Bt; in ihrer Autobiographie duBert sie sich
genauer darliber: ,,Manchmal schien mir der K6rper ganz leicht zu wer-
den, als habe er seine Schwerkraft verloren. Einige Male wurde das so
stark, daf3 ich Miihe hatte, die FiiBe noch auf den Boden zu bekom-
men.*“1

In der ,Inneren Burg” setzt sie die Akzente anders, vorsichtiger: ,,Um
noch einmal auf diese plétzliche und heftige Bewegung der Seele
(espiritu) zuriickzukommen: Es ist, als verlieBe sie wirklich ihren Kér-
per, und doch ist ja der Mensch, dem das geschieht, nicht tot. Es scheint,
als habe der Mensch, der diese Erfahrung macht, sich in einer ganz an-
deren Dimension befunden, die sich sehr von der unseren, in der wir le-
ben, unterscheidet. Man 4Bt ihn dort ein iiberirdisches Licht erblicken,
das sich spiter nach der Riickkehr auf die Erde mit keinen Miihen und
Mitteln wiederherstellen 146t. In diesem Augenblick der Entriickung er-
fahrt er eine Zusammenschau so vieler Dinge, dafl er auch nach jahre-
langer Anstrengung des Vorstellens und Denkens nicht ein Tausendstel

3 Mircea Eliada, a.a.O. (Anm. 11), 149-154,
146 Moradas5,1.
¥ Vida 20,18.



Erika Lorenz 412

davon zusammenbringen konnte.“!¢ Sie fragt sich immer wieder: Ob der
Mensch wirklich aus seinem Korper herausgeht?

Johannes vom Kreuz kommt in seinem ,,Geistlichen Gesang* bei der
Erlduterung der , Taube*“ des Hohenlieds auf dhnliche Fragen zu spre-
chen. Er deutet sie - entsprechend dem Schmetterling Teresas - als Sym-
bol der Seele, die allerdings schon auf einer héheren Stufe der Mystik
steht. Und dazu schreibt auch er: ,,Sehr gern verlieBe die Seele ihren
Korper in diesem Geistesflug. Als Braut des Hohenliedes sagt sie zum
gottlichen Brautigam: ,Deine gottlichen Augen erheben mich zum
Fluge. In hochster Kontemplation trete ich aus mir heraus.“ Aber dann
relativiert Johannes: , Es schien ihr, als entflége sie dem Fleische.“V

Nach innen oder nach oben?

Teresa fand es ,,ganz schon schwierig“!®, iiber diese Dinge zu sprechen,
und ich kann ihr nur beipflichten. Sie nimmt darum, wie aller mysti-
scher Ausdruck, ihre Zuflucht zu Bildern. Das Bild der Sonne, das den
Aufbau ihrer Seelenburg von Anfang an prigte, dient ihr auch zum Ver-
standnis der sich Begriffen widersetzenden Erfahrung: ,,Oft habe ich ge-
dacht, es sei wie mit der Sonne dort oben am Himmel. Ihre Strahlen
sind so kraftvoll, daf} sie schnell bei uns ankommen, wihrend die Sonne
selbst bleibt, wo sie ist. Ich meine, dafl Seeie und Geist sich zueinander
ebenso verhaiten wie die Sonne zu ihren Strahlen. Die Seele bleibt an ih-
rem Platz, aber durch die Wirmeenergie, die von der wahren Gnaden-
sonne ausgeht, vermag ihr oberster Teil sich zu libersteigen. Im Grunde
weilB ich nicht, was ich da rede, aber es ist doch wirklich so, dal} sich im
Innern mit der Schnelligkeit einer abgefeuerten Gewehrkugel ein Flug
erhebt — ich finde hierfiir keine andere Benennung als Flug —; denn die
Bewegung ist, wenn auch gerduschlos, doch so eindeutig, daB in keiner
Weise von einer willkiirlichen Behauptung die Rede sein kann.“?®

In diesem Bild iiberlagern sich zwei Vorstellungen: der Weg zur
Mitte, der aber ebenso wie bei Johannes vom Kreuz und seinen Vorgén-
gern auch ein Aufstieg ist. Mir scheinen zwei mystische Grundvorstel-
lungen, die das Gleiche meinen, ins Spiel zu kommen, ndmlich die der
Seelenspitze (apex mentis) und die des Urfeuers mit dem Seelenfunken
(scintilla animae). Apex mentis stammt aus der Stoa, wird aber vom
Neuplatonismus ausgearbeitet. ,,Spitze* weist hin auf ein héchstes Ver-

6§ Moradas 5,7.

7 Cantico Espiritual 13,8 und 13,2
186 Moradas S, 8.

¥ Ebd, 5,9.



Mpystische Schmetterlingskunde 413

mogen des Menschen. So entspricht er als Mikrokosmos dem Makro-
kosmos, an dessen Spitze der immaterielle, transzendente Gott seine
Strahlen kegelférmig in die immer dunkler und materieller werdende
Welt hinabsendet. Stoischer Herkunft ist auch das andere Bild der Ur-
sonne, die im Mittelpunkt des Kosmos (nicht an seiner Spitze) steht und
von der die Seele als abgespaltener Funke gedacht ist. Auch hier ist der
Mensch ein Mikrokosmos, denn dieser Funke gliiht in seinem innersten
Herzen und wird von der Mystik als das eigentliche Organ oder der Ort
der Gottvereinigung vorgestellt?®. In Teresas ,,Innerer Burg® geht die
Seele von aullen nach innen, wo sie sich mit dem Zentrum, mit der
Sonne, vereint. , Ich dachte dariiber nach, wie es wire, wenn aus der
Glut des grofien Kohlenbeckens, das mein Gott ist, ein Funken absprin-
gen und in meine Seele fallen wiirde”, sagt sie mit einem Alltagsgleich-
nis. ,,Ist dieser Funke erst einmal in der Seele, so wird er von Gott selber
angefacht, auf daf} ein Feuer aus ihm erwéchst.”?!

Die beiden sich iiberlagernden Bilder der Spitze und Mitte geben
einen Erfahrungskonflikt Teresas wieder. Er findet sich schon in Osunas
»Tercer Abecedario Espiritual®. Er fragt, was besser fiir die Seele sei,
sich selbst zu iibersteigen oder sich in ihr Inneres zu versenken. Teresa
bezieht sich hierauf in ihrer ,,Vierten Wohnung*, indem sie erklirt: ,,Es
heifit zum einen, die Seele gehe in ihr Inneres ein, zum andern aber
auch, sie iibersteige sich selbst. Ich vermag mit solchen Reden nichts zu
erklédren, halte es auch nicht fiir gut. Ihr werdet mich schon verstehen,
wenn ich auf meine Weise die Erklarung versuche.“?2 Osuna befiirwortet
die Versenkung ins Innere, nicht nur weil das ,leichter ist“, sondern weil
das Ubersteigen (Spitze) sich ,,als Folge der Versenkung“ (Mitte) ein-
stellt und aus ihr ,reiner und geistiger hervorgeht“?’. Auch Teresa ent-
scheidet sich fiir die Mitte, wenn sie von einem Nach-innen-gezogen-
werden spricht, das sie bald dem lockenden Klang einer Hirtenflste,
bald einem lieblichen Duft vergleicht, ,,der die ganze Seele durchdringt,
und meist hat auch der Koérper daran teil“. Aber zugleich warnt sie vor
Fehlvorstellungen: Man kénne, schreibt sie, Gott im Innern nicht da-
durch finden, daf3 man an ihn denkt und ihn sich vorstellt, wenn auch
das eine gute Meditation sei, die auf einem wahren Fundament ruhe.
Aber dieses unwiderstehliche Nach-innen-gezogen-werden kénnen wir
selbst nicht machen; Gott ist der Aktive. Der Duft kommt wie von Riu-

20 Vgl. Endre von Ivanka, Apex mentis, in: Zeitschrift fur katholische Theologie 72 (1950)
129-176, sowie F. Konig, Religionswissenschaftliches Worterbuch, Freiburg 1956.

21 6 Moradas 2,4 und 4,3.

224 Moradas 3,2.

3 Erika Lorenz, Francisco de Osuna, a.a.0. (Anm. 8), 91.



Erika Lorenz 414

cherstibchen, die man auf ein Kohlenbecken legt?. Dieses Gleichnis
zeigt die Nihe ihrer Flugsymbolik zum Feuer. Strebt doch auch die
Flamme himmelwiirts.

Das Symbol der Flamme und des Vogels Phonix

Ein Jahr vor der Niederschrift ihrer ,,Inneren Burg®, nimlich 1576 in Se-
villa, wo Teresa bei ihrem Pater Gracian weilt, spricht sie vom Geistes-
flug als ein ,,ich weil nicht, wie ich es nennen soll“. Aber sie versucht
dann doch eine Erklirung: ,,Mir scheint, daB Seele und Geist eins sein
miissen. So wie aus einem niederen Feuer plétzlich eine gewaltige
Flamme hervorschieBen kann, weil die Méglichkeit dazu da ist, auch
wenn dabei das Feuer Feuer bleibt, so kann auch die Seele, die auf die
Verbindung mit Gott angelegt ist, in groBer Schnelligkeit etwas unsag-
bar Zartes hervorbringen, das in die héchste Spitze aufsteigt und vom
Herrn dorthin gelenkt wird, wo Er es haben will. Anders kann man es
nicht erklidren, und es scheint sich um einen Flug zu handeln, ich finde
dafiir keinen anderen Vergleich.“** Neben dem Flug der ,,palomica“ be-
nutzt Teresa jetzt das Symbol der Flamme, das Hauptsymbol ihres Or-
denssohnes Johannes vom Kreuz. In seinem Werk ist die Flamme liu-
ternd-schmerzhaft zu Beginn, lieblich-sanft am Ende. Das Brennen wird
zum Licht.

Auch bei Johannes brennt die Flamme einerseits im Innern der Seele.
In einem Gedicht, das er seinem letzten Werk voranstellt, sagt er in den
ersten Versen:

O Flamme lebendiger Liebe,

die zartlich mir versehret

in tiefster Seele die geheime Mitte!
Es gehort aber auch zur Natur der Flamme, sich gen Himmel zu recken,
als ein Aufflammen der Liebe, die vom Heiligen Geist bewirkt wird. Die
Flamme lebendiger Liebe ist ja wie die Taube das Symbol des Heiligen
Geistes. In der Stoa ist sie auch ein Symbol der Vereinigung. Ahnlich
schreibt der heilige Johannes vom Kreuz: ,,Und das ist das Wirken des
Heiligen Geistes in der zu Liebe gewandelten Seele, daB ihre inneren
Akte ein Lodern sind, ein Aufflammen der Liebe, dem sich alles Wollen
und Fiihlen anschlieBt, so daB die Seele eins wird mit jener Flamme und
aufs duBerste liebt.«2¢

24 4 Moradas 2,5-6.
25 Cuentas de Conciencia 54,9.
2 Liama de Amor viva 1,3.



Mystische Schmetterlingskunde 415

Deutlicher noch als in der Heiligen Schrift wird die symbollsche Ver-
bindung von Taube (Vogel) und Flamme in der Phonixsage. Die Agyp-
ter dachten den Vogel als gefliigelte Sonnenscheibe. Auch Herodot, Ta-
citus und Plinius erwihnen ihn. Mit ihm verband sich die Erneuerungs-
vorstellung aus der Asche; eine andere Uberlieferung glich ihn dem
Schmetterling an, da man meinte, auch der Phonix entstehe aus einer
Art Wurm?'.

Etwa alle finfhundert Jahre baut sich der Phonix ein Nest im Wipfel
des hochsten Baumes. Es besteht ganz aus Dufthélzern und wird von
der glithenden Sonne entziindet, wobei der Phénix durch Fligelschlagen
den Brand zur lodernden Flamme entfacht. Aus dieser Asche entsteht
der neue Phonix. — Das christliche Mittelalter verwendet eine mannigfal-
tige Symbolik des Vogels Phonix, die bald auf Christus, bald auf die
Jungfrau Maria und bald auf die menschliche Seele im Fegefeuer bezo-
gen ist.

Auch bei den Karmeliten Teresa und Johannes kommt der Phoénix
vor. So schreibt z. B. Teresa: ,,Wenn die ganze Seele verbrannt ist wie ein
Vogel Phonix, wird sie ginzlich neu.“?® Und im ,,Geistlichen Gesang*
des Johannes lesen wir: ,,Die Seele verbrennt im Feuer und in der
Flamme der Liebe so, daf} sie sich darin zu verzehren scheint. Die Liebe
146t sie aus sich heraustreten und sich ginzlich erneuern und in eine
neue Seinsweise iibergehen. Sie gleicht dem Vogel Phonix, der verbrennt
und wiedergeboren wird.“?*

Verbrennen aus Liebe

Der verbrennende Phonix, aus dem eine gelduterte Seele hervorgeht, ist
Teresas Schmetterling, der sterben muf3, damit Christus in uns lebe. Te-
resas Allegorie ist komplexer, als es auf den ersten Blick scheinen mag.
Das gefliigelte, mehr dem Himmel als der Erde zugehotrige Wesen ist
ebenso Unsterblichkeitssymbol, wie es in der Flamme sterben muB. Sein
Flattern ist dem Flackern des Feuers verwandt; dieser Schmetterling,
der in der Flamme verbrennt, ist (wird) selber Feuer. (Ahnlich sieht
schon Johannes in der Taube sowohl die menschliche Seele wie den
Heiligen Geist und 1483t im Feuersymbol beide sich vereinen.)

Der in der Flamme verbrennende Schmetterling erscheint als Ver-
ginglichkeitssymbol schon in der Bhagavadgita®®. Die Azteken dagegen

27 Dorothea Forstner, a.a.0. (Anm. 5), 233.
86 Moradas 4,3.

2 Cantico 1,17.

30 11,29-34.



Erika Lorenz 416

kennen die Unsterblichkeitsallegorie: Die Seelen gefallener Krieger wer-
den als Schmetterlinge gedacht, wobei das gefliigelte Wesen aber auch
die Sonne bedeutet, was wieder der Feuersymbolik des periodisch ster-
benden und auferstehenden Phonix entspricht. ,,Aurea Mariposa“ nennt
ein aztekisches Gedicht den Schmetterling, goldener Schmetterling, und
die Goldfarbe erinnert an Feuer und Sonnenaufgang?!.

Aber auch Teresa bringt in ihrer Autobiographie das Bild des verbren-
nenden Schmetterlings: Sie spricht nicht nur von den ruhelosen und -
stigen Nachtfaltern, sondern sie erliutert dieses Bild auch, indem sie
von dem , ldstigen kleinen Schmetterling Erinnerung® schreibt, ,,der sich
seine Fliigel verbrennt“?2. Sie meint damit vergangene Gebetsstufen, an
die sich die Seele nicht mehr erinnern kann, wenn sie wirklich von Gott
ergriffen ist. Sie denkt dabei an das Wort des heiligen Paulus, der in den
dritten Himmel entriickt wurde und der im Galaterbrief schreibt, daf3
nicht mehr die Seele lebe, sondern Christus in ihr. Sie empfingt dieses
Wort visiondr als ,,innere Ansprache®, der Gott die Erkldrung hinzufiigt,
die Seele miisse sich ganz auflésen, um in ihn eingehen zu kénnen. Die
Heilige erldutert: ,,Da sie nicht begreifen kann, was sie erfihrt, ist es ein
verstehendes Nichtverstehen.“?* Johannes vom Kreuz schreibt im An-
schiuf} an dieses Wort eines seiner schénsten Gedichte, dessen Refrain
lautet:

Ich ging ein ins Unbekannte,
konnte das Bekannte missen
in dem wissenden Nichtwissen.*

Johannes vom Kreuz bringt den Schmetterling nur im ,,Aufstieg zum
Berge Karmel* als Symbol des Verbrennens: ,,Wenig helfen dem kleinen
Schmetterling seine Augen, da er vom Licht geblendet direkt ins Feuer
fliegt.”3*

Bei Teresa gibt es noch eine weitere Bedeutung des Wortes ,,Schmet-
terling”; sie nennt so ndmlich ihre ,,unbeschuhten“ Nonnen. Im Gegen-
satz dazu sind die ,Beschuhten“ die Nachtviégel — so jedenfalls ein
Deckname in ihren Briefen. Vielleicht will sie damit ausdriicken, daB sie
zwar flugfahige Wesen sind, die jedoch im Dunkeln leben. ,,Dunkles
Gelichter”, k6nnte man heute sagen. Wahrend die Schmetterlinge, wie
sie ihre Nonnen nennt, im Lichte schweben, dem Himmel schon nah,
aber doch auch noch mit der Unruhe und irdischen Unerfiilltheit ihres
Schmetterlings-Flatterns behaftet.

31 Angel M. Garibay, La literatura de los Aztecas, México 1964, 59.

32 Vida 18, 14.

3 Ebd.: ,,es no entender entendiendo.”

3 Gedicht ,,Entréme donde no supe”. 35 Subida del Monte Carmelo 8,3.



Mpystische Schmetterlingskunde 417

Wo und wie auch immer Teresa das Schmetterlingssymbol verwendet,
gemeinsam ist allen Bildern das In-Liebe-Vergehen, das heifit das stin-
dige Wachsen der Liebe, das die falschen Verhaftungen und Egoismen
austreibt. Der Tod des kleinen Schmetterlings wird nicht von Trauer be-
gleitet, sondern von ,,innigster Freude“.

Der ,,Samen* des Schmetterlings

Aber diese Liebe hat verschiedene Aspekte oder Moglichkeiten. In der
»funften Wohnung* verwendet Teresa das Schmetterlingsbild in einer
das bisher Dargelegte iiberschreitenden Weise: ,,Ich méchte wieder zum
Schmetterling zuriickkehren. Er hinterldt wieder Samen fiir andere Sei-
denraupen, dann stirbt er fiir immer. Ich spreche von Samen, weil ich
meine, daBl Gott keine Gnade vergeblich gibt, so daB3, was schon uns
selbst nicht helfen kann, doch anderen hilft. Denn solange die Seele im
Guten verbleibt, wird sie anderen Seelen niitzen und ihnen von ihrer
Wirme abgeben. Und auch wenn ihr das Leben schon entweicht,
mochte sie doch, dal andere durch sie die Gnade Gottes erkennen und
Ihm darum in Liebe dienen.”“ Hier kommt das zum Tragen, was man in
der Tradition ,,Stellvertretung“ oder, moderner, ,,Solidaritit“ genannt
hat. Teresas Gottesliebe entwickelt sich zur immer vordringlicher wer-
denden Nichstenliebe, wie Pater Sudbrack in seinem Buch ,,Erfahrung
einer Liebe“ dargestellt hat.

Ein Jahr vor ihrem Tode schreibt Teresa in einem Bericht iiber ihre in-
nere Erfahrung (und dieser Text ist wenig bekannt): ,,O kénnte ich doch
die innere Stille und Ruhe meiner Seele erkldren! Sie ist ihrer Seligkeit
in Gott so sicher, dafl es scheint, als besiif3e sie sie bereits, auch wenn sie
sie noch nicht spiirt. Die Seele hat verstanden, daB seine Majestit am
besten weifl, was sie bendtigt, und ist dem Interesse an sich selbst so
fern, daB} alle Wiinsche und BuBakte nur noch fliichtig und kraftlos sind.
Die bildhaften Visionen haben ganz aufgehort. Aber die bildlose, unmit-
telbare Erkenntnisvision der Heiligen Dreifaltigkeit mit der Menschheit
Christi ist zum Dauerzustand geworden. So ist es fast immer, auBler in
den Zeiten, in denen die schwere Krankheit mir sehr zusetzt.“ (Teresa
starb an einem Krebsleiden.) ,,Denn manchmal will Gott, daB} ich ganz
ohne inneren Trost leide. Aber nie, auch nicht in einer ersten Regung,
mochte mein Wille etwas anderes, als da3 Gottes Wille geschehe. Diese
Hingabe in mir ist so stark, dal Tod und Leben bedeutungslos werden,
ausgenommen die kurzen Augenblicke, in denen ich Gott schauen
mochte. Aber dann wird das BewuBtsein der Gegenwart der drei gottli-
chen Personen so stark, daB alles Leiden der relativen Gottesferne zu-



Erika Lorenz 418

riicktritt und nur noch der Wunsch bleibt, nach Seinem Willen zu leben,
Thm immer besser zu dienen und Thm, wenn méglich, eine weitere Seele
zu gewinnen, die Ihn durch meine Vermittlung liebt und preist. Dieses,
auch wenn mir dafiir nur wenig Zeit gegeben ist, bedeutet mir mehr als
alle Herrlichkeit des ewigen Lebens.“3¢

Teresas Freund und Beichtvater, Pater Jeronimo Gracian de la Madre
de Dios, stellt in seiner Erlauterung des Schmetterlingsgleichnisses ge-
rade die Nachkommenschaft in den Mittelpunkt, fiir die der Falter sein
Leben 146t. Es sind die Mitmenschen, die fiir Gott zu gewinnen er als
seine Lebensaufgabe ansieht. Fiir ihn ist der weiBe Schmetterling ,.ein
trauriger kleiner Falter, der flattert und kreist, weil er weder weiB3, wo er
ausruhen konnte, noch was er tun soll, denn nichts befriedigt ihn“. Die-
ses scheint eine Paraphrase der teresianischen Texte zu sein, aber Pater
Gracian gibt der Unruhe eine spezifische Deutung: Sein Schmetterling
ist traurig iiber ,,die zahllosen Seelen, die verlorengehen®, wobei er so-
wohl an die Indios in Amerika denkt wie an das blithende Sektenwesen
seiner Zeit, das er als Seelsorger vor allem in, wie er schreibt, ,, Frémmig-
keitsiibungen von falschem Geiste geleiteten Frauen* kennengelernt hat.
Seine Ausfiihrungen iiber den Schmetterling sind noch realistischer als
die Teresas. Er sagt, daB der Schmetterling in Christus sterbe, ,,wenn er
aus seinem Innern zahllose Eierchen hervorgehen lieB, Samen spiterer
Raupen®?’. Fiir Pater Gracian 16st sich der Schmetterling gewisserma-
Ben in seine Eier auf, geht in sie iiber. Die mystische Einheit der Kirche
in Jesus Christus wird angedeutet.

Gracians Apostolat hat ihm viel Feindschaft im Orden eingebracht.
Nach dem Tode Teresas wurde auch bei den Ménnern (durch Nicolas
Doria) eine Richtung stark, die isoliert der Kontemplation leben wollte.
Gracian dagegen entsandte noch zu Lebzeiten Teresas, nimlich 1582,
die ersten Missionare des unbeschuhten Ordens in den Kongo, nach An-
gola, Guinea und bald auch nach Amerika. Er sah es als seine Verant-
wortung an, ,,Milliarden von Seelen zu retten, wie er in erdumspannen-
der Liebe sagte. Ihm ist das Sterben des Schmetterlings, dieses véllige
Aufgehen fiir den Nichsten zugleich auch ,,restlose Einung und Ruhe
im geliebten Christus®“. Direkter noch als Teresa verbindet Gracian die
Faltersymbolik mit dem ekstatischen Entriickungserlebnis des Paulus,
das von Teresa im Geistesflug angesprochen wurde. Auch fiir Paulus
sind Christusmystik und Apostolat letztlich dasselbe. Teresa trennt stér-
ker; der Geistesflug meint die direkte mystische Erfahrung; die Meta-

36 Cuentas de Conciencia 66, Mai 1581.
37 Jeronimo Gracian, Dilucidario, a.a.0. (Anm. 7), 91.



Mystische Schmetterlingskunde 419

morphose des Schmetterlings bildet dagegen eher die psychische Reak-
tion auf solche Erfahrungen.

Gott 148t wachsen

In ihrem fein ausgefiihrten Bilde ist noch ein weiteres Symbol verbor-
gen: das der Pflanze. Es scheint mir weder Unkenntnis noch Priiderie
ihrer Zeit zu sein, wenn Teresa nicht von den ,,Eiern“, sondern von den
Samen des Schmetterlings schreibt und sie mit einem Pfefferkorn ver-
gleicht. Wer denkt dabei nicht an das biblische Bild vom Senfkorn, aus
dem das Himmelreich erwéchst? Oder an Jesu Gleichnis vom Getreide-
korn, das sterben muB}, damit aus ihm neue Frucht erwachse. Schon in
den Upanishaden heifit es vom Selbst: ,,Kleiner als das Reiskorn ist das
Selbst, kleiner als ein Gerstenkorn, kleiner als ein Senfsamen, kleiner als
ein Hirsesamen, ja kleiner als der Kern des Hirsesamens. Und doch
auch wieder ist dies Selbst, im Innersten meines Herzens wohnend, gro-
Ber als die Erde, gréfer als der Himmel, ja groBer als alle Welten.*38

Die Religionswissenschaft zeigt, daB die Symbolik der hochwachsen-
den Pflanze, etwa des Baumes, keine andere ist als die des magischen
Fluges. Auch der Baum wichst empor und reicht in jene als transzen-
dent empfundenen Regionen des Himmels, zu denen Schmetterling, Vo-
gel und Flamme emporstreben. Mircea Eliade berichtet in einem Kapi-
tel iiber den magischen Flug auch von einem bekannten Wunder des
Buddha, das dieser im Garten des Koénigs Pasenadi vollbrachte: er 148t
einen Mangokern eingraben, wischt sich die Héinde iiber der Stelle, und
in wenigen Augenblicken wichst ein Mangobaum von fiinfzig Ellen em-
por, der mit Bliten und Friichten bedeckt ist**. Dennoch, gerade im
Blick auf religionswissenschaftliche Parallelen, wird das Besondere des
teresianischen Schmetterlingssymbols deutlich. Kein natiirlich angeleg-
tes Selbst, keine Technik, keine Begabung fithrt den Menschen ins Heil.
Auch der mit Fliigeln begnadete, im Lichte schwebende Schmetterling
vermag es nicht zu erreichen. Die Heilsmoglichkeit des Menschen liegt
nicht einfach in seiner Natur, sondern in der Nachfolge Christi, in je-
nem Heranwachsen des inneren Christus zur Reife, die das Sterben des
»alten Adam“ zur Voraussetzung hat. Ein gewil schwerer und harter
Weg. Aber auch ein Weg, auf dem der Seele Fliigel wachsen.

Teresa meint mit ithrem Schmetterling, diesem Bild des ,,Stirb und
Werde®, jene alles iibersteigende christliche Normalitit, die Karl Rah-
ner so ausgedriickt hat:

% Ebd., 98.
3 Yoga (Magischer Flug), Frankfurt 1977, 338.



Gabriele Schuth 420

»Es ist dem Christen verboten (einziges Verbot, das ganz ernst genom-
men werden mufB), sich mit weniger als der unendlichen Fiille Gottes zu
begniigen, sich im Endlichen endgiiltig gliicklich anzusiedeln oder in .
seiner Enge zu ersticken, frevelhaft bescheiden zu meinen, Gott konne
im Ernst diese tausend Bedingtheiten endlicher Kreatur nicht ernst neh-
men. Die Welt hat nicht nur im Menschen begonnen, zu sich selber zu
kommen (meinetwegen auch anderswo), sondern Gott hat schon begon-
nen, zum Menschen zu kommen und der Mensch zu Gott.“40

40 Karl Rahner, Warum bin ich ein Christ?, in: Didaskalia (Deutsch/Portugiesisch), Vol. XI
(1981) 243.

Die Sie Gottes

Zur Sprache der religiosen Erfahrung

Gabriele Schuth, Haltern

Bisweilen werden Menschen getroffen von der Attraktivitit Gottes, erle-
ben den Vorgeschmack vollkommener Erfiillung.

Vieles verdndert sich dann: Sie werden von Aufbruchssehnsucht um-
getrieben und finden sich sogleich in einem Dilemma. Eindriicke von
Lebens- und Gotteserfahrung brauchen, um fruchtbar zu werden, leben-
dige Sprache. Zwischen der wachsenden Sensibilitit fiir die Bereiche
des Seelisch-Leiblichen und den Madglichkeiten, sie in angemessene
Worte zu fassen, klafft heute ein tiefer Graben. Akademische ,Wissen-
schaft von Gott’, ihre vornehmlich auf den Verstand zielende Sprache
wird instinktiv gemieden. Diese Art, iiber Gott, Gliick und Heil zu re-
den, wird als zersetzend empfunden, manch einem verdunkelt sich dabei
das Licht, das er so klar zu sehen glaubte. Von Kindheit an werden reli-
giose Phantasie und Wahrnehmungsfihigkeit geprigt von einer Sprache
voller lebensferner Klischees — Gitter, die spiter kaum mehr zu durch-
brechen sind.

Rufe nach einer ,Theologie der Zirtlichkeit® signalisieren den Man-
gel: Gott leibhaft und ganz und gar finden, im sinnlichen Begegnen
einen Raum stiarkender Intimitét entstehen lassen. - Doch wie geschieht
das? — Vor allem: Welche Sprache hilft dazu?





