
Mystische Schmetterlingskunde 405 

des Geistes und des Sinnes - selbig füreinander verwenden, zu einer Zu- 
sage des Lebens werden, so daß der Hörende bzw. Lesende wieder sub- 
stantiell sich zu leben getraut. Das Netz kann nicht nur als tödliches 
Spinnennetz verstanden werden, sondern auch als Metapher für lebens- 
rettende Wirklichkeit im Sinne von einem Gewirk, das trägt und befrei- 
end wirkt (Wirklichkeit als Energien!); Netz als Symbol nicht-entfrem- 
deter Wirklichkeit, in der der Mensch weiß, daß er erst am Ufer der 
Ewigkeit endgültig seine Substanz gewinnt, in einer Ewigkeit, die in 
Spuren hiesiger Wirklichkeit erahnbar wird. 

Sind wir offen genug, den Ruf Christi zu hören? Halten wir Ausschau, 
sein Licht zu sehen inmitten unserer geschichtlichen Wirklichkeit? Ber- 
gen wir uns in das Netz des Petrus? Dies ist der Wille Christi. Dies wäre 
Erkenntnis. Meister Eckhart deutet Petrus als die ins Licht vorlaufende 
Erkenntnis2. Er eilt Christus entgegen (Mt 14,29). Denn Jesus von Naza- 
reth ist ja das wahre Licht, das ein für allemal aufgeleuchtet ist über Se- 
bulon und Naphtali - mitten in unserer Welt. 
2 Vgl. Meister Eckharts Predigten, Bd. 1, hrsg. von Josef Quint, Stuttgart 1958, 46-57. Mei- 
ster Eckhart interpretiert Apg 12,11 (•Nun weiß ich wahrhaft, daß Gott mir seinen Engel 
gesandt..."): •... Petrus besagt soviel wie Erkenntnis. Ich habe es auch sonst schon gesagt: 
Erkenntnis und Vernunft vereinigen die Seele mit Gott. Vernunft dringt in das lautere 
Sein, Erkenntnis läuft voran, sie läuft vorauf und bricht durch, auf daß (da) Gottes einge- 
borener Sohn geboren wird." 

Mystische Schmetterlingskunde 
Teresas Falter und sein geistiger Lebensraum 

Erika Lorenz, Hamburg 

•Für viele Allegorien", war im Rheinischen Merkur zu lesen1, •mußte 
der mit Flügeln kostümierte Wurm (Spitteler) schon herhalten. Denn der 
Schmetterling vereinigt sozusagen in einer Person alle Religionsphiloso- 
phien der Welt. Die Reinkarnation ebenso wie die Auferstehung." 

Die Metamorphose von Tod und Auferstehung 

So heißt es schon im Brihadaranyaka-Kapitel der Upanishaden: •Wie 
eine Raupe, nachdem sie die Spitze eines Grashalms erreicht hat, einen 

1 Christine Steiger, Smetana, zur Fahndung ausgeschrieben, in: Rheinischer Merkur, Christ 
und Welt Nr. 21, 27. 5. 1983, 36. 



Erika Lorenz 406 

anderen Grashalm ergreift und zu sich heranzieht, so ergreift das Selbst, 
wenn es aus einem Leibe geschieden ist, einen anderen Leib und zieht 
ihn zu sich heran." Der Raupe, jener •Vorform" des Schmetterlings und 
der Schlange, die ihre alte Haut abwirft, gleiche der Mensch in seinem 
Sterben2. 

•Ich armer Wurm", schreibt auch einmal die heilige Teresa von Avila, 
um ihre Unwürdigkeit Gott gegenüber auszudrücken3. Für sie •häutet" 
sich die Raupe jedoch nur einmal, d. h. sie verpuppt sich, um dann als 
Schmetterling aufzuerstehen: •Ihr werdet schon einmal gehört haben, 
auf welch wunderbare Weise in der Natur die Seide entsteht. Nur der 
Herr selbst konnte eine solche Erfindung machen. Da ist zunächst ein 
winziges Samenkorn, etwa von der Größe eines Pfefferkorns, wie ich 
hörte, denn ich habe es nie gesehen, aus dem, wenn der Maulbeerbaum 
seine ersten Blätter treibt, mit der Wärme ein Räupchen ausschlüpft. Es 
beginnt also erst zu leben, wenn es sich auch ernähren kann, und es frißt 
nun die Maulbeerblätter, bis man der großgewordenen Raupe Zweige 
hinlegt, unter denen die sich mit Seidenfäden, die aus ihrem Munde her- 
vorgehen, in eine ganz feste Hülle einspinnt. Das ist das Ende der gro- 
ßen und häßlichen Seidenraupe, aus deren Puppe dann ein weißer, ganz 
entzückender Schmetterling hervorgeht."4 

Teresa deutet also die Entwicklung des Schmetterlings als eine einma- 
lige Metarmophose, vom Tod der Raupe zur Auferstehung des Schmet- 
terlings. Sie steht damit in einer großen christlichen Tradition. 

Der heilige Basilius (t 379) benutzt die gleiche Allegorie: •Was sagt 
ihr, die ihr dem Paulus bezüglich der Verwandlung bei der Auferstehung 
nicht glaubt, wenn ihr seht, daß viele Luftbewohner ihre Gestalt än- 
dern? So erzählt man von dem gehörnten indischen Wurm, er verwandle 
sich zunächst in eine Raupe, werde mit der Zeit zur Puppe, bleibe auch 
in dieser Gestalt nicht, sondern bekäme breitblättrige Flügel. Wenn ihr 
Frauen nun dasitzt und ein Gespinst abhaspelt, die Kokons nämlich, die 
euch die Serer zur Verfertigung weicher Seide senden, so denket an die 
Verwandlung dieses Tierchens, erkennet darin einen deutlichen Finger- 

2 Die schönsten Upanishaden (Swami Prabhavananda und F. Manchester, deutsch v. 
F. Dispeker), Zürich 1951, 171 f. 
3 Exclamaciones 6; zit. aus: Erika Lorenz, Teresa von Avila, Ich bin ein Weib und obendrein 
kein gutes, Freiburg 1982, 75. 
4 Erika Lorenz, Teresa von Avila, a.a.O. (Anm. 3), 153. Die spanischen Zitate der Schmet- 
terlingsallegorie Teresas sind über die verschiedenen Kapitel der Morada V ihres Haupt- 
werkes Las Morasas del Castillo interior verstreut. Die letzte findet sich in Morada VII, 
3,1. Ich stellte in dem oben zitierten Bande die Zitate so zusammen, daß sie eine fortlau- 
fende allegorische Erzählung bilden (ebd., 135-137). Alle spanischen Zitate des vorliegen- 
den Beitrags wurden von der Verfasserin übersetzt. 



Mystische Schmetterlingskunde 407 

zeig auf die Auferstehung und zweifelt nicht an der Verwandlung, die 
Paulus allen verkündigt."5 

Der •indische Wurm" mag eine Erinnerung an vedische Texte sein, 
sucht man doch sonst die Herkunft der Seidenraupe eher in China, 

Auch für Teresa ist es dieser Nutzschmetterling, in dem sie das Aufer- 
stehungsgleichnis findet. Seit dem 2. Jh. n. Chr. gab es ja die berühmten 
Straßen, auf denen die Seidenraupenkarawanen von China über Indien 
und Persien bis ins Römische Reich nach Syrien kamen. Byzantinische 
Mönche waren im 6. Jh. die ersten Seidenzüchter in Europa6. 

Die Seidenspinnerallegorien finden sich schon bei früheren Kirchen- 
vätern. So im •Sechstagewerk" (Hexaemeron) des oben zitierten Basilius 
aus Kappadokien; Ambrosius (t 397) hat die Allegorie von ihm über- 
nommen. Teresas junger Freund, Pater Jerönimo Graciän, geht dem 
Gleichnis nach und nennt als seine Zeugen Augustinus und Origenes, 
Dionysius den Areopagiten und Hieronymus7. Auch Francisco de 
Osuna, dessen •Tercer Abecedario Espiritual" Teresa den Weg ins kon- 
templative Beten wies, kennt das Bild: •Alle, die nach Vollkommenheit 
streben, erreichen den Gipfel erst, wenn sie nicht mehr die eigenen Tu- 
genden, den eigenen Fortschritt suchen, sondern Gott allein. So daß sie 
ganz aus der Liebe heraus leben. Sie gleichen dem Schmetterling, der 
nach getanem Werk aus der Seidenraupe hervorschlüpft. Er nährt sich 
nur noch von Liebe, ohne sich um irgend etwas anderes zu kümmern."8 

Eine mystische Psychologie 

Osuna sucht allerdings weniger die Auferstehungssymbolik im Falter, 
sondern findet in ihm die Allegorie einer mystischen Psychologie. Am 
zur Sonne strebenden Schmetterling liest er das Ziel der christlichen 
Existenz ab. Tatsächlich gibt es Schmetterlingsarten, die keinerlei Nah- 
rung aufnehmen. Der vollkommene Christ •sucht die Tugenden nicht 
um der Befriedigung willen, die sie ihm bieten, sondern einzig, weil er 
ohne sie nicht die vollkommene Gottesliebe erreichen kann, die unser 
Lebensziel ist"9. 
5 In: Dorothea Forstner, Die Welt der christlichen Symbole, Innsbruck "1982, 293. 
6 Vgl. Meyers Enzyklopädisches Lexikon, Bibliograph. Institut Mannheim-Wien-Zürich 
1977, Bd. 21, 523. Grzimeks Tierleben gibt den Ursprung der Seidenzucht in China mit •vor 
rund viertausend Jahren" an (München 1969, 334: Stichwort •Schmetterling"). 
7 Jerönimo Graciän, Dilucidario del verdadero spiritu, in: Obras del P. Jerönimo Graciän, 
T. I, Kap. 22, El Monte Carmelo 1932. 
8 Deutsche und verständlicher angeordnete gekürzte Ausgabe (deutsche Erstübersetzung): 
Erika Lorenz, Francisco de Osuna, Versenkung. Weg und Weise des kontemplativen Gebets, 
Freiburg 1982, 100 f. 
'Ebd. 



Erika Lorenz 408 

Auch Teresa läßt den Schmetterling schon hier auf Erden ausschlüp- 
fen, um seelische Entwicklungen des Menschen darzustellen. Das Wach- 
sen der Raupe bedarf guter geistlicher Nahrung. Ist die Raupe aber groß 
und kräftig geworden, so kann sie sich einspinnen. Teresa sagt: •Man 
baut sich ein Haus zum Sterben. Dieses Haus müssen wir als Christus 
erkennen. Ich habe irgendwo gelesen oder gehört, daß unser Leben in 
Christus verborgen ist und daß wir sterben müssen, damit Christus in 
uns lebe. 

Auf, meine Töchter, gehen wir ans Werk und weben wir uns diese 
Hülle! Trennen wir uns von unserer Eigenliebe und unserem Eigenwil- 
len, von allem, was uns ans Irdische bindet! Sterbe, ja sterbe doch diese 
Seidenraupe, denn damit erfüllt sie, wozu sie geschaffen wurde. Dann 
werdet ihr Gott schauen und ganz eingehüllt sein in Seine Größe wie die 
Raupe in ihrer Puppe... 

Betrachten wir also, was aus der Raupe wird, wenn aus ihr, ganz in 
Gebet versenkt und der Welt abgestorben, ein weißer Schmetterling her- 
vorgeht. O Größe Gottes, wie herrlich geht eine Seele schon aus solcher 
kurzen Versenkung in Gott hervor, die nach meiner Erfahrung nie län- 
ger als eine halbe Stunde dauert. Wahrhaftig, die Seele erkennt sich 
selbst nicht wieder. Denkt doch nur an den Unterschied zwischen der 
häßlichen Raupe und dem schönen weißen Schmetterling! Sie kann sich 
gar nicht erklären, wie ihr soviel Gnade zufließt. Die Seele möchte ver- 
gehen und tausend Tode sterben, um den Herrn so zu preisen, wie es sie 
innerlich drängt." 

Durch diese Gottesvereinigung (nicht länger als eine halbe Stunde) er- 
fährt der Mensch bereits auf Erden etwas vom ewigen Leben - hier tref- 
fen sich die Auferstehungssymbolik des Basilius und die mystische Psy- 
chologie Teresas - und wird dadurch umgewandelt. 

Seit jeher waren die Menschen von den Wandlungsvorgängen, aus de- 
nen der Schmetterling entsteht, fasziniert. Die Griechen benutzten für 
den Schmetterling das gleiche Wort wie für die Seele. Das berühmte 
Märchen •Amor und Psyche" des Apuleius mag diese Zusammenhänge 
erhellen: 

Durch ihre Schönheit erregte Psyche, eine Königstochter, den Neid 
der Göttin Aphrodite. Ihr Sohn Amor (Eros) sollte sie mit seinen Pfeilen 
verderben. Aber der geflügelte Gott der Liebe entbrannte in Liebe und 
entführte sie in seinen unterirdischen Palast. Beider Glück stand jedoch 
unter der Bedingung, daß sie sich nur im Dunkeln begegnen durften. 
Psyche, von Neugier und Zweifeln geplagt, entzündet ein Licht. Nun 
muß Amor sie verlassen. Der verzweifelten Psyche werden harte, aber 
auch unerfüllbare Aufgaben übertragen. Doch der in ihrer Liebe Unbe- 



Mystische Schmetterlingskunde 409 

irrten wachsen Helfer zu, und selbst aus dem Hades gelangt sie auf die 
Erde zurück. Aber, nochmals ungehorsam, öffnet sie die verbotene Vase, 
um sich Götterschönheit anzueignen. Statt dessen strömt ihr Todes- 
schlaf entgegen. Amor weckt sie und bringt sie zum Göttervater Zeus. 
Der erbarmt sich ihrer tapferen Liebe und schenkt ihr Unsterblichkeit. 
Zum Zeichen erhält sie Schmetterlingsflügel und ist nun ihrem Gemahl 
ebenbürtig und ähnlich. 

Man erkennt in diesem griechischen Märchen den Glauben an die 
Unsterblichkeit der Seele. Aber es ist keine natürliche Unsterblichkeit, 
sondern eine von den Göttern geschenkte, die durch die Läuterung des 
Lebens hindurchgegangen ist. 

Ob in dieses Märchen nicht auch mystische Erfahrung eingeflossen 
ist? Z. B. orphische Mysterienkulte, die durch die Neupythagoräer in die 
kontemplative Theorie und Praxis des Christentums gelangten10? Auch 
Johannes vom Kreuz weiß, daß die •dunkle Nacht der Seele" in Wirk- 
lichkeit vom noch nicht ertragbaren göttlichen Licht (wie Psyche das 
Antlitz ihres Geliebten noch nicht ertragen konnte) verursacht wird und 
über stufenweise Läuterungen (die Arbeit der Psyche) bis ins Gefühl völ- 
liger Verlorenheit, bis in einen geistigen Tod geführt wird (Aphrodite 
schickt Psyche in den Hades). Am Ende aber wird die Nacht zum Licht, 
und aus der läuternden Liebesflamme geht ein auf ewig mit Gott geein- 
ter Mensch hervor. 

In der fünften Wohnung der •Inneren Burg" erfährt der Schmetter- 
ling Teresas eine solche Teilhabe am göttlichen Leben - doch nur für 
kurze Zeit: 

•Welch ein staunenswertes Wunder vollbringt hier Gott, da doch der 
kleine Schmetterling keinen Augenblick untätig sein kann und zugleich 
doch nie in seinem Leben so tiefe Ruhe und solchen Frieden erfuhr. Er 
weiß aber nicht, wo er sich niederlassen soll, denn er ist so von Gott er- 
griffen, daß nichts auf Erden ihn mehr befriedigt, besonders, wenn Gott 
ihm oft seinen Nektar zu trinken gibt. Aus jeder dieser Gebetsvereini- 
gungen geht er neu beschenkt hervor; das gemächliche Spinnen der 
Raupe kann er nicht mehr schätzen, denn inzwischen sind ihm Flügel 
gewachsen. Wie sollte denn jemand, der fliegen kann, noch Schritt für 
Schritt vorgehen wollen? Was auch immer er für Gott tun kann, er- 
scheint ihm, verglichen mit seinem Wunsche, als wenig. Der kleine 
Schmetterling fühlt sich also fremd hier auf Erden; er weiß nicht, wo er 
sich niederlassen soll. Wohin soll er fliehen, der arme Kleine? Es steht 
ja nicht in seiner Macht, zum Ausgangspunkt zurückzukehren, denn das 
10 Vgl. Roger Dragonetti, Le Manage des Arts au Moyen Age, in: Litterature et Musique 
(Kongreßbericht), Universität Brüssel 1982, 59. 



Erika Lorenz 410 

liegt ganz in Gottes Hand. O mein Gott, welche Leiden beginnen nun 
für die Seele! Wer hätte das gedacht nach so hohen Gnaden. Kurz, es 
zeigt sich, daß wir unser Kreuz zu tragen haben, solange wir leben. Und 
wer meint, er lebe nach diesen ersten Gnaden der Vereinigung immer 
noch in Heiterkeit und Ruhe, dem sage ich, daß er sie überhaupt noch 
nicht erfahren hat." 

Teresa also korrigiert die Schmetterlingsallegorie und läßt auch den 
ausgeschlüpften Schmetterling durch weitere Läuterungsmühen und 
Schmerzen hindurchgehen. Und erst am Ende, wenn sie den Schmetter- 
ling dem Tod übergibt, in der siebten Wohnung, kommt er zur Vollen- 
dung. •So hat denn schließlich der kleine Schmetterling seine Ruhe ge- 
funden und ist voll innigster Freude gestorben, weil Christus in ihm 
lebt." 

Der mystische Flug 

Teresas Schmetterling fliegt auf Gott zu und flieht vor Eigensucht, vor 
Sünde, vor der mangelnden Fähigkeit zur größeren Liebe. Der Flug des 
Schmetterlings ist Flucht. •Wohin soll er fliehen?" fragt die Heilige. Die 
Religionsphänomenologie kennt einen magischen Flug, der immer auch 
eine Flucht ist. Mircea Eliade zeigt, daß dieses Bild in den ältesten 
Schichten menschlicher Kultur zu finden ist: Flucht vor der Begrenzt- 
heit, Flucht vor dem Tod.11 

Für Teresa ist diese Flucht aus der Sündhaftigkeit ein Flug in die Frei- 
heit; und Freiheit ist für sie Kennzeichen der Vollendung. Es ist für sie 
Überstieg auf Gott hin, zu seiner Wesentlichkeit und Einfachheit, die 
nur der Liebe zugänglich sind. Dieser Flug ist zugleich voll Leid; er ent- 
spricht der Erfahrung der Heiligen von •gekreuzigt sein zwischen Him- 
mel und Erde"12. 

Vielleicht ist die Erfahrung des Flugs auch in einem Sprachgebrauch 
der Heiligen zu finden. Sie benutzt nämlich neben dem üblichen spani- 
schen Wort für Schmetterling, •mariposa", gern das Wort •palomica", 
das wörtlich •Täubchen" bedeutet, das aber auch für den kleinen grauen 
wie für jeden sehr kleinen Schmetterling benutzt wird. Teresas Vorliebe 
für Diminutiva wird hier spürbar. Aber ich vermute, daß ihr auch das 
Wort •Taube" (paloma) noch bewußt ist und sie damit die Nähe des 
Heiligen Geistes, der an Pfingsten in der Gestalt der Taube auf die Jün- 
ger herabkam, im Schmetterling, •palomica", erspürt. Sein Wirken aber 

11 Vgl. Mircea Eliada, Mythen, Träume und Mysterien, Salzburg 1961, 150f. 
12 Vida 20,11. 



Mystische Schmetterlingskunde 411 

ist immer auch Läuterung: Er macht den Sünder unruhig, damit er weiter 
zu Gott strebt; er wandelt den Menschen. 

M. Eliade unterscheidet zwischen magischem und mystischem Flug. 
Der magische Flug ist eine Flucht vor den natürlichen Begrenzungen 
und Übeln des irdischen Daseins; er geschieht gleichsam auf der Hori- 
zontalen des Diesseits. Der mystische Flug aber ist vertikaler Art; die 
Schwerkraft des eigenen Ich wird überwunden. Er meint nicht nur eine 
Flucht vor dem Tod, sondern eine ontologische Wandlung, die sich in 
der Aufhebung der Ich-Schwere ausdrückt. Der Mensch bricht in die 
Freiheit der Transzendenz durch, und von daher gelangt er zum unmit- 
telbaren Verstehen metaphysischer Wahrheiten13. •Er ist so von Gott er- 
griffen", sagt Teresa von flatternden Schmetterling. 

Teresa hat erfahren, daß dieser •Flug" nicht nur ein Bild ist für einen 
innerpsychischen Zustand. Sie kennt auch körperlich die Erfahrung des 
Leichtwerdens: •Meint ihr, es sei ein geringer Schrecken, wenn eine 
ganz vernünftige und ihrer Sinne mächtige Person spürt, wie ihr die 
Seele nach oben gerissen wird und, wie ich las, manchmal mit ihr auch 
der Körper? Ohne zu wissen, wohin, von wem und wie sie entführt 
wird? Denn zu Beginn dieser plötzlichen Bewegung gibt es noch keine 
Gewißheit, daß Gott am Werk ist."14 Mehrfach spricht Teresa die Frage 
der Leiblichkeit der Entrückungserfahrung (Levitation, Teresa nennt es 
auch •arrobamiento", Hinweggerissenwerden) an, die Paulus in seinem 
berühmten Bericht offen läßt; in ihrer Autobiographie äußert sie sich 
genauer darüber: •Manchmal schien mir der Körper ganz leicht zu wer- 
den, als habe er seine Schwerkraft verloren. Einige Male wurde das so 
stark, daß ich Mühe hatte, die Füße noch auf den Boden zu bekom- 
men."15 

In der •Inneren Burg" setzt sie die Akzente anders, vorsichtiger: •Um 
noch einmal auf diese plötzliche und heftige Bewegung der Seele 
(espiritu) zurückzukommen: Es ist, als verließe sie wirklich ihren Kör- 
per, und doch ist ja der Mensch, dem das geschieht, nicht tot. Es scheint, 
als habe der Mensch, der diese Erfahrung macht, sich in einer ganz an- 
deren Dimension befunden, die sich sehr von der unseren, in der wir le- 
ben, unterscheidet. Man läßt ihn dort ein überirdisches Licht erblicken, 
das sich später nach der Rückkehr auf die Erde mit keinen Mühen und 
Mitteln wiederherstellen läßt. In diesem Augenblick der Entrückung er- 
fährt er eine Zusammenschau so vieler Dinge, daß er auch nach jahre- 
langer Anstrengung des Vorstellens und Denkens nicht ein Tausendstel 

13 Mircea Eliada, a.a.O. (Anm. II), 149-154. 
14 6 Moradas 5,1. 
15 VidalQM. 



Erika Lorenz 412 

davon zusammenbringen könnte."1* Sie fragt sich immer wieder: Ob der 
Mensch wirklich aus seinem Körper herausgeht? 

Johannes vom Kreuz kommt in seinem •Geistlichen Gesang" bei der 
Erläuterung der •Taube" des Hohenlieds auf ähnliche Fragen zu spre- 
chen. Er deutet sie - entsprechend dem Schmetterling Teresas - als Sym- 
bol der Seele, die allerdings schon auf einer höheren Stufe der Mystik 
steht. Und dazu schreibt auch er: •Sehr gern verließe die Seele ihren 
Körper in diesem Geistesflug." Als Braut des Hohenliedes sagt sie zum 
göttlichen Bräutigam: •Deine göttlichen Augen erheben mich zum 
Fluge. In höchster Kontemplation trete ich aus mir heraus." Aber dann 
relativiert Johannes: •Es schien ihr, als entflöge sie dem Fleische."17 

Nach innen oder nach oben? 

Teresa fand es •ganz schön schwierig"18, über diese Dinge zu sprechen, 
und ich kann ihr nur beipflichten. Sie nimmt darum, wie aller mysti- 
scher Ausdruck, ihre Zuflucht zu Bildern. Das Bild der Sonne, das den 
Aufbau ihrer Seelenburg von Anfang an prägte, dient ihr auch zum Ver- 
ständnis der sich Begriffen widersetzenden Erfahrung: •Oft habe ich ge- 
dacht, es sei wie mit der Sonne dort oben am Himmel. Ihre Strahlen 
sind so kraftvoll, daß sie schnell bei uns ankommen, während die Sonne 
selbst bleibt, wo sie ist. Ich meine, daß Seele und Geist sich zueinander 
ebenso verhalten wie die Sonne zu ihren Strahlen. Die Seele bleibt an ih- 
rem Platz, aber durch die Wärmeenergie, die von der wahren Gnaden- 
sonne ausgeht, vermag ihr oberster Teil sich zu übersteigen. Im Grunde 
weiß ich nicht, was ich da rede, aber es ist doch wirklich so, daß sich im 
Innern mit der Schnelligkeit einer abgefeuerten Gewehrkugel ein Flug 
erhebt - ich finde hierfür keine andere Benennung als Flug -; denn die 
Bewegung ist, wenn auch geräuschlos, doch so eindeutig, daß in keiner 
Weise von einer willkürlichen Behauptung die Rede sein kann."19 

In diesem Bild überlagern sich zwei Vorstellungen: der Weg zur 
Mitte, der aber ebenso wie bei Johannes vom Kreuz und seinen Vorgän- 
gern auch ein Aufstieg ist. Mir scheinen zwei mystische Grundvorstel- 
lungen, die das Gleiche meinen, ins Spiel zu kommen, nämlich die der 
Seelenspitze (apex mentis) und die des Urfeuers mit dem Seelenfunken 
(scintilla animae). Apex mentis stammt aus der Stoa, wird aber vom 
Neuplatonismus ausgearbeitet. •Spitze" weist hin auf ein höchstes Ver- 

16 6 MomdasSJ. 
17 Cäntico Espiritual 13,8 und 13,2. 
18 6 Moradas 5,8. 
" Ebd., 5,9. 



Mystische Schmetterlingskunde 413 

mögen des Menschen. So entspricht er als Mikrokosmos dem Makro- 
kosmos, an dessen Spitze der immaterielle, transzendente Gott seine 
Strahlen kegelförmig in die immer dunkler und materieller werdende 
Welt hinabsendet. Stoischer Herkunft ist auch das andere Bild der Ur- 
sonne, die im Mittelpunkt des Kosmos (nicht an seiner Spitze) steht und 
von der die Seele als abgespaltener Funke gedacht ist. Auch hier ist der 
Mensch ein Mikrokosmos, denn dieser Funke glüht in seinem innersten 
Herzen und wird von der Mystik als das eigentliche Organ oder der Ort 
der Gottvereinigung vorgestellt20. In Teresas •Innerer Burg" geht die 
Seele von außen nach innen, wo sie sich mit dem Zentrum, mit der 
Sonne, vereint. •Ich dachte darüber nach, wie es wäre, wenn aus der 
Glut des großen Kohlenbeckens, das mein Gott ist, ein Funken absprin- 
gen und in meine Seele fallen würde", sagt sie mit einem Alltagsgleich- 
nis. •Ist dieser Funke erst einmal in der Seele, so wird er von Gott selber 
angefacht, auf daß ein Feuer aus ihm erwächst."21 

Die beiden sich überlagernden Bilder der Spitze und Mitte geben 
einen Erfahrungskonflikt Teresas wieder. Er findet sich schon in Osunas 
•Tercer Abecedario Espiritual". Er fragt, was besser für die Seele sei, 
sich selbst zu übersteigen oder sich in ihr Inneres zu versenken. Teresa 
bezieht sich hierauf in ihrer •Vierten Wohnung", indem sie erklärt: •Es 
heißt zum einen, die Seele gehe in ihr Inneres ein, zum andern aber 
auch, sie übersteige sich selbst. Ich vermag mit solchen Reden nichts zu 
erklären, halte es auch nicht für gut. Ihr werdet mich schon verstehen, 
wenn ich auf meine Weise die Erklärung versuche."22 Osuna befürwortet 
die Versenkung ins Innere, nicht nur weil das •leichter ist", sondern weil 
das Übersteigen (Spitze) sich •als Folge der Versenkung" (Mitte) ein- 
stellt und aus ihr •reiner und geistiger hervorgeht"23. Auch Teresa ent- 
scheidet sich für die Mitte, wenn sie von einem Nach-innen-gezogen- 
werden spricht, das sie bald dem lockenden Klang einer Hirtenflöte, 
bald einem lieblichen Duft vergleicht, •der die ganze Seele durchdringt, 
und meist hat auch der Körper daran teil". Aber zugleich warnt sie vor 
Fehlvorstellungen: Man könne, schreibt sie, Gott im Innern nicht da- 
durch finden, daß man an ihn denkt und ihn sich vorstellt, wenn auch 
das eine gute Meditation sei, die auf einem wahren Fundament ruhe. 
Aber dieses unwiderstehliche Nach-innen-gezogen-werden können wir 
selbst nicht machen; Gott ist der Aktive. Der Duft kommt wie von Räu- 

20 Vgl. Endre von Ivänka, Apex mentis, in: Zeitschrift für katholische Theologie 72 (1950) 
129-176, sowie F. König, Religionswissenschaftliches Wörterbuch, Freiburg 1956. 

21 6 Moradas 2,4 und 4,3. 
22 4 Moradas 3,2. 
23 Erika Lorenz, Francisco de Osuna, a.a.O. (Anm. 8), 91. 



Erika Lorenz 414 

cherstäbchen, die man auf ein Kohlenbecken legt24. Dieses Gleichnis 
zeigt die Nähe ihrer Flugsymbolik zum Feuer. Strebt doch auch die 
Flamme himmelwärts. 

Das Symbol der Flamme und des Vogels Phönix 

Ein Jahr vor der Niederschrift ihrer •Inneren Burg", nämlich 1576 in Se- 
villa, wo Teresa bei ihrem Pater Graciän weilt, spricht sie vom Geistes- 
flug als ein •ich weiß nicht, wie ich es nennen soll". Aber sie versucht 
dann doch eine Erklärung: •Mir scheint, daß Seele und Geist eins sein 
müssen. So wie aus einem niederen Feuer plötzlich eine gewaltige 
Flamme hervorschießen kann, weil die Möglichkeit dazu da ist, auch 
wenn dabei das Feuer Feuer bleibt, so kann auch die Seele, die auf die 
Verbindung mit Gott angelegt ist, in großer Schnelligkeit etwas unsag- 
bar Zartes hervorbringen, das in die höchste Spitze aufsteigt und vom 
Herrn dorthin gelenkt wird, wo Er es haben will. Anders kann man es 
nicht erklären, und es scheint sich um einen Flug zu handeln, ich finde 
dafür keinen anderen Vergleich."25 Neben dem Flug der •palomica" be- 
nutzt Teresa jetzt das Symbol der Flamme, das Hauptsymbol ihres Or- 
denssohnes Johannes vom Kreuz. In seinem Werk ist die Flamme läu- 
ternd-schmerzhaft zu Beginn, lieblich-sanft am Ende. Das Brennen wird 
zum Licht. 

Auch bei Johannes brennt die Flamme einerseits im Innern der Seele. 
In einem Gedicht, das er seinem letzten Werk voranstellt, sagt er in den 
ersten Versen: 

O Flamme lebendiger Liebe, 
die zärtlich mir versehret 
in tiefster Seele die geheime Mitte! 

Es gehört aber auch zur Natur der Flamme, sich gen Himmel zu recken, 
als ein Aufflammen der Liebe, die vom Heiligen Geist bewirkt wird. Die 
Flamme lebendiger Liebe ist ja wie die Taube das Symbol des Heiligen 
Geistes. In der Stoa ist sie auch ein Symbol der Vereinigung. Ähnlich 
schreibt der heilige Johannes vom Kreuz: •Und das ist das Wirken des 
Heiligen Geistes in der zu Liebe gewandelten Seele, daß ihre inneren 
Akte ein Lodern sind, ein Aufflammen der Liebe, dem sich alles Wollen 
und Fühlen anschließt, so daß die Seele eins wird mit jener Flamme und 
aufs äußerste liebt."2* 

24 4 Moradas 2,5-6. 
25 Cuentas de Conciencia 54,9. 
26 Llama de Amor viva 1,3. 



Mystische Schmetterlingskunde 415 

Deutlicher noch als in der Heiligen Schrift wird die symbolische Ver- 
bindung von Taube (Vogel) und Flamme in der Phönixsage. Die Ägyp- 
ter dachten den Vogel als geflügelte Sonnenscheibe, Auch Herodot, Ta- 
citus und Plinius erwähnen ihn. Mit ihm verband sich die Erneuerungs- 
vorstellung aus der Asche; eine andere Überlieferung glich ihn dem 
Schmetterling an, da man meinte, auch der Phönix entstehe aus einer 
Art Wurm27. 

Etwa alle fünfhundert Jahre baut sich der Phönix ein Nest im Wipfel 
des höchsten Baumes. Es besteht ganz aus Dufthölzern und wird von 
der glühenden Sonne entzündet, wobei der Phönix durch Flügelschlagen 
den Brand zur lodernden Flamme entfacht. Aus dieser Asche entsteht 
der neue Phönix. - Das christliche Mittelalter verwendet eine mannigfal- 
tige Symbolik des Vogels Phönix, die bald auf Christus, bald auf die 
Jungfrau Maria und bald auf die menschliche Seele im Fegefeuer bezo- 
gen ist. 

Auch bei den Karmeliten Teresa und Johannes kommt der Phönix 
vor. So schreibt z. B. Teresa: •Wenn die ganze Seele verbrannt ist wie ein 
Vogel Phönix, wird sie gänzlich neu."28 Und im •Geistlichen Gesang" 
des Johannes lesen wir: •Die Seele verbrennt im Feuer und in der 
Flamme der Liebe so, daß sie sich darin zu verzehren scheint. Die Liebe 
läßt sie aus sich heraustreten und sich gänzlich erneuern und in eine 
neue Seinsweise übergehen. Sie gleicht dem Vogel Phönix, der verbrennt 
und wiedergeboren wird."29 

Verbrennen aus Liebe 

Der verbrennende Phönix, aus dem eine geläuterte Seele hervorgeht, ist 
Teresas Schmetterling, der sterben muß, damit Christus in uns lebe. Te- 
resas Allegorie ist komplexer, als es auf den ersten Blick scheinen mag. 
Das geflügelte, mehr dem Himmel als der Erde zugehörige Wesen ist 
ebenso Unsterblichkeitssymbol, wie es in der Flamme sterben muß. Sein 
Flattern ist dem Flackern des Feuers verwandt; dieser Schmetterling, 
der in der Flamme verbrennt, ist (wird) selber Feuer, (Ähnlich sieht 
schon Johannes in der Taube sowohl die menschliche Seele wie den 
Heiligen Geist und läßt im Feuersymbol beide sich vereinen.) 

Der in der Flamme verbrennende Schmetterling erscheint als Ver- 
gänglichkeitssymbol schon in der Bhagavadgita30. Die Azteken dagegen 

27 Dorothea Forstner, a.a.O. (Anm. 5), 233. 
28 6 Moradas 4,3. 
29 Cäntico 1,17. 
30 11,29-34. 



Erika Lorenz 416 

kennen die Unsterblichkeitsallegorie: Die Seelen gefallener Krieger wer- 
den als Schmetterlinge gedacht, wobei das geflügelte Wesen aber auch 
die Sonne bedeutet, was wieder der Feuersymbolik des periodisch ster- 
benden und auferstehenden Phönix entspricht. •Aurea Mariposa" nennt 
ein aztekisches Gedicht den Schmetterling, goldener Schmetterling, und 
die Goldfarbe erinnert an Feuer und Sonnenaufgang31. 

Aber auch Teresa bringt in ihrer Autobiographie das Bild des verbren- 
nenden Schmetterlings: Sie spricht nicht nur von den ruhelosen und lä- 
stigen Nachtfaltern, sondern sie erläutert dieses Bild auch, indem sie 
von dem •lästigen kleinen Schmetterling Erinnerung" schreibt, •der sich 
seine Flügel verbrennt"32. Sie meint damit vergangene Gebetsstufen, an 
die sich die Seele nicht mehr erinnern kann, wenn sie wirklich von Gott 
ergriffen ist. Sie denkt dabei an das Wort des heiligen Paulus, der in den 
dritten Himmel entrückt wurde und der im Galaterbrief schreibt, daß 
nicht mehr die Seele lebe, sondern Christus in ihr. Sie empfängt dieses 
Wort visionär als •innere Ansprache", der Gott die Erklärung hinzufügt, 
die Seele müsse sich ganz auflösen, um in ihn eingehen zu können. Die 
Heilige erläutert: •Da sie nicht begreifen kann, was sie erfährt, ist es ein 
verstehendes Nichtverstehen."33 Johannes vom Kreuz schreibt im An- 
schluß an dieses Wort eines seiner schönsten Gedichte, dessen Refrain 
lautet: 

Ich ging ein ins Unbekannte, 
konnte das Bekannte missen 
in dem wissenden Nichtwissen.34 

Johannes vom Kreuz bringt den Schmetterling nur im •Aufstieg zum 
Berge Karmel" als Symbol des Verbrennens: •Wenig helfen dem kleinen 
Schmetterling seine Augen, da er vom Licht geblendet direkt ins Feuer 
fliegt."35 

Bei Teresa gibt es noch eine weitere Bedeutung des Wortes •Schmet- 
terling"; sie nennt so nämlich ihre •unbeschuhten" Nonnen. Im Gegen- 
satz dazu sind die •Beschuhten" die Nachtvögel - so jedenfalls ein 
Deckname in ihren Briefen. Vielleicht will sie damit ausdrücken, daß sie 
zwar flugfähige Wesen sind, die jedoch im Dunkeln leben. •Dunkles 
Gelichter", könnte man heute sagen. Während die Schmetterlinge, wie 
sie ihre Nonnen nennt, im Lichte schweben, dem Himmel schon nah, 
aber doch auch noch mit der Unruhe und irdischen Unerfülltheit ihres 
Schmetterlings-Flatterns behaftet. 
31 Angel M. Garibay, La literatura de los Aztecas, Mexico 1964, 59. 
32 Vida\Z,lA. 
33 Ebd.: •es no entender entendiendo." 
34 Gedicht •Entreme donde no supe". 35 Subida del Monte Carmelo 8,3. 



Mystische Schmetterlingskunde 417 

Wo und wie auch immer Teresa das Schmetterlingssymbol verwendet, 
gemeinsam ist allen Bildern das In-Liebe-Vergehen, das heißt das stän- 
dige Wachsen der Liebe, das die falschen Verhaftungen und Egoismen 
austreibt. Der Tod des kleinen Schmetterlings wird nicht von Trauer be- 
gleitet, sondern von •innigster Freude". 

Der •Samen" des Schmetterlings 

Aber diese Liebe hat verschiedene Aspekte oder Möglichkeiten. In der 
•fünften Wohnung" verwendet Teresa das Schmetterlingsbild in einer 
das bisher Dargelegte überschreitenden Weise: •Ich möchte wieder zum 
Schmetterling zurückkehren. Er hinterläßt wieder Samen für andere Sei- 
denraupen, dann stirbt er für immer. Ich spreche von Samen, weil ich 
meine, daß Gott keine Gnade vergeblich gibt, so daß, was schon uns 
selbst nicht helfen kann, doch anderen hilft. Denn solange die Seele im 
Guten verbleibt, wird sie anderen Seelen nützen und ihnen von ihrer 
Wärme abgeben. Und auch wenn ihr das Leben schon entweicht, 
möchte sie doch, daß andere durch sie die Gnade Gottes erkennen und 
Ihm darum in Liebe dienen." Hier kommt das zum Tragen, was man in 
der Tradition •Stellvertretung" oder, moderner, •Solidarität" genannt 
hat. Teresas Gottesliebe entwickelt sich zur immer vordringlicher wer- 
denden Nächstenliebe, wie Pater Sudbrack in seinem Buch •Erfahrung 
einer Liebe" dargestellt hat. 

Ein Jahr vor ihrem Tode schreibt Teresa in einem Bericht über ihre in- 
nere Erfahrung (und dieser Text ist wenig bekannt): •O könnte ich doch 
die innere Stille und Ruhe meiner Seele erklären! Sie ist ihrer Seligkeit 
in Gott so sicher, daß es scheint, als besäße sie sie bereits, auch wenn sie 
sie noch nicht spürt. Die Seele hat verstanden, daß seine Majestät am 
besten weiß, was sie benötigt, und ist dem Interesse an sich selbst so 
fern, daß alle Wünsche und Bußakte nur noch flüchtig und kraftlos sind. 
Die bildhaften Visionen haben ganz aufgehört. Aber die bildlose, unmit- 
telbare Erkenntnisvision der Heiligen Dreifaltigkeit mit der Menschheit 
Christi ist zum Dauerzustand geworden. So ist es fast immer, außer in 
den Zeiten, in denen die schwere Krankheit mir sehr zusetzt." (Teresa 
starb an einem Krebsleiden.) •Denn manchmal will Gott, daß ich ganz 
ohne inneren Trost leide. Aber nie, auch nicht in einer ersten Regung, 
möchte mein Wille etwas anderes, als daß Gottes Wille geschehe. Diese 
Hingabe in mir ist so stark, daß Tod und Leben bedeutungslos werden, 
ausgenommen die kurzen Augenblicke, in denen ich Gott schauen 
möchte. Aber dann wird das Bewußtsein der Gegenwart der drei göttli- 
chen Personen so stark, daß alles Leiden der relativen Gottesferne zu- 



Erika Lorenz 418 

rücktritt und nur noch der Wunsch bleibt, nach Seinem Willen zu leben, 
Ihm immer besser zu dienen und Ihm, wenn möglich, eine weitere Seele 
zu gewinnen, die Ihn durch meine Vermittlung liebt und preist. Dieses, 
auch wenn mir dafür nur wenig Zeit gegeben ist, bedeutet mir mehr als 
alle Herrlichkeit des ewigen Lebens."36 

Teresas Freund und Beichtvater, Pater Jerönimo Graciän de la Madre 
de Dios, stellt in seiner Erläuterung des Schmetterlingsgleichnisses ge- 
rade die Nachkommenschaft in den Mittelpunkt, für die der Falter sein 
Leben läßt. Es sind die Mitmenschen, die für Gott zu gewinnen er als 
seine Lebensaufgabe ansieht. Für ihn ist der weiße Schmetterling •ein 
trauriger kleiner Falter, der flattert und kreist, weil er weder weiß, wo er 
ausruhen könnte, noch was er tun soll, denn nichts befriedigt ihn". Die- 
ses scheint eine Paraphrase der teresianischen Texte zu sein, aber Pater 
Graciän gibt der Unruhe eine spezifische Deutung: Sein Schmetterling 
ist traurig über •die zahllosen Seelen, die verlorengehen", wobei er so- 
wohl an die Indios in Amerika denkt wie an das blühende Sektenwesen 
seiner Zeit, das er als Seelsorger vor allem in, wie er schreibt, •Frömmig- 
keitsübungen von falschem Geiste geleiteten Frauen" kennengelernt hat. 
Seine Ausführungen über den Schmetterling sind noch realistischer als 
die Teresas. Er sagt, daß der Schmetterling in Christus sterbe, •wenn er 
aus seinem Innern zahllose Eierchen hervorgehen ließ, Samen späterer 
Raupen"37. Für Pater Graciän löst sich der Schmetterling gewisserma- 
ßen in seine Eier auf, geht in sie über. Die mystische Einheit der Kirche 
in Jesus Christus wird angedeutet. 

Graciäns Apostolat hat ihm viel Feindschaft im Orden eingebracht. 
Nach dem Tode Teresas wurde auch bei den Männern (durch Nicolas 
Doria) eine Richtung stark, die isoliert der Kontemplation leben wollte. 
Graciän dagegen entsandte noch zu Lebzeiten Teresas, nämlich 1582, 
die ersten Missionare des unbeschuhten Ordens in den Kongo, nach An- 
gola, Guinea und bald auch nach Amerika. Er sah es als seine Verant- 
wortung an, •Milliarden von Seelen zu retten", wie er in erdumspannen- 
der Liebe sagte. Ihm ist das Sterben des Schmetterlings, dieses völlige 
Aufgehen für den Nächsten zugleich auch •restlose Einung und Ruhe 
im geliebten Christus". Direkter noch als Teresa verbindet Graciän die 
Faltersymbolik mit dem ekstatischen Entrückungserlebnis des Paulus, 
das von Teresa im Geistesflug angesprochen wurde. Auch für Paulus 
sind Christusmystik und Apostolat letztlich dasselbe. Teresa trennt stär- 
ker; der Geistesflug meint die direkte mystische Erfahrung; die Meta- 

36 Cuentas de Conciencia 66, Mai 1581. 
37 Jerönimo Graciän, Dilucidario, a.a.O. (Anm. 7), 91. 



Mystische Schmetterlingskunde 419 

morphose des Schmetterlings bildet dagegen eher die psychische Reak- 
tion auf solche Erfahrungen. 

Gott läßt wachsen 

In ihrem fein ausgeführten Bilde ist noch ein weiteres Symbol verbor- 
gen: das der Pflanze. Es scheint mir weder Unkenntnis noch Prüderie 
ihrer Zeit zu sein, wenn Teresa nicht von den •Eiern", sondern von den 
Samen des Schmetterlings schreibt und sie mit einem Pfefferkorn ver- 
gleicht. Wer denkt dabei nicht an das biblische Bild vom Senfkorn, aus 
dem das Himmelreich erwächst? Oder an Jesu Gleichnis vom Getreide- 
korn, das sterben muß, damit aus ihm neue Frucht erwachse. Schon in 
den Upanishaden heißt es vom Selbst: •Kleiner als das Reiskorn ist das 
Selbst, kleiner als ein Gerstenkorn, kleiner als ein Senfsamen, kleiner als 
ein Hirsesamen, ja kleiner als der Kern des Hirsesamens. Und doch 
auch wieder ist dies Selbst, im Innersten meines Herzens wohnend, grö- 
ßer als die Erde, größer als der Himmel, ja größer als alle Welten."38 

Die Religionswissenschaft zeigt, daß die Symbolik der hochwachsen- 
den Pflanze, etwa des Baumes, keine andere ist als die des magischen 
Fluges. Auch der Baum wächst empor und reicht in jene als transzen- 
dent empfundenen Regionen des Himmels, zu denen Schmetterling, Vo- 
gel und Flamme emporstreben. Mircea Eliade berichtet in einem Kapi- 
tel über den magischen Flug auch von einem bekannten Wunder des 
Buddha, das dieser im Garten des Königs Pasenadi vollbrachte: er läßt 
einen Mangokern eingraben, wäscht sich die Hände über der Stelle, und 
in wenigen Augenblicken wächst ein Mangobaum von fünfzig Ellen em- 
por, der mit Blüten und Früchten bedeckt ist39. Dennoch, gerade im 
Blick auf religionswissenschaftliche Parallelen, wird das Besondere des 
teresianischen Schmetterlingssymbols deutlich. Kein natürlich angeleg- 
tes Selbst, keine Technik, keine Begabung führt den Menschen ins Heil. 
Auch der mit Flügeln begnadete, im Lichte schwebende Schmetterling 
vermag es nicht zu erreichen. Die Heilsmöglichkeit des Menschen liegt 
nicht einfach in seiner Natur, sondern in der Nachfolge Christi, in je- 
nem Heranwachsen des inneren Christus zur Reife, die das Sterben des 
•alten Adam" zur Voraussetzung hat. Ein gewiß schwerer und harter 
Weg. Aber auch ein Weg, auf dem der Seele Flügel wachsen. 

Teresa meint mit ihrem Schmetterling, diesem Bild des •Stirb und 
Werde", jene alles übersteigende christliche Normalität, die Karl Rah- 
ner so ausgedrückt hat: 

38 Ebd., 98. 
39 Yoga (Magischer Flug), Frankfurt 1977, 338. 



Gabriele Schuth 420 

•Es ist dem Christen verboten (einziges Verbot, das ganz ernst genom- 
men werden muß), sich mit weniger als der unendlichen Fülle Gottes zu 
begnügen, sich im Endlichen endgültig glücklich anzusiedeln oder in 
seiner Enge zu ersticken, frevelhaft bescheiden zu meinen, Gott könne 
im Ernst diese tausend Bedingtheiten endlicher Kreatur nicht ernst neh- 
men. Die Welt hat nicht nur im Menschen begonnen, zu sich selber zu 
kommen (meinetwegen auch anderswo), sondern Gott hat schon begon- 
nen, zum Menschen zu kommen und der Mensch zu Gott."40 

40 Karl Rahner, Warum bin ich ein Christ?, in: Didaskalia (Deutsch/Portugiesisch), Vol. XI 
(1981) 243. 

Die Süße Gottes 
Zur Sprache der religiösen Erfahrung 

Gabriele Schuth, Haltern 

Bisweilen werden Menschen getroffen von der Attraktivität Gottes, erle- 
ben den Vorgeschmack vollkommener Erfüllung. 

Vieles verändert sich dann: Sie werden von Aufbruchssehnsucht um- 
getrieben und finden sich sogleich in einem Dilemma. Eindrücke von 
Lebens- und Gotteserfahrung brauchen, um fruchtbar zu werden, leben- 
dige Sprache. Zwischen der wachsenden Sensibilität für die Bereiche 
des Seelisch-Leiblichen und den Möglichkeiten, sie in angemessene 
Worte zu fassen, klafft heute ein tiefer Graben. Akademische Wissen- 
schaft von Gott', ihre vornehmlich auf den Verstand zielende Sprache 
wird instinktiv gemieden. Diese Art, über Gott, Glück und Heil zu re- 
den, wird als zersetzend empfunden, manch einem verdunkelt sich dabei 
das Licht, das er so klar zu sehen glaubte. Von Kindheit an werden reli- 
giöse Phantasie und Wahrnehmungsfähigkeit geprägt von einer Sprache 
voller lebensferner Klischees - Gitter, die später kaum mehr zu durch- 
brechen sind. 

Rufe nach einer /Theologie der Zärtlichkeit' signalisieren den Man- 
gel: Gott leibhaft und ganz und gar finden, im sinnlichen Begegnen 
einen Raum stärkender Intimität entstehen lassen. - Doch wie geschieht 
das? - Vor allem: Welche Sprache hilft dazu? 




