
Wo ist die •Kirche der Armen"? 
Erfahrungen an der Basis in Brasilien 

Ursula Adams, Münster 

Im Sommer 1983 besuchte ich zusammen mit einer befreundeten Sozial- 
arbeiterin zum dritten Mal Brasilien, wo wir Verwandte und Freunde 
haben. Wiedersehen in einem liebgewordenen Land stand auf dem Pro- 
gramm, aber zugleich bestand Einverständnis, daß wir vor allem den Ar- 
men nachgehen wollten. Seit 20 Jahren arbeiten wir mit und unter rand- 
ständigen Armen unseres Landes: in sozialen Brennpunkten der Stadt 
Köln und unter Stadtstreichern in Münster. Bei diesem Dienst bemühen 
wir uns, den Abstand zwischen denen, die wir als die Armen unseres 
•reichen" Landes kennen und lieben gelernt haben, und der übrigen 
Kirche zu verkürzen. Wir erhoffen uns davon, daß sie sich einmal als 
solche erfahren dürfen, wie ein Papst die Armen einst bezeichnet hat, als 
•die Schätze der Kirche". Bescheidene Erfahrungen in dieser Richtung 
durften wir schon sammeln. 

Als wir uns auf unsere dritte Brasilienreise vorbereiteten, erwarteten 
wir, in den Favelas würden wir sie finden, die Kirche unter den Armen, 
die Kirche •an der Basis" und ebenso unter den Landarbeitern im Inne- 
ren des Landes. Was wir gelesen hatten über •Theologie der Befreiung", 
die •neue Volkskirche" und Basisgemeinden, das hörte sich vertraut an 
für uns. Unsere Bemühungen unter den Obdachlosenfamilien (•Favelas 
in der Bundesrepublik") und unter den •Vagabundos" in der Stadt, be- 
schränken sich ja nicht auf soziale Arbeit, sondern schließen die Evan- 
gelisierung der Menschen ein. Die Sakramente und vorbereitende und 
begleitende Gespräche hierfür sind ein wichtiger Teil der Arbeit. Prie- 
ster, die unsere Arbeit unterstützen, feiern gelegentlich unter diesen Ar- 
men Eucharistie. Dann bereiten wir die Gottesdienste gemeinsam mit 
den Obdachlosen und Vagabundos vor. 

Bei uns zu Hause werden unsere Bemühungen um eine Verbindung 
von sozialer und pastoraler Arbeit unter Obdachlosen und Stadtstrei- 
chern oft als •Basisgemeinde" bezeichnet. Mit diesem Wort wird Aner- 
kennung verbunden. Wir mögen dies nicht sehr, denn uns geht es mehr 
um die Inhalte unseres Dienstes als um die Zuordnung zu neuen theolo- 
gischen Begriffen und Einordnung in ideologisch außenstehende Klassi- 
fizierungen. 



Ursula Adams 426 

1963, bei dem ersten Besuch in Brasilien, war von dergleichen noch 
nicht die Rede. Ich lernte sozial und pastoral engagierte Laien und Prie- 
ster - auch Bischöfe - kennen, die unverdrossen versuchten, in das Meer 
der Armut und Unterentwicklung, sowohl in den Städten als auch in 
dem riesigen Innenland, wenigstens Tropfen aus der Quelle zu mischen, 
aus der allen Menschen das Heil verkündet ist (Apg 4,12; Mt 10,8f)- 

Damals wußten wir noch nichts von den hochfliegenden Ideen und 
radikalen Forderungen der marxistisch beeinflußten Sozialwissenschaf- 
ten, die zu jener Zeit in den USA und in Europa entwickelt wurden. Was 
ich damals gesehen und erlebt habe: in einer Favela in Rio de Janeiro, 
in Missionsgebieten im Mato Grosso, im Amazonasurwald und in den 
Trockengebieten des Nordostens, das habe ich aufgeschrieben und wei- 
tergegeben. Kaum einer von denen, die bei uns für den Dienst unter Ar- 
men eingesetzt sind, hat sich dafür interessiert. - Mir genügte es, daß ich 
aus diesen ersten Begegnungen viel lernen konnte. 

Als wir 1969 nach Brasilien kamen, haben wir staunend die zahlrei- 
cher gewordenen Bemühungen in den Favelas miterlebt. Für unseren 
schriftlichen Bericht interessierten sich anschließend einige Fachleute 
der Sozialarbeit, Kollegen aus der Arbeit unter sozialen Randgruppen. 
Insgesamt trafen wir auf wenig Verständnis, denn was uns so beein- 
druckt hatte, hielten andere für kleinkarierte Barmherzigkeit. Es war da- 
mals die Zeit der Studentenunruhen. Wir gerieten in harte Auseinander- 
setzungen mit Vertretern marxistischer Gesellschaftstheorien, -Philoso- 
phien und entsprechender Menschenbilder, weil unsere Bemühungen 
um kleine Schritte der Verbesserung im Leben der Armen abqualifiziert, 
ja bekämpft wurden. Damals wurde über die Existenz von Armut und 
Randständigkeit eine Generalhypothese ausgebreitet, die lautet: Die Ge- 
sellschaft ist schuld hieran... Bis heute wird über diese gestritten. Da- 
mals wie heute steht immer wieder die nüchterne Anfrage im Raum, ob 
es den Armen eigentlich nützt, wenn sie erfahren, daß •die Gesellschaft 
schuld ist"? Aber hilft es weiter, wenn Arme und ihre Helfer erfahren, 
daß •die Gesellschaft immer ihre Sündenböcke braucht", weshalb sie 
diese Rolle übernehmen müssen? Die modernen Erklärungsversuche für 
die Existenz von Armen sind ebenso zeitlos treffend wie unpraktisch, 
was die Frage nach der Handlungskonsequenz anbelangt. Am Ende 
blieb auch damals die Bilanz: Die Armen wurden noch ärmer, denn die 
Streitenden fühlten sich dispensiert, praktisch zu helfen. 

Wir waren nicht darauf vorbereitet, 1983 in Brasilien erneut in die 
Auseinandersetzungen mit marxistischen Theorien zu geraten. Hier 
heißt das Feindbild heute: •die Kapitalisten", •die Multis" oder einfach 
•die Reichen". Wir sind Priestern begegnet, die sich ausschließlich zum 



Wo ist die •Kirche der Armen"? All 

Ziel gesetzt hatten, die Armen von diesen Feinden zu befreien. Ange- 
sichts des buchstäblich himmelschreienden Elends in diesem Land muß 
es gewiß Menschen geben, die verantwortlich auf die Suche gehen, die 
Ursachen und auch die Schuldigen für diese Verhältnisse ausfindig zu 
machen. Die Kirche muß sich hierbei führend einsetzen. Das betonen 
die Päpste nicht erst seit der Enzyklika •Quadragesimo anno" (1931) 
und bis heute. Aber es kann nicht genügen, sich die Überwindung von 
Armut •zum Ziel" zu setzen. Frohe Botschaft muß für die heute Leben- 
den heute erfahrbar werden. Und dazu gehört eine umfassende Pastoral. 

Wir können die Priester nicht verstehen, die sich bewußt dispensieren 
von ihrem Auftrag als Spender der Sakramente und Verantwortliche für 
die Diakonie, für die Hilfe hier und heute, dabei aber Priester der Kir- 
che bleiben wollen. Wenn wir über unsere Gespräche mit manchen poli- 
tisch engagierten Priestern nachdenken, dann fällt es schwer, sich be- 
wußt zu bleiben, daß man Menschen vor sich hat, die sich der Verkündi- 
gung des Evangeliums verschrieben haben. Der Sprachstil, die ideolo- 
gisch gefärbte Ausdrucksweise lassen eher an Parteiversammlungen als 
an religiöse Themen denken. 

Von •Partei" ist in solchen Gesprächen viel die Rede. Einig sind wir, 
wenn es schlicht heißt: Partei für Arme. So verstehen auch wir uns. Vor- 
sicht ist allerdings geboten, wenn das Wort im Sinne der Gerichtsspra- 
che gemeint ist: Partei für..., denn das wirft sogleich die Frage auf:...ge- 
gen wen? Wer Partei ergreift vor Gericht, ist einseitig, hat immer einen 
Feind. Von ihm ist bei solchen Gesprächspartnern mehr die Rede als 
von denen, für die gestritten werden soll. •Gegen die Reichen", das ist 
in Brasilien ein Programm von revolutionärer Aussagekraft. 

Freilich ist dies durchaus nicht überall so zu hören. Im Inneren dieses 
Landes, das die Ausmaße eines Kontinents hat, gerieten wir in eine ganz 
andere Welt. Das war in Acre, dem nordwestlichsten Bundesstaat. Hier 
wußte man zwar von den neuen Theologien, hielt sie aber für unbrauch- 
bar für die praktische Alltagspastoral, die hier unter äußerst schwierigen 
Lebensbedingungen erbracht wird. 

Für diese Einstellung zahlen die Missionare einen hohen Preis. So un- 
terhalten sie in Manaus, wo die Priesteramtskandidaten ihren Studienort 
haben, eine Wohngemeinschaft mit einem eigenen Regens und Spiritual. 
•Wir brauchen Priester, die geistlich gebildet sind und wirklich Philoso- 
phie und Theologie studiert haben. Die Soziologie sollen sie anderen 
überlassen", meinte ihr Bischof Heinrich Ruth in einem Gespräch. 

Vereinzelt trafen wir solche Einstellungen sogar in den Millionenstäd- 
ten Rio de Janeiro und Brasilia. Da waren Priester und Laien, die wider 
alle •bessere (politische) Einsicht" mitten in den besonders menschen- 



Ursula Adams 42g 

reichen Elendsgebieten in den Randzonen der Städte Kindertagesstätten 
aufgebaut hatten, mit Jugendlichen und Erwachsenen Ausbildungspro- 
gramme organisierten, in bescheidenem Rahmen ärztliche und juristi- 
sche Beratung vermittelten und inmitten solcher Vielfalt an sozialen 
Diensten auch eine kleine Kirche untergebracht hatten. Wir haben zwei- 
mal höchst lebendige Eucharistiefeiern mitfeiern dürfen. 

Auch diese Missionare der Nächstenliebe zahlen für ihren Dienst 
einen hohen Preis. Er ähnelt dem, den wir aus den Auseinandersetzun- 
gen um unsere Arbeit in Deutschland kennen: Mißachtung und gar Ver- 
kennung, weil nicht von Parteinahme und Feindschaft gegen die ande- 
ren beseelt. Es sieht so aus, als gäbe es überall Menschen, die solche 
Dienste selbst zwar nicht erbringen wollen, die solche bei anderen aber 
nur zulassen wollen, wenn sie auch den Charakter parteilicher Schulung 
haben; dies möglichst schwerpunktmäßig, von der Zentrale gelenkt. 

Ich kann nicht einsehen, welchen Sinn das haben soll. Die Armen 
möchten gewiß etwas mithaben vom Tisch der Reichen, aber sie verste- 
hen sich wohl selten als •Partei gegen". Dafür sind ihnen die •Multis" 
(bei uns •die Gesellschaft") zu fern und ist ihnen die tägliche Not zu 
nah. 

Wir fragen uns, warum die Kirche in Brasilien sich nicht ihrer eigenen 
Worte und Begriffe bedient, wenn sie für die Armen eintritt. Die Kirche 
kennt seit jeher einen Begriff, der das Parteiergreifen einschließt: •Para- 
clitus". So nennt die Kirche den Heiligen Geist. Paraclitus hieß in der 
Sprache der römischen Juristen, von denen die Kirche in ihren Anfän- 
gen viel gelernt hat, •Fürsprecher", •Beistand", einer, der für mich ein- 
tritt, damit meine Sache gut ausgeht. Hier wird das Wort vom Parteier- 
greifen nicht zugleich mit dem anderen, •Partei gegen...", verbunden. 

Entspricht dies nicht dem, was wir aus dem Gleichnis vom letzten Ge- 
richt wissen: Zuerst stehen wir alle, Arme und Reiche, Richter und Ge- 
richtete gemeinsam auf der anderen Seite. Dann wird jeder von uns Ihn 
nötig haben, den Geist Gottes, damit Er meine Partei ergreift, um Für- 
sprecher zu sein. 

Zeugnisse dessen, was wir sahen und erlebten 

Wir waren auch auf der Suche nach Basisgemeinden. Wir wollten sehen, 
wie solche miteinander leben, und wollten dabei die tatsächliche oder 
fehlende Berechtigung herausfinden, weshalb man unsere Arbeit in 
Deutschland so nennt. Wir wollten Praxis sehen, denn unsere Praxis un- 
ter den Stadtstreichern hat ja zu dieser Bewertung geführt. 



Wo ist die •Kirche der Armen "? 429 

Dieses Anliegen erwies sich als unerwartet schwierig. Denn was sich 
in Brasilien unter vertrauten und vermeintlich eindeutigen Begriffen wie 
•Praxis" und •Basis" einerseits, •Kirche", •Evangelisation" und •Volk 
Gottes" andererseits verbirgt, ist verwirrend vielfältig und kontrovers. 
Wir wurden buchstäblich von der ersten Stunde unseres Aufenthaltes an 
mit zahlreichen Theorien bekanntgemacht, aus denen sich hier neue 
Theologien entwickeln. Wir haben uns dem immer wieder verweigert, 
denn wir wollten etwas sehen und solchen Menschen zuhören, deren 
vorzeigbare Praxis wir aus früheren Begegnungen oder jetzt einschätzen 
konnten. 

Für diese Art •Besichtigung" der Kirche des Landes haben wir uns 
nachträglich - sicher nicht ganz zu Unrecht - den Tadel •unsystema- 
tisch" zugezogen. Aber das belastet uns nicht sehr, denn wir haben Zu- 
trauen zu unserer, aus sehr langer praktischer Erfahrung erwachsenen 
Fähigkeit, soziale und pastorale Arbeit unter Armen einschätzen zu kön- 
nen. Was wir dabei erfuhren, sind zwei sehr verschiedene Welten. 

Zunächst haben wir uns bekannte Priester und Missionare gefragt, 
wie sie es mit der •Basisgemeinde-Bewegung" halten würden. Sie haben 
keine Bewertung vorgenommen, sondern haben uns von ihrer eigenen 
Arbeit erzählt, wobei uns manche Zusammenhänge, die wir bei früheren 
Besuchen gesehen und erlebt hatten, jetzt erst bewußt wurden. 

Sie erzählten, schon immer hätten sie die riesigen Gemeindegebiete 
im Innern des Landes in Substrukturen aufzugliedern versucht. Eine 
Vielzahl kleiner Kapellen wurde errichtet. Diese waren immer schon 
Orte, wo das Volk sich zum Gebet versammelte in Zeiten, wenn kein 
Priester kam. Einzelne nahmen die Verantwortung in die Hand, auch 
Kinder zu beteiligen, Glaubensinhalte weiterzusagen usf. - Dies nannte 
man nicht Katechese, und die Verantwortlichen wurden nicht Gemein- 
deleiter genannt. Das alles sei erst so geworden, berichtete man uns, seit- 
dem eine neue Pastoraltheologie diese Praxis aufgegriffen und ihr den 
Namen Basisgemeinde gegeben habe. 

Seither, so sieht es aus, nehmen auch Bischöfe diese Entwicklung zur 
Kenntnis. Das gab es früher wohl nur unter denen, die wie Missionare 
unter anderen Missionaren wirkten, immer nah am Volk. In den Städten 
war der Abstand größer und darum der bischöfliche Kontakt zu solchen 
Gruppen auf besondere Ereignisse reduziert, etwa die Firmung. 

Seitdem einige Bischöfe die neuen Theologien in ihren Diözesen zu 
fördern versuchen, gibt es nicht nur positive Nebenwirkungen. Die Klei- 
nen, die immer schon in Gruppen von Gläubigen den Glauben zu pfle- 
gen und zu erhalten versucht haben, werden aufgewertet. Sie erhalten 
sogar offizielle Stellen in der Kirche (Gemeindeleiter). Andere, die die 



Ursula Adams 430 

Kirche nach europäischem Muster als Service-Seelsorge wahrgenom- 
men haben, haben heute den Verdacht, sie würden nicht mehr ernst- 
genommen. Eine neue Theologie der Befreiung bestätigt ihnen diesen 
Eindruck, denn da wird zwischen Armen und Reichen deutlich getrennt. 
Die Reichen, das sind die, mit denen die Kirche es bislang gehalten hat 
- so wird heute gesagt und dazu: Dies soll anders werden! Was sollen 
diese •reichen" Mittelständler jetzt tun? Sind sie nicht mehr gelitten in 
dem, was sie als Kirche verstanden haben? 

Eine Bewertung dieser kleinen Einblicke steht uns nicht zu. Nur dies 
ist uns sehr klar geworden: Unsere sozial-pastorale Praxis und das, was 
uns in Brasilien zur Frage nach Basisgemeinden gezeigt und beschrieben 
wurde, läßt uns keine Gemeinsamkeit erkennen. 

Über theoretische Worte wie Praxis, Basis, Ideologie 

In eine völlig andere Welt gehört das, was im Rahmen der Theoriebil- 
dung in Brasilien •Praxis" und •Basis" genannt wird. Praxis ist ein zen- 
trales Wort in den neuen Theologien1. Aber dieses Wort entstammt der 
Theorie, und Theorie hat mit wahrer Praxis meist wenig Berührung. 
Und dies scheint hier der Fall zu sein. •Praxis" ist eine Worthülse, in die 
je nach Bedarf viele Zukunftswünsche verpackt werden; zum Beispiel 
•das unfehlbare Lehramt", •die neue Evangelisation", •die neue Offen- 
barung" - kurz •der neue theologische Ort"2. Ob die Techniker der 
neuen Pastoraltheologie die zuvor beschriebene Praxis zum Gegenstand 
einer neuen Theorie gemacht haben oder nicht einmal das? 

Mit dem Begriff •Basis" verhält es sich ähnlich. Er hat nach unserem 
Verständnis nur dann einen Sinn, wenn etwas, das über der Basis auf- 
baut und von ihr getragen wird, mitgedacht ist. Seine modische Verwen- 
dung scheint aber oft die Funktion zu haben, diese Basis statt das Ganze 
zu sehen. Basisgemeinden sind nichts ohne die Kirche, deren •Basis" sie 
sein sollen. Basisgemeinde, das ist Kirche an der Basis - das kann nicht 
etwas Losgelöstes und Eigenes sein. 

Wenn wir diese Theorien als Maßstab für unsere eigene Praxis neh- 
men sollten, fühlten wir uns mit unseren Bemühungen unter den Armen 
außerordentlich mißverstanden. Wir möchten ihnen die Kirche näher- 
bringen. Welchen Gewinn hätten die Armen davon, wenn wir die gewiß 
sehr beeindruckenden religiösen Ereignisse an kirchlichen Feiertagen 

1 Vgl. zum Ganzen Bonaventura Kloppenburg, Die neue Volkskirche (erschienen 1977 in 
Bogota), deutsch, Aschaffenburg  1981. 
2 Ebd., 71. 



Wo ist die •Kirche der Armen"? 431 

und bei Beerdigungen zum Selbstzweck, ohne Offenheit zur Kirche, in 
der uns Jesus anspricht, machen wollten? Das käme wohl dem Versuch 
einer Selbsterlösung gleich, als sei das Erlebnis der Feierlichkeit schon 
das Ziel. Selbsterlösung ist aber nie Erlösung. Wenn wir so über unsere 
religiöse •Praxis" denken würden, würden unsere Armen bald ärmer. - 
Man hält uns oft vor, daß in unserer perfekt organisierten europäischen 
Kirche ohnehin kein Platz für die Armen sei. Wir hielten künstlich an Il- 
lusionen fest. Nun, wir wissen aus leidvollen Erfahrungen durchaus, 
daß es nicht einfach ist, in unserer hiesigen Kirche kleine Erfahrungen 
von lebendiger Gemeinde auch für Arme zu ermöglichen. Doch wenn es 
auch nicht einfach ist, so können wir dennoch sicher sein, daß wir uns in 
unserer durch Offenbarung, Tradition und 2000jähriger Kirchenge- 
schichte vertrauten Kirche bewegen. 

Dies Letzte ist in Brasilien, dem •katholischen Land", keineswegs im- 
mer so. Wir trafen auf theologische Theorien, die großen Wert daraufle- 
gen, vertraute Begriffe neu zu bestimmen und die bisherigen Inhalte als 
grundsätzlich falsch (so in der Exegese) zu zeichnen. Wir hörten in sol- 
chen Zusammenhängen das Wort Ideologie. Angeblich sprechen die Ar- 
men ihre elende Lebenswirklichkeit in die alten Begriffe und Schrift- 
texte •neu" hinein und geben ihnen dadurch neue Inhalte3. Wir sind 
nicht so sicher, wer hier was in was hineindenkt und spricht. Ob nicht al- 
les vielleicht auch von Theologen an Schreibtischen erdacht sein 
könnte? 

Unsere Einschätzungen dessen, was wir gesehen und gehört haben, 
unterscheiden sich sehr von dem, was viele andere aus Begegnungen in 
Brasilien zu berichten haben. Darum soll an dieser Stelle eine erste Zu- 
sammenfassung unseres persönlichen Zeugnisses eingefügt werden: Es 
geht nicht ohne •die andere Kirche", die •den Armen" so fern zu sein 
scheint. Es geht nicht ohne •die Reichen". Dies gilt nicht allein aus 
pragmatischen Gründen, vielmehr zuerst, weil das Heil allen verspro- 
chen ist. Es darf keinem vorbehalten werden, nicht den Armen, nicht 
den übrigen. Wer sein Herz bei den Armen hat, neigt dazu, hier Partei zu 
sein, hier die Lieblinge Gottes zu suchen. Aber hier wie immer im Leben 
gilt: Einseitigkeit bleibt ungerecht. Jesus ging mit Armen und Reichen 
um, mit ganz normalem Durchschnitt. Das Heil gilt allen! Am Ende er- 
wartet uns ein Richter, einer, der über aller Parteilichkeit stehen wird. 

3 Zu einigen konkreten Beispielen einer •Neulesung" der Bibel vgl. Bonaventura Kloppen- 
burg, a.a.O. (Anm. 1), 79-84. 



Ursula Adams 432 

Über gelebte Solidarität mit den Armen 

Nicht nur nebenbei waren wir in Brasilien auch auf der Suche nach 
neuen und lebbaren Wegen freiwillig gelebter Armut und neuen Formen 
der Frömmigkeit und Religiosität. Unser Interesse hieran stammt eben- 
falls aus eigenen Erfahrungen in der deutschen Randgruppenarbeit. 

Wir hofften, in Brasilien Menschen zu finden, die Armut in Solidari- 
tät leben. Wir wollten von solchen lernen. Wir rechneten mit Gelegen- 
heiten hierzu, weil wir 1963 und 1969 in Begegnungen mit einzelnen er- 
kannt hatten, wieviel hautnäher die Brasilianer mit Armut leben als wir 
Deutschen. Was wir gefunden haben, ähnelt dem, was wir in unserer Ar- 
beit unter Armen erleben. Und darum sehen wir uns wieder einmal her- 
ausgefordert, öffentlich verantwortlich nachzudenken4 über bestimmte 
Lebensentscheidungen, aber auch über Lebensbedingungen von Men- 
schen, die Nachfolge vor allem als •Option für die Armen" verstehen 
möchten. 

Wir erleben seit 20 Jahren immer wieder, daß Ordensleute aus ihren 
Klöstern ausziehen, um Solidarität mit den Ärmsten zu leben. Sie wohn- 
ten alsbald unter Obdachlosen. Anfangs waren wir begeistert von die- 
sem Zeugnis gelebten Ordenschristentums. Dann erlebten wir die Kri- 
sen. Wir haben jeden zu stützen und zu halten versucht - vergeblich. In 
meinem Aufsatz •Radikale Solidarität"5 ist davon die Rede und auch 
von unseren Überlegungen, wie eine solche Solidarität lebbar sein 
könnte. 

Anfangs machten wir die jeweiligen Oberen verantwortlich dafür, daß 
sie ihren Mitbrüdern, -Schwestern nicht besser beistanden. Im Laufe der 
Jahre belehrte uns unsere eigene Lebenserfahrung so: Wer Armut gelobt 
hat, ohne sie selbst je so erfahren zu müssen wie andere Menschen, dem 
steckt oft ein Stachel des Selbstvorwurfes im Herzen. Manch einer von 
solchen ist versucht, in die Erfahrung der Armut der Armen umzustei- 
gen. Ich kenne nicht wenige, die dies versucht haben. Aber nur die 
Charles de Foucauld-Gemeinschaften bringen das hierfür erforderliche 
geistliche Rüstzeug mit. Andere werden in ihren Gemeinschaften rasch 
zu Außenseitern, verehrt oder verachtet - das hängt von der Blickrich- 
tung der außenstehenden Beobachter ab. 

Und damit wird noch eine weitere Erfahrung solcher Lebensentschei- 
dung deutlich: Wer sich auf Arme einläßt, bleibt rasch allein - in seiner 

4 Vgl. hierzu: Ursula Adams, Radikale Solidarität - wie können Ordensgemeinschaften 
heute Solidarität mit Armen leben?, in: Ordenskorrespondenz, 20 (1/1979) 43-54 
5 A.a.O. (Anm. 4). 



Wo ist die •Kirche der Armen"? 433 

Familie, unter den Bekannten, auch in Ordensgemeinschaften6. Darum 
ist die Versuchung wohl so groß, fortzugehen und als einzelner die Soli- 
darität mit Armen in deren Elend zu suchen. Die Armen empfangen sol- 
che manchmal mit Skepsis; sobald Vertrauen entstehen konnte, setzen 
sie aber hoffnungsvolle Erwartungen auf die neuen Nachbarn. Diese 
kommen aus einer Welt, in der es Beziehungen zu all dem gibt, was ih- 
nen fehlt: Ausbildung, Wohnung, Arbeit, Auskommen und weiteres. 

Die erste Enttäuschung stellt sich ein, wenn die Armen erfahren, daß 
die neuen Nachbarn alle Beziehungen abgebrochen haben und sogar 
einen Sinn darin sehen, auf das Lebensnotwendige zu verzichten. Wenn 
sich dann die Krisen einstellen, wird zwangsläufig auch das dunkel, was 
zuvor überzeugend als •frohe Botschaft" wahrgenommen werden 
konnte. 

Aber nicht zuletzt: Wer sich freiwillig einem solchen Leben ausgelie- 
fert hat, kann meist auch zurück. Das •Vater-" oder •Mutterhaus" des 
Ordens fängt - wie man stets weiß - jeden auf, der in die gemäßigte Ar- 
mut des Ordenslebens zurück will. Diese Freiheit haben die unfreiwillig 
Armen nicht. 

In Brasilien sind solche Versuche einer Armuts-Solidarität noch ver- 
hängnisvoller als bei uns. In diesem Land sind die Armen sehr viel är- 
mer als in der Bundesrepublik Deutschland, weil sie nicht aufgefangen 
sind durch die Zusicherung von Sozialhilfe, die auch auf der untersten 
Stufe ein Leben garantiert, das der Würde des Menschen entspricht. Zu- 
dem ist die Zahl der Armen erheblich größer. Am schwersten wiegt aber 
wohl ein Weiteres: In Brasilien verbreiten sich neue Theologien, die sich 
sozialwissenschaftliche Weltbilder zu eigen gemacht haben7. Wir lernten 
Priester kennen, die sich unter Berufung auf neue Einsichten nicht nä- 
her bestimmter Richtungen einer Theologie der Befreiung frei fühlen 
von der Verwaltung der Sakramente und sich statt dessen als Sozialar- 
beiter, auch •Parteigänger der Armen" gegen die Reichen verstehen wol- 
len8. Daß sie den Praxisberuf der Sozialarbeit nicht erlernt haben, 
scheint ihnen keine Probleme zu bereiten. 

Wir sind auch anderen begegnet: Laien, Ordenspriestern und ganzen 
Ordensgemeinschaften, die es als ihren Lebenssinn verstehen, das Los 

6 Ursula Adams, Karriere nach unten. Ein Weg fiir Ordensleute und andere Christen, in: 
GuL 52 (1979) 201-217; und dieselbe, Wo ist der letzte Platz? Beispiele eines Lebens fiir die 
Armen, in: GuL 57 (1984) 127-138. 
7 Vgl. hierzu Wilhelm Weber, • Wenn aber das Salz schal wird..." Der Einfluß sozialwissen- 
schaftlicher Weltbilder auf theologisches und kirchliches Sprechen und Handeln, Würzburg 
1984. 
8 Ursula Adams und Thea Haas, Kirche unter den Armen, Erfahrungen aus der Sozialarbeit, 
Reihe Kirche und Gesellschaft 109 (1984) 6. 11. 



Ursula Adams 434 

der Armen zu verbessern und ihnen neue Perspektiven zu eröffnen. Frei- 
lich, wir wissen aus Erfahrungen in unserem eigenen Land, daß solch 
ein Weg oft sehr mühsam und langwierig ist. Denn Ordensgemeinschaf- 
ten sind oft keineswegs einfach bereit, die Bemühungen einzelner Mit- 
glieder um die Armen mitzutragen oder wenigstens zu akzeptieren. 
Trotzdem: Es ist zu einfach, wenn solche einzelne sich aus ihren Ge- 
meinschaften entfernen und zu den Armen ins Elend wechseln. Gewiß 
sind solche Menschen Idealisten mit hoher Motivation. Aber das allein 
genügt nicht. 

Über eine Flucht nach innen 

Es gibt wiederum andere, die suchen die Armen in einer eigenen Art von 
Frömmigkeit. Frömmigkeit, das heißt doch, auf Gott hin ausgerichtet le- 
ben. In christlichen Zeitaltern suchten und fanden die Frommen Gott in 
den Worten seiner Offenbarung. Sie wußten im Glauben, daß sie Ihm 
im Geringsten begegnen und Ihm da dienen können. 

Das hat seine Gültigkeit bis heute nicht verloren, es scheint den Men- 
schen nur nicht mehr so einfach zugänglich zu sein. Eine •neue Inner- 
lichkeit" hat neue Zugänge gefunden: Bilder von der Wüste, von blü- 
hender oder trockener Natur... Solche Bilder sollen helfen, Gott zu fin- 
den. Kann das gelingen? Nun, die, die da suchen, meinen Ihn zu finden! 
- •Du sollst Dir kein Bild machen", warnt die Bibel. 

Wir fragen von einer anderen Seite aus an: Wird Gott im Geringsten 
gesucht, wenn seine Christen Ihn in Selbstbesinnung finden wollen? 
Freilich, Jesus ging in die Wüste, zog sich zurück, um mit dem Vater al- 
lein zu sein. Aber nicht diese Zeiten machen die Fülle dessen aus, was 
die Evangelien als Frohe Botschaft zu übermitteln haben. Matthäus faßt 
das gesamte öffentliche Wirken des Lebens Jesu zusammen in den Satz: 
•Er zog in ganz Galiläa umher, lehrte in den Synagogen, verkündete das 
Evangelium vom Reich Gottes und heilte im Volk alle Kranken und Lei- 
denden." (4,23; ähnlich 9,35; auch Mk 1,39; Apg 10,37 f.) Ist es nicht 
eine Verkehrung dieser Botschaft in ihr Gegenteil, wenn Christen nur 
die •Wüstentage" an sich reißen, sich hier zu bedienen suchen und dar- 
über die Armen, die nach Liebe und Gerechtigkeit dürsten, ausgesperrt 
lassen? 

Doch das sind Fragen, die aus eigenen Erfahrungen mit Tendenzen 
einer •Flucht nach innen" (so ein neues Buch von K. Walf) stammen, 
aber keine Thesen oder dogmatische Feststellungen. Viele Christen zie- 
hen aus •Wüstentagen" Kraft für den Dienst der Liebe. 



Wo ist die •Kirche der Armen"? 435 

Beispiele erlebter Nächstenliebe 

Mehr als nur Fragen, nämlich Befürchtungen, ob nicht die •Kirche 
der Armen" anderswo zu suchen ist, als es vielerorts propagiert wird, er- 
wuchsen aus konkreten Erfahrungen eines wirklichen •Dienst an den 
Armen". 

•Die Kinder..., ihrer ist das Himmelreich" (Mt 19,14; Mk 10,14) 

Wir hielten uns einige Tage in Macapä (Amazonasmündung) auf, wo 
wir in ein ganz alltägliches Bemühen mit mehrfach behinderten Kindern 
hineingenommen wurden. Hier ist ein italienischer Weltpriester tätig, 
der seit einigen Jahren zusammen mit den Bewohnern eines sehr armen 
Stadtrandgebietes eine Heimat für zuvor versteckt gehaltene Kinder auf- 
baut9. 

Unsere Begegnung begann bei unserer Ankunft am Flughafen. Da 
stand eine Gruppe behinderter Kinder, die ein Lied sangen. Wir waren 
nicht auf den Gedanken gekommen, daß dies ein Willkommensgruß für 
uns sein könnte. Da stellte sich ein uns nicht bekannter Mann vor: 
Padre Louis. Er erklärte, er habe diesen Kindern erzählt, es komme Be- 
such, der sich besonders für sie interessiere. Das war uns neu, aber wir 
freuten uns sehr; mehr noch über die Begegnung mit einem Menschen, 
der Kindern so unbefangen und selbstverständlich Erlebnisse zu ver- 
schaffen wußte. Alsbald schmiegt sich der blinde Marcello bei mir an. 
Als es erkennbar zur Abfahrt geht, nehme ich seine Hand: •Komm, wir 
fahren nach Hause." Da fragt er: •Schläfst Du heute bei mir?" Ich kann 
nur ahnen, was er erfragt, und erfahre dann, daß wir unser Quartier 
35 km entfernt haben. Ich verspreche ihm meinen Besuch, und dazu 
kommt es auch tags darauf. Wir treffen etwa 45 Kinder in einem Ge- 
lände, wo sich allerhand Spielzeug befindet. Wir hocken uns einfach hin 
und probieren an einer Stelle, ein ganz zweckloses Muster aus bunten 
Klötzen zu legen. Die Kinder kommen, probieren ebenfalls, schauen zu, 
und alsbald verständigen wir uns gut. 

Auch die jungen Kindermädchen schauen uns eine Weile zu. Dann 
bringen sie nicht gehfähige Kinder und zeigen uns Behinderungen, die 
ihnen erkennbar besondere Sorge machen. Da war ein kleiner Junge, der 
nur ein Wort sagen konnte: •Pa", so nannte er den Priester. Wer ein 
Wort sagen kann, kann vielleicht noch weitere erlernen, aber wie? Wir 
probierten unser Glück und sagten dem kleinen Kerl immer wieder 
•Hallo" vor. Nach einer halben Stunde sagte er plötzlich strahlend: 
•Hallo". 

9 Ebd., 5 f. 



Ursula Adams 435 

Als dieser Tag zu Ende war, ließen wir Freunde zurück. Der Pater hier 
ist Seelsorger einer großen Gemeinde. Bei Hausbesuchen entdeckt er die 
versteckt gehaltenen Kinder und gewinnt auch Helfer für sein Werk. 
Das ist alles. Nein, nicht alles! Auf den Gesichtern der Kinder, der Hel- 
ferinnen und mancher Menschen, die wir in der Nachbarschaft trafen, 
sahen wir ein Leuchten, das eine Ahnung von Erlöstsein ausdrückte. 

•Aussätzige werden rein" (Mt 11,5) 

Eine Woche lang waren wir in Cruzeiro do Sul im nordwestlichen Bun- 
desstaat Acre. Vor 20 Jahren hatte ich hier ein äußerst provisorisches, 
wenngleich durchaus liebevoll betreutes •Lager" für Leprakranke und 
ein Heim für deren Kinder besucht. Jetzt wurde ich daran erinnert, daß 
ich damals, nach einigen improvisierten Spielen mit den Kleinen gesagt 
haben soll: •Adieu, ihr Kinder! Ich besuche Euch wieder." Das war 
wohl eins der Versprechen, die unser Herz gibt und deren Einlösung 
Gott überlassen bleibt. Objektiv betrachtet hätte ich wissen müssen, daß 
mich wirklich nur ein Zufall noch einmal in diesen abgelegenen Winkel 
des Amazonasurwalds führen konnte. 

Jetzt stand ich wieder an diesem Ort. Die Menschen waren nach 20 
Jahren andere, ihre Lebensumstände waren ungleich besser, aber immer 
noch antworteten sie auf die Sprache des Herzens. Wir spielten mit den 
Kindern, unterhielten uns mit Mimik und Gestik mit den Erwachsenen, 
wobei wir uns an den uns geläufigen Vokabeln festhielten. Dies waren 
vor allem die Vornamen unserer Gesprächspartner: Maria Himmelfahrt, 
Maria Namen, Maria Geburt etc. Wir waren glücklich miteinander. 
Abends durften wir eine Messe mitfeiern. Der Bischof erzählte den 
Kranken, wer wir sind, wo wir arbeiten und warum wir uns für diesen 
Ort besonders interessieren. Spontan sang eine ganz verstümmelte Frau 
ein Dankeslied - nicht an unsere Adresse, nein, an den, der im Taberna- 
kel gegenwärtig ist! 

•Heute, wenn ihr seine Stimme hört..." (Hebr 3, 7) 

In einer Favela in Rio de Janeiro trafen wir eine Dame, die in einer pro- 
visorisch installierten Küche junge Mädchen mit Grundtechniken der 
Haushaltsführung vertraut machte. Ihr Ziel war, ihnen den •Arbeits- 
markt" in mittelständischen Haushalten zugänglich zu machen. Wir hör- 
ten Zahlen, die uns zeigten, daß dies ein erfolgreiches Bemühen zu sein 
scheint. - Die Mädchen zeigten uns stolz und fröhlich, was gerade vor- 
zuweisen war. 



Wo ist die •Kirche der Armen"? A2>1 

In unserem Land erleben wir heute, wie man uns verständnislos zu- 
hört, wenn wir so etwas als einen sinnvollen Beitrag zu Entwicklung und 
Frieden bezeichnen. Wir denken, wenn diesem Volk doch mindestens 
drei Generationen Zeit gewährt würde, um mit der Industrialisierung 
und deren Folgen - wie der Verstädterung und den Armutsgürteln an 
den Rändern der Metropolen - fertig zu werden. Warum eigentlich ist es 
etwas Schlechtes, sogar •Ausbeutung", wenn vorerst noch die Armen als 
Hauspersonal bei Wohlhabenden dienen? Bekanntlich beziehen wir 
Menschen unser Selbstwertgefühl aus der sozialen und gesellschaftli- 
chen Stellung derer, mit denen wir umgehen. Die Kirche kennt dies 
auch, obgleich sie darum weiß, daß alle Menschen Kinder des einen Va- 
ters im Himmel sind. Ähnlich, wie sich aus genau dieser •Abstammung" 
die Kostbarkeit der Menschenwürde ergibt, können auch Arme heute je- 
mand werden, der •wer ist". Eine sehr schlichte Möglichkeit ist es, wenn 
sie in die Hausgemeinschaft von Leuten aufgenommen werden, die vor 
den Augen dieser Welt •wer sind". Und darauf kommt es doch an, daß 
die heute Lebenden heute erfahren dürfen, daß sie ernstgenommen wer- 
den - mehr noch, daß man sich um jeden einzelnen von ihnen müht. 
Was nützt es es ihnen, zu erfahren, daß sie eine Dezimalstelle hinter 
dem Komma einer statistischen Übersicht sind. Jeder erfährt sich selbst 
als Einmaligkeit, der Arme wie der Wohlhabende. 

Was hier als Zeugnis mitgeteilt wird, ist bewußt begrenzt auf die Aus- 
schnitte, die wir ein wenig miterleben durften. Das wäre uns nicht mög- 
lich gewesen, wenn da nicht Priester und Laien lebten, die schon lange 
zuvor Orte geschaffen haben, in denen Liebe gegenwärtig gehalten wird. 
In einer anderen Veröffentlichung ist vor allem von diesen Menschen 
und ihren Werken die Rede. Das kann nachgelesen werden10. 

An dieser Stelle sollten kleine persönliche Zeugnisse mitgeteilt wer- 
den von dem, wo wir selbst mit hineingenommen worden sind. 

Was im Großen in Brasilien vorgeht, ist wohl noch lange nicht einzu- 
schätzen. Die einen konstruieren •neue Theologien", schreiben die Bi- 
bel neu (•aus dem Verständnis des Volkes"11), gründen eine neue Volks- 
kirche. Und die anderen gehen den zweitausend Jahre alten Weg, auf 
den Jesus die Jünger geschickt hat: •heilt Kranke, weckt Tote auf, macht 
Aussätzige rein..." (Mt 10,8), •verkündet Armen frohe Botschaft" (Mt 
11,5). Sie tun dies, weil sie nicht einfach, sondern alltäglich sind. 

S. Anm. 8. 
Bonaventura Kloppenburg, a.a.O. (Anm. 1), 79-84. 




