Wo ist die ,,Kirche der Armen®?

Erfahrungen an der Basis in Brasilien

Ursula Adams, Miinster

Im Sommer 1983 besuchte ich zusammen mit einer befreundeten Sozial-
arbeiterin zum dritten Mal Brasilien, wo wir Verwandte und Freunde
haben. Wiedersehen in einem liebgewordenen Land stand auf dem Pro-
gramm, aber zugleich bestand Einverstindnis, daB wir vor allem den Ar-
men nachgehen wollten. Seit 20 Jahren arbeiten wir mit und unter rand-
stindigen Armen unseres Landes: in sozialen Brennpunkten der Stadt
Ko&lIn und unter Stadtstreichern in Miinster. Bei diesem Dienst bemiihen
wir uns, den Abstand zwischen denen, die wir als die Armen unseres
,reichen” Landes kennen und lieben gelernt haben, und der iibrigen
Kirche zu verkiirzen. Wir erhoffen uns davon, daB sie sich einmal als
solche erfahren diirfen, wie ein Papst die Armen einst bezeichnet hat, als
,,die Schitze der Kirche“. Bescheidene Erfahrungen in dieser Richtung
durften wir schon sammeln.

Als wir uns auf unsere dritte Brasilienreise vorbereiteten, erwarteten
wir, in den Favelas wiirden wir sie finden, die Kirche unter den Armen,
die Kirche ,,an der Basis* und ebenso unter den Landarbeitern im Inne-
ren des Landes. Was wir gelesen hatten iiber ,, Theologie der Befreiung®,
die ,,neue Volkskirche*“ und Basisgemeinden, das horte sich vertraut an
fiir uns. Unsere Bemiihungen unter den Obdachlosenfamilien (,,Favelas
in der Bundesrepublik®) und unter den ,,Vagabundos* in der Stadt, be-
schrinken sich ja nicht auf soziale Arbeit, sondern schliefen die Evan-
gelisierung der Menschen ein. Die Sakramente und vorbereitende und
begleitende Gespriche hierfiir sind ein wichtiger Teil der Arbeit. Prie-
ster, die unsere Arbeit unterstiitzen, feiern gelegentlich unter diesen Ar-
men Eucharistie. Dann bereiten wir die Gottesdienste gemeinsam mit
den Obdachlosen und Vagabundos vor.

Bei uns zu Hause werden unsere Bemiihungen um eine Verbindung
von sozialer und pastoraler Arbeit unter Obdachlosen und Stadtstrei-
chern oft als ,,Basisgemeinde“ bezeichnet. Mit diesem Wort wird Aner-
kennung verbunden. Wir mogen dies nicht sehr, denn uns geht es mehr
um die Inhalte unseres Dienstes als um die Zuordnung zu neuen theolo-
gischen Begriffen und Einordnung in ideologisch auBBenstehende Klassi-
fizierungen.



Ursula Adams ' 426

1963, bei dem ersten Besuch in Brasilien, war von dergleichen noch
nicht die Rede. Ich lernte sozial und pastoral engagierte Laien und Prie-
ster — auch Bischéfe — kennen, die unverdrossen versuchten, in das Meer
der Armut und Unterentwicklung, sowohl in den Stadten als auch in
dem riesigen Innenland, wenigstens Tropfen aus der Quelle zu mischen,
aus der allen Menschen das Heil verkiindet ist (Apg 4,12; Mt 10,81).

Damals wuflten wir noch nichts von den hochfliegenden Ideen und
radikalen Forderungen der marxistisch beeinfluBten Sozialwissenschaf-
ten, die zu jener Zeit in den USA und in Europa entwickelt wurden. Was
ich damals gesehen und erlebt habe: in einer Favela in Rio de Janeiro,
in Missionsgebieten im Mato Grosso, im Amazonasurwald und in den
Trockengebieten des Nordostens, das habe ich aufgeschrieben und wei-
tergegeben. Kaum einer von denen, die bei uns fiir den Dienst unter Ar-
men eingesetzt sind, hat sich dafiir interessiert. — Mir geniigte es, daB ich
aus diesen ersten Begegnungen viel lernen konnte.

Als wir 1969 nach Brasilien kamen, haben wir staunend die zahlrei-
cher gewordenen Bemiihungen in den Favelas miterlebt. Fiir unseren
schriftlichen Bericht interessierten sich anschlieBend einige Fachleute
der Sozialarbeit, Kollegen aus der Arbeit unter sozialen Randgruppen.
Insgesamt trafen wir auf wenig Verstindnis, denn was uns so beein-
druckt hatte, hielten andere fiir kleinkarierte Barmherzigkeit. Es war da-
mals die Zeit der Studentenunruhen. Wir gerieten in harte Auseinander-
setzungen mit Vertretern marxistischer Gesellschaftstheorien, -philoso-
phien und entsprechender Menschenbilder, weil unsere Bemiithungen
um kleine Schritte der Verbesserung im Leben der Armen abqualifiziert,
ja bekdmpft wurden. Damals wurde {iber die Existenz von Armut und
Randsténdigkeit eine Generalhypothese ausgebreitet, die lautet: Die Ge-
sellschaft ist schuld hieran... Bis heute wird iiber diese gestritten. Da-
mals wie heute steht immer wieder die niichterne Anfrage im Raum, ob
es den Armen eigentlich niitzt, wenn sie erfahren, daB ,,die Gesellschaft
schuld ist“? Aber hilft es weiter, wenn Arme und ihre Helfer erfahren,
daB ,die Gesellschaft immer ihre Siindenbdcke braucht“, weshalb sie
diese Rolle iibernehmen miissen? Die modernen Erklirungsversuche fiir
die Existenz von Armen sind ebenso zeitlos treffend wie unpraktisch,
was die Frage nach der Handlungskonsequenz anbelangt. Am Ende
blieb auch damals die Bilanz: Die Armen wurden noch drmer, denn die
Streitenden fiihlten sich dispensiert, praktisch zu helfen. .

Wir waren nicht darauf vorbereitet, 1983 in Brasilien erneut in die
Auseinandersetzungen mit marxistischen Theorien zu geraten. Hier
heift das Feindbild heute: ,,die Kapitalisten®, ,,die Multis* oder einfach
»die Reichen“. Wir sind Priestern begegnet, die sich ausschlieBlich zum



Wo ist die ,, Kirche der Armen*? 427

Ziel gesetzt hatten, die Armen von diesen Feinden zu befreien. Ange-
sichts des buchstiblich himmelschreienden Elends in diesem Land muf3
es gewiB Menschen geben, die verantwortlich auf die Suche gehen, die
Ursachen und auch die Schuldigen fiir diese Verhiltnisse ausfindig zu
machen. Die Kirche muB sich hierbei fithrend einsetzen. Das betonen
die Pipste nicht erst seit der Enzyklika ,,Quadragesimo anno“ (1931)
und bis heute. Aber es kann nicht geniigen, sich die Uberwindung von
Armut ,,zum Ziel“ zu setzen. Frohe Botschaft muB fiir die heute Leben-
den heute erfahrbar werden. Und dazu gehort eine umfassende Pastoral.

Wir kénnen die Priester nicht verstehen, die sich bewuBt dispensieren
von ihrem Auftrag als Spender der Sakramente und Verantwortliche fiir
die Diakonie, fiir die Hilfe hier und heute, dabei aber Priester der Kir-
che bleiben wollen. Wenn wir iiber unsere Gespriche mit manchen poli-
tisch engagierten Priestern nachdenken, dann fillt es schwer, sich be-
wuflt zu bleiben, daB man Menschen vor sich hat, die sich der Verkiindi-
gung des Evangeliums verschrieben haben. Der Sprachstil, die ideolo-
gisch gefirbte Ausdrucksweise lassen eher an Parteiversammlungen als
an religiése Themen denken.

Von ,,Partei“ ist in solchen Gesprichen viel die Rede. Einig sind wir,
wenn es schlicht heifit: Partei fiir Arme. So verstehen auch wir uns. Vor-
sicht ist allerdings geboten, wenn das Wort im Sinne der Gerichtsspra-
che gemeint ist: Partei fiir..., denn das wirft sogleich die Frage auf: ... ge-
gen wen? Wer Partei ergreift vor Gericht, ist einseitig, hat immer einen
Feind. Von ihm ist bei solchen Gesprichspartnern mehr die Rede als
von denen, fiir die gestritten werden soll. ,,Gegen die Reichen®, das ist
in Brasilien ein Programm von revolutionirer Aussagekraft.

Freilich ist dies durchaus nicht iiberall so zu héren. Im Inneren dieses
Landes, das die AusmaBe eines Kontinents hat, gerieten wir in eine ganz
andere Welt. Das war in Acre, dem nordwestlichsten Bundesstaat. Hier
wuBte man zwar von den neuen Theologien, hielt sie aber fiir unbrauch-
bar fiir die praktische Alltagspastoral, die hier unter duBlerst schwierigen
Lebensbedingungen erbracht wird.

Fiir diese Einstellung zahlen die Missionare einen hohen Preis. So un-
terhalten sie in Manaus, wo die Priesteramtskandidaten ihren Studienort
haben, eine Wohngemeinschaft mit einem eigenen Regens und Spiritual.
,,Wir brauchen Priester, die geistlich gebildet sind und wirklich Philoso-
phie und Theologie studiert haben. Die Soziologie sollen sie anderen
iiberlassen*, meinte ihr Bischof Heinrich Riith in einem Gesprich.

Vereinzelt trafen wir solche Einstellungen sogar in den Millionenstid-
ten Rio de Janeiro und Brasilia. Da waren Priester und Laien, die wider
alle ,,bessere (politische) Einsicht“ mitten in den besonders menschen-



Ursula Adams 408

reichen Elendsgebieten in den Randzonen der Stidte Kindertagesstiitten
aufgebaut hatten, mit Jugendlichen und Erwachsenen Ausbildungspro-
gramme organisierten, in bescheidenem Rahmen irztliche und juristi-
sche Beratung vermittelten und inmitten solcher Vielfalt an sozialen
Diensten auch eine kleine Kirche untergebracht hatten. Wir haben zwei-
mal hdchst lebendige Eucharistiefeiern mitfeiern diirfen.

Auch diese Missionare der Nichstenliebe zahlen fiir ihren Dienst
einen hohen Preis. Er dhnelt dem, den wir aus den Auseinandersetzun-
gen um unsere Arbeit in Deutschland kennen: MiBachtung und gar Ver-
kennung, weil nicht von Parteinahme und Feindschaft gegen die ande-
ren beseelt. Es sieht so aus, als giéibe es iiberall Menschen, die solche
Dienste selbst zwar nicht erbringen wollen, die solche bei anderen aber
nur zulassen wollen, wenn sie auch den Charakter parteilicher Schulung
haben; dies moglichst schwerpunktmiBig, von der Zentrale gelenkt.

Ich kann nicht einsehen, welchen Sinn das haben soll. Die Armen
mochten gewil etwas mithaben vom Tisch der Reichen, aber sie verste-
.hen sich wohl selten als ,,Partei gegen“. Dafiir sind ihnen die ,»,Multis“
(bei uns ,,die Gesellschaft“) zu fern und ist ihnen die tagliche Not zu
nah.

Wir fragen uns, warum die Kirche in Brasilien sich nicht ihrer eigenen
Worte und Begriffe bedient, wenn sie fiir die Armen eintritt. Die Kirche
kennt seit jeher einen Begriff, der das Parteiergreifen einschlieBt: . Para-
clitus“. So nennt die Kirche den Heiligen Geist. Paraclitus hieB in der
Sprache der romischen Juristen, von denen die Kirche in ihren Anfin-
gen viel gelernt hat, ,,Fiirsprecher”, ,,Beistand“, einer, der fiir mich ein-
tritt, damit meine Sache gut ausgeht. Hier wird das Wort vom Parteier-
greifen nicht zugleich mit dem anderen, ,,Partei gegen...“, verbunden.

Entspricht dies nicht dem, was wir aus dem Gleichnis vom letzten Ge-
richt wissen: Zuerst stehen wir alle, Arme und Reiche, Richter und Ge-
richtete gemeinsam auf der anderen Seite. Dann wird jeder von uns Thn
notig haben, den Geist Gottes, damit Er meine Partei ergreift, um Fiir-
sprecher zu sein.

Zeugnisse dessen, was wir sahen und erlebten

Wir waren auch auf der Suche nach Basisgemeinden. Wir wollten sehen,
wie solche miteinander leben, und wollten dabei die tatsichliche oder
fehlende Berechtigung herausfinden, weshalb man unsere Arbeit in
Deutschland so nennt. Wir wollten Praxis sehen, denn unsere Praxis un-
ter den Stadtstreichern hat ja zu dieser Bewertung gefiihrt.



Wo ist die ,, Kirche der Armen*”? 429

Dieses Anliegen erwies sich als unerwartet schwierig. Denn was sich
in Brasilien unter vertrauten und vermeintlich eindeutigen Begriffen wie
., Praxis“ und ,Basis“ einerseits, ,,Kirche“, , Evangelisation“ und ,,Volk
Gottes“ andererseits verbirgt, ist verwirrend vielfdltig und kontrovers.
Wir wurden buchstiblich von der ersten Stunde unseres Aufenthaltes an
mit zahlreichen Theorien bekanntgemacht, aus denen sich hier neue
Theologien entwickeln. Wir haben uns dem immer wieder verweigert,
denn wir wollten etwas sehen und solchen Menschen zuhéren, deren
vorzeigbare Praxis wir aus fritheren Begegnungen oder jetzt einschitzen
konnten.

Fir diese Art ,,Besichtigung“ der Kirche des Landes haben wir uns
nachtriglich - sicher nicht ganz zu Unrecht - den Tadel ,,unsystema-
tisch* zugezogen. Aber das belastet uns nicht sehr, denn wir haben Zu-
trauen zu unserer, aus sehr langer praktischer Erfahrung erwachsenen
Fihigkeit, soziale und pastorale Arbeit unter Armen einschétzen zu kon-
nen. Was wir dabei erfuhren, sind zwei sehr verschiedene Welten.

Zunichst haben wir uns bekannte Priester und Missionare gefragt,
wie sie es mit der ,,Basisgemeinde-Bewegung™ halten wiirden. Sie haben
keine Bewertung vorgenommen, sondern haben uns von threr eigenen
Arbeit erzihlt, wobei uns manche Zusammenhinge, die wir bei fritheren
Besuchen gesehen und erlebt hatten, jetzt erst bewul3t wurden.

Sie erzdhlten, schon immer hitten sie die riesigen Gemeindegebiete
im Innern des Landes in Substrukturen aufzugliedern versucht. Eine
Vielzahl kleiner Kapellen wurde errichtet. Diese waren immer schon
Orte, wo das Volk sich zum Gebet versammelte in Zeiten, wenn kein
Priester kam. Einzelne nahmen die Verantwortung in die Hand, auch
Kinder zu beteiligen, Glaubensinhalte weiterzusagen usf. — Dies nannte
man nicht Katechese, und die Verantwortlichen wurden nicht Gemein-
deleiter genannt. Das alles sei erst so geworden, berichtete man uns, seit-
dem eine neue Pastoraltheologie diese Praxis aufgegriffen und ihr den
Namen Basisgemeinde gegeben habe.

Seither, so sieht es aus, nehmen auch Bischofe diese Entwicklung zur
Kenntnis. Das gab es frither wohl nur unter denen, die wie Missionare
unter anderen Missionaren wirkten, immer nah am Volk. In den Stidten
war der Abstand gréBer und darum der bischofliche Kontakt zu solchen
Gruppen auf besondere Ereignisse reduziert, etwa die Firmung.

Seitdem einige Bischéfe die neuen Theologien in ihren Didzesen zu
fordern versuchen, gibt es nicht nur positive Nebenwirkungen. Die Klei-
nen, die immer schon in Gruppen von Gldubigen den Glauben zu pfle-
gen und zu erhalten versucht haben, werden aufgewertet. Sie erhalten
sogar offizielle Stellen in der Kirche (Gemeindeleiter). Andere, die die



Ursula Adams 430

Kirche nach europidischem Muster als Service-Seelsorge wahrgenom-
men haben, haben heute den Verdacht, sie wiirden nicht mehr ernst-
genommen. Eine neue Theologie der Befreiung bestitigt ihnen diesen
Eindruck, denn da wird zwischen Armen und Reichen deutlich getrennt.
Die Reichen, das sind die, mit denen die Kirche es bislang gehalten hat
- so wird heute gesagt und dazu: Dies soll anders werden! Was sollen
diese ,,reichen* Mittelstandler jetzt tun? Sind sie nicht mehr gelitten in
dem, was sie als Kirche verstanden haben?

Eine Bewertung dieser kleinen Einblicke steht uns nicht zu. Nur dies
ist uns sehr klar geworden: Unsere sozial-pastorale Praxis und das, was
uns in Brasilien zur Frage nach Basisgemeinden gezeigt und beschrieben
wurde, 146t uns keine Gemeinsamkeit erkennen.

Uber theoretische Worte wie Praxis, Basis, ldeologie

In eine vollig andere Welt gehort das, was im Rahmen der Theoriebil-
dung in Brasilien ,,Praxis“ und ,,Basis* genannt wird. Praxis ist ein zen-
trales Wort in den neuen Theologien!. Aber dieses Wort entstammt der
Theorie, und Theorie hat mit wahrer Praxis meist wenig Beriihrung.
Und dies scheint hier der Fall zu sein. ,,Praxis“ ist eine Worthiilse, in die
je nach Bedarf viele Zukunftswiinsche verpackt werden; zum Beispiel
»das unfehlbare Lehramt“, ,,die neue Evangelisation®, ,,die neue Offen-
barung“ - kurz ,der neue theologische Ort“2. Ob die Techniker der
neuen Pastoraltheologie die zuvor beschriebene Praxis zum Gegenstand
einer neuen Theorie gemacht haben oder nicht einmal das?

Mit dem Begriff ,,Basis* verhilt es sich dhnlich. Er hat nach unserem
Verstindnis nur dann einen Sinn, wenn etwas, das iiber der Basis auf-
baut und von ihr getragen wird, mitgedacht ist. Seine modische Verwen-
dung scheint aber oft die Funktion zu haben, diese Basis statt das Ganze
zu sehen. Basisgemeinden sind nichts ohne die Kirche, deren ,,Basis* sie
sein sollen. Basisgemeinde, das ist Kirche an der Basis - das kann nicht
etwas Losgelostes und Eigenes sein.

Wenn wir diese Theorien als MaBstab fiir unsere eigene Praxis neh-
men sollten, fithlten wir uns mit unseren Bemiihungen unter den Armen
auflerordentlich miiverstanden. Wir méchten ihnen die Kirche niher-
bringen. Welchen Gewinn hitten die Armen davon, wenn wir die gewi3
sehr beeindruckenden religiésen Ereignisse an kirchlichen Feiertagen

! Vgl. zum Ganzen Bonaventura Kloppenburg, Die neue Volkskirche (erschienen 1977 in
Bogota), deutsch, Aschaffenburg 1981.
2 Ebd., 71.



Wo ist die , Kirche der Armen*? 431

und bei Beerdigungen zum Selbstzweck, ohne Offenheit zur Kirche, in
der uns Jesus anspricht, machen wollten? Das kdime wohl dem Versuch
einer Selbsterlosung gleich, als sei das Erlebnis der Feierlichkeit schon
das Ziel. Selbsterldsung ist aber nie Erldsung. Wenn wir so iiber unsere
religiose ,,Praxis“ denken wiirden, wiirden unsere Armen bald drmer. -
Man hilt uns oft vor, daB in unserer perfekt organisierten europiischen
Kirche ohnehin kein Platz fiir die Armen sei. Wir hielten kiinstlich an Il-
lusionen fest. Nun, wir wissen aus leidvollen Erfahrungen durchaus,
daB es nicht einfach ist, in unserer hiesigen Kirche kleine Erfahrungen
von lebendiger Gemeinde auch fiir Arme zu ermdglichen. Doch wenn es
auch nicht einfach ist, so kénnen wir dennoch sicher sein, dafl wir uns in
unserer durch Offenbarung, Tradition und 2000jihriger Kirchenge-
schichte vertrauten Kirche bewegen.

Dies Letzte ist in Brasilien, dem ,,katholischen Land“, keineswegs im-
mer so. Wir trafen auf theologische Theorien, die gro3en Wert darauf le-
gen, vertraute Begriffe neu zu bestimmen und die bisherigen Inhalte als
grundsitzlich falsch (so in der Exegese) zu zeichnen. Wir héorten in sol-
chen Zusammenhingen das Wort Ideologie. Angeblich sprechen die Ar-
men ihre elende Lebenswirklichkeit in die alten Begriffe und Schrift-
texte ,,neu” hinein und geben ihnen dadurch neue Inhaltel. Wir sind
nicht so sicher, wer hier was in was hineindenkt und spricht. Ob nicht al-
les vielleicht auch von Theologen an Schreibtischen erdacht sein
konnte?

Unsere Einschidtzungen dessen, was wir gesehen und gehdért haben,
unterscheiden sich sehr von dem, was viele andere aus Begegnungen in
Brasilien zu berichten haben. Darum soll an dieser Stelle eine erste Zu-
sammenfassung unseres persdnlichen Zeugnisses eingefiigt werden: Es
geht nicht ohne ,,die andere Kirche“, die ,,den Armen* so fern zu sein
scheint. Es geht nicht ohne ,die Reichen“. Dies gilt nicht allein aus
pragmatischen Griinden, vielmehr zuerst, weil das Heil allen verspro-
chen ist. Es darf keinem vorbehalten werden, nicht den Armen, nicht
den ibrigen. Wer sein Herz bei den Armen hat, neigt dazu, hier Partei zu
sein, hier die Lieblinge Gottes zu suchen. Aber hier wie immer im Leben
gilt: Einseitigkeit bleibt ungerecht. Jesus ging mit Armen und Reichen
um, mit ganz normalem Durchschnitt. Das Heil gilt allen! Am Ende er-
wartet uns ein Richter, einer, der iiber aller Parteilichkeit stehen wird.

3 Zu einigen konkreten Beispielen einer ,,Neulesung* der Bibel vgl. Bonaventura Kloppen-
burg, a.a.0. (Anm. 1), 79-84.



Ursula Adams 432

Uber gelebte Solidaritit mit den Armen

Nicht nur nebenbei waren wir in Brasilien auch auf der Suche nach
neuen und lebbaren Wegen freiwillig gelebter Armut und neuen Formen
der Frémmigkeit und Religiositit. Unser Interesse hieran stammt eben-
falls aus eigenen Erfahrungen in der deutschen Randgruppenarbeit.

Wir hofften, in Brasilien Menschen zu finden, die Armut in Solidari-
tdt leben. Wir wollten von solchen lernen. Wir rechneten mit Gelegen-
heiten hierzu, weil wir 1963 und 1969 in Begegnungen mit einzelnen er-
kannt hatten, wieviel hautnidher die Brasilianer mit Armut leben als wir
Deutschen. Was wir gefunden haben, dhnelt dem, was wir in unserer Ar-
beit unter Armen erleben. Und darum sehen wir uns wieder einmal her-
ausgefordert, 6ffentlich verantwortlich nachzudenken* iiber bestimmte
Lebensentscheidungen, aber auch iiber Lebensbedingungen von Men-
schen, die Nachfolge vor allem als ,,Option fiir die Armen* verstehen
mochten.

Wir erleben seit 20 Jahren immer wieder, daB Ordensleute aus ihren
Klgstern ausziehen, um Solidaritit mit den Armsten zu leben. Sie wohn-
ten alsbald unter Obdachlosen. Anfangs waren wir begeistert von die-
sem Zeugnis gelebten Ordenschristentums. Dann erlebten wir die Kri-
sen. Wir haben jeden zu stiitzen und zu halten versucht - vergeblich. In
meinem Aufsatz ,,Radikale Solidaritiat™’ ist davon die Rede und auch
von unseren Uberlegungen, wie eine solche Solidaritit lebbar sein
konnte.

Anfangs machten wir die jeweiligen Oberen verantwortlich dafiir, daB
sie ihren Mitbriidern, -schwestern nicht besser beistanden. Im Laufe der
Jahre belehrte uns unsere eigene Lebenserfahrung so: Wer Armut gelobt
hat, ohne sie selbst je so erfahren zu miissen wie andere Menschen, dem
steckt oft ein Stachel des Selbstvorwurfes im Herzen. Manch einer von
solchen ist versucht, in die Erfahrung der Armut der Armen umzustei-
gen. Ich kenne nicht wenige, die dies versucht haben. Aber nur die
Charles de Foucauld-Gemeinschaften bringen das hierfiir erforderliche
geistliche Riistzeug mit. Andere werden in ihren Gemeinschaften rasch
zu AuBenseitern, verehrt oder verachtet — das hingt von der Blickrich-
tung der aulenstehenden Beobachter ab.

Und damit wird noch eine weitere Erfahrung solcher Lebensentschei-
dung deutlich: Wer sich auf Arme einldBt, bleibt rasch allein — in seiner

* Vgl. hierzu: Ursula Adams, Radikale Solidaritit — wie kénnen Ordensgemeinschaften
heute Solidaritit mit Armen leben?, in: Ordenskorrespondenz, 20 (1/1979) 43-54,
$A.a.0. (Anm. 4).



Wo ist die ,, Kirche der Armen*? 433

Familie, unter den Bekannten, auch in Ordensgemeinschaften. Darum
ist die Versuchung wohl so grof3, fortzugehen und als einzelner die Soli-
daritit mit Armen in deren Elend zu suchen. Die Armen empfangen sol-
che manchmal mit Skepsis; sobald Vertrauen entstehen konnte, setzen
sie aber hoffnungsvolle Erwartungen auf die neuen Nachbarn. Diese
kommen aus einer Welt, in der es Beziehungen zu all dem gibt, was ih-
nen fehlt: Ausbildung, Wohnung, Arbeit, Auskommen und weiteres.

Die erste Enttiuschung stellt sich ein, wenn die Armen erfahren, daf3
die neuen Nachbarn alle Beziehungen abgebrochen haben und sogar
einen Sinn darin sehen, auf das Lebensnotwendige zu verzichten. Wenn
sich dann die Krisen einstellen, wird zwangslidufig auch das dunkel, was
zuvor iberzeugend als ,frohe Botschaft wahrgenommen werden
konnte.

Aber nicht zuletzt: Wer sich freiwillig einem solchen Leben ausgelie-
fert hat, kann meist auch zuriick. Das ,,Vater-“ oder ,,Mutterhaus“ des
Ordens fingt — wie man stets weill - jeden auf, der in die geméBigte Ar-
mut des Ordenslebens zuriick will. Diese Freiheit haben die unfreiwillig
Armen nicht.

In Brasilien sind solche Versuche einer Armuts-Solidaritiat noch ver-
hingnisvoller als bei uns. In diesem Land sind die Armen sehr viel 4r-
mer als in der Bundesrepublik Deutschland, weil sie nicht aufgefangen
sind durch die Zusicherung von Sozialhilfe, die auch auf der untersten
Stufe ein Leben garantiert, das der Wiirde des Menschen entspricht. Zu-
dem ist die Zahl der Armen erheblich gr6Ber. Am schwersten wiegt aber
wohl ein Weiteres: In Brasilien verbreiten sich neue Theologien, die sich
sozialwissenschaftliche Weltbilder zu eigen gemacht haben’. Wir lernten
Priester kennen, die sich unter Berufung auf neue Einsichten nicht ni-
her bestimmter Richtungen einer Theologie der Befreiung frei fithlen
von der Verwaltung der Sakramente und sich statt dessen als Sozialar-
beiter, auch ,,Parteigiinger der Armen* gegen die Reichen verstehen wol-
len®. DaBl sie den Praxisberuf der Sozialarbeit nicht erlernt haben,
scheint ihnen keine Probleme zu bereiten.

Wir sind auch anderen begegnet: Laien, Ordenspriestern und ganzen
Ordensgemeinschaften, die es als ihren Lebenssinn verstehen, das Los

® Ursula Adams, Karriere nach unten. Ein Weg fiir Ordensleute und andere Christen, in:
GuL 52 (1979) 201-217; und dieselbe, Wo ist der letzte Platz? Beispiele eines Lebens fiir die
Armen, in: GuL 57 (1984) 127-138.

7 Vgl. hierzu Wilhelm Weber, ,, Wenn aber das Salz schal wird ... Der Einfluf3 sozialwissen-
schaftlicher Weltbilder auf theologisches und kirchliches Sprechen und Handeln, Wiirzburg
1984.

8 Ursula Adams und Thea Haas, Kirche unter den Armen, Erfahrungen aus der Sozialarbeit,
Reihe Kirche und Gesellschaft 109 (1984) 6. 11.



Ursula Adams 434

der Armen zu verbessern und ihnen neue Perspektiven zu erdffnen. Frei-
lich, wir wissen aus Erfahrungen in unserem eigenen Land, daB solch
ein Weg oft sehr mithsam und langwierig ist. Denn Ordensgemeinschaf-
ten sind oft keineswegs einfach bereit, die Bemiihungen einzelner Mit-
glieder um die Armen mitzutragen oder wenigstens zu akzeptieren.
Trotzdem: Es ist zu einfach, wenn solche einzelne sich aus ihren Ge-
meinschaften entfernen und zu den Armen ins Elend wechseln. Gewil3
sind solche Menschen Idealisten mit hoher Motivation. Aber das allein
geniigt nicht.

Uber eine Flucht nach innen

Es gibt wiederum andere, die suchen die Armen in einer eigenen Art von
Frommigkeit. Frommigkeit, das heiBt doch, auf Gott hin ausgerichtet le-
ben. In christlichen Zeitaltern suchten und fanden die Frommen Gott in
den Worten seiner Offenbarung. Sie wuBten im Glauben, daB sie Thm
im Geringsten begegnen und Thm da dienen konnen.

Das hat seine Giiltigkeit bis heute nicht verloren, es scheint den Men-
schen nur nicht mehr so einfach zuginglich zu sein. Eine ,,neue Inner-
lichkeit“ hat neue Zugiéinge gefunden: Bilder von der Wiiste, von blii-
hender oder trockener Natur... Solche Bilder sollen helfen, Gott zu fin-
den. Kann das gelingen? Nun, die, die da suchen, meinen Ihn zu finden!
- ,,Du sollst Dir kein Bild machen*, warnt die Bibel.

Wir fragen von einer anderen Seite aus an: Wird Gott im Geringsten
gesucht, wenn seine Christen Thn in Selbstbesinnung finden wollen?
Freilich, Jesus ging in die Wiiste, zog sich zuriick, um mit dem Vater al-
lein zu sein. Aber nicht diese Zeiten machen die Fiille dessen aus, was
die Evangelien als Frohe Botschaft zu iibermitteln haben. Matthius faBt
das gesamte offentliche Wirken des Lebens Jesu zusammen in den Satz:
»Er zog in ganz Galilda umher, lehrte in den Synagogen, verkiindete das
Evangelium vom Reich Gottes und heilte im Volk alle Kranken und Lei-
denden.“ (4,23; dhnlich 9,35; auch Mk 1,39; Apg 10,37f.) Ist es nicht
eine Verkehrung dieser Botschaft in ihr Gegenteil, wenn Christen nur
die ,,Wiistentage* an sich reifBen, sich hier zu bedienen suchen und dar-
iiber die Armen, die nach Liebe und Gerechtigkeit diirsten, ausgesperrt
lassen?

Doch das sind Fragen, die aus eigenen Erfahrungen mit Tendenzen
einer ,,Flucht nach innen” (so ein neues Buch von K. Walf) stammen,
aber keine Thesen oder dogmatische Feststellungen. Viele Christen zie-
hen aus ,,Wiistentagen* Kraft fiir den Dienst der Liebe.



Wo ist die ,, Kirche der Armen*”? 435
Beispiele erlebter Nichstenliebe

Mehr als nur Fragen, nimlich Befiirchtungen, ob nicht die ,Kirche
der Armen* anderswo zu suchen ist, als es vielerorts propagiert wird, er-
wuchsen aus konkreten Erfahrungen eines wirklichen ,,Dienst an den
Armen®.

, Die Kinder ..., ihrer ist das Himmelreich” (Mt 19, 14; Mk 10, 14)

Wir hielten uns einige Tage in Macapad (Amazonasmiindung) auf, wo
wir in ein ganz alltidgliches Bemiihen mit mehrfach behinderten Kindern
hineingenommen wurden. Hier ist ein italienischer Weltpriester tétig,
der seit einigen Jahren zusammen mit den Bewohnern eines sehr armen
Stadtrandgebietes eine Heimat fiir zuvor versteckt gehaltene Kinder auf-
baut®.

Unsere Begegnung begann bei unserer Ankunft am Flughafen. Da
stand eine Gruppe behinderter Kinder, die ein Lied sangen. Wir waren
nicht auf den Gedanken gekommen, daf} dies ein Willkommensgruf} fiir
uns sein konnte. Da stellte sich ein uns nicht bekannter Mann vor:
Padre Louis. Er erklirte, er habe diesen Kindern erzihlt, es komme Be-
such, der sich besonders fiir sie interessiere. Das war uns neu, aber wir
freuten uns sehr; mehr noch tber die Begegnung mit einem Menschen,
der Kindern so unbefangen und selbstverstindlich Erlebnisse zu ver-
schaffen wuBte. Alsbald schmiegt sich der blinde Marcello bei mir an.
Als es erkennbar zur Abfahrt geht, nehme ich seine Hand: ,, Komm, wir
fahren nach Hause.“ Da fragt er: ,,Schlifst Du heute bei mir?* Ich kann
nur ahnen, was er erfragt, und erfahre dann, dafl wir unser Quartier
35km entfernt haben. Ich verspreche ihm meinen Besuch, und dazu
kommt es auch tags darauf. Wir treffen etwa 45 Kinder in einem Ge-
linde, wo sich allerhand Spielzeug befindet. Wir hocken uns einfach hin
und probieren an einer Stelle, ein ganz zweckloses Muster aus bunten
Klétzen zu legen. Die Kinder kommen, probieren ebenfalls, schauen zu,
und alsbald verstindigen wir uns gut.

Auch die jungen Kindermidchen schauen uns eine Weile zu. Dann
bringen sie nicht gehfihige Kinder und zeigen uns Behinderungen, die
ihnen erkennbar besondere Sorge machen. Da war ein kleiner Junge, der
nur ein Wort sagen konnte: ,,Pa“, so nannte er den Priester. Wer ein
Wort sagen kann, kann vielleicht noch weitere erlernen, aber wie? Wir
probierten unser Gliick und sagten dem kleinen Kerl immer wieder
,,Hallo“ vor. Nach einer halben Stunde sagte er pl6tzlich strahlend:
,Hallo“.

° Ebd., 5f.



Ursula Adams 436

Als dieser Tag zu Ende war, lieBen wir Freunde zuriick. Der Pater hier
ist Seelsorger einer groBen Gemeinde. Bei Hausbesuchen entdeckt er die
versteckt gehaltenen Kinder und gewinnt auch Helfer fir sein Werk.
Das ist alles. Nein, nicht alles! Auf den Gesichtern der Kinder, der Hel-
ferinnen und mancher Menschen, die wir in der Nachbarschaft trafen,
sahen wir ein Leuchten, das eine Ahnung von Erlostsein ausdriickte.

LAussdtzige werden rein“ (Mt 11, 5)

Eine Woche lang waren wir in Cruzeiro do Sul im nordwestlichen Bun-
desstaat Acre. Vor 20 Jahren hatte ich hier ein duBerst provisorisches,
wenngleich durchaus liebevoll betreutes ,,Lager” fiir Leprakranke und
ein Heim fiir deren Kinder besucht. Jetzt wurde ich daran erinnert, daB
ich damals, nach einigen improvisierten Spielen mit den Kleinen gesagt
haben soll: ,,Adieu, ihr Kinder! Ich besuche Euch wieder.“ Das war
wohl eins der Versprechen, die unser Herz gibt und deren Einlosung
Gott iiberlassen bleibt. Objektiv betrachtet hitte ich wissen missen, daf
mich wirklich nur ein Zufall noch einmal in diesen abgelegenen Winkel
des Amazonasurwalds fiihren konnte.

Jetzt stand ich wieder an diesem Ort. Die Menschen waren nach 20
Jahren andere, ihre Lebensumstinde waren ungleich besser, aber immer
noch antworteten sie auf die Sprache des Herzens. Wir spielten mit den
Kindern, unterhielten uns mit Mimik und Gestik mit den Erwachsenen,
wobei wir uns an den uns geliufigen Vokabeln festhielten. Dies waren
vor allem die Vornamen unserer Gespriachspartner: Maria Himmelfahrt,
Maria Namen, Maria Geburt etc. Wir waren gliicklich miteinander.
Abends durften wir eine Messe mitfeiern. Der Bischof erzihlte den
Kranken, wer wir sind, wo wir arbeiten und warum wir uns fiir diesen
Ort besonders interessieren. Spontan sang eine ganz verstimmelte Frau
ein Dankeslied ~ nicht an unsere Adresse, nein, an den, der im Taberna-
kel gegenwiirtig ist!

»Heute, wenn ihr seine Stimme hort...” (Hebr 3,7)

In einer Favela in Rio de Janeiro trafen wir eine Dame, die in einer pro-
visorisch installierten Kiiche junge Middchen mit Grundtechniken der
Haushaltsfithrung vertraut machte. Ihr Ziel war, ihnen den , Arbeits-
markt® in mittelstindischen Haushalten zuginglich zu machen. Wir hor-
ten Zahlen, die uns zeigten, daB3 dies ein erfolgreiches Bemiihen zu sein
scheint. - Die Méadchen zeigten uns stolz und fréhlich, was gerade vor-
zZuweisen war.



Wo ist die ,, Kirche der Armen*? 437

In unserem Land erleben wir heute, wie man uns verstindnislos zu-
hort, wenn wir so etwas als einen sinnvollen Beitrag zu Entwicklung und
Frieden bezeichnen. Wir denken, wenn diesem Volk doch mindestens
drei Generationen Zeit gewdhrt wiirde, um mit der Industrialisierung
und deren Folgen - wie der Verstddterung und den Armutsgiirteln an
den Rindern der Metropolen - fertig zu werden. Warum eigentlich ist es
etwas Schlechtes, sogar ,,Ausbeutung®, wenn vorerst noch die Armen als
Hauspersonal bei Wohlhabenden dienen? Bekanntlich beziehen wir
Menschen unser Selbstwertgefiihl aus der sozialen und gesellschaftli-
chen Stellung derer, mit denen wir umgehen. Die Kirche kennt dies
auch, obgleich sie darum weif, dal3 alle Menschen Kinder des einen Va-
ters im Himmel sind. Ahnlich, wie sich aus genau dieser ,,Abstammung*
die Kostbarkeit der Menschenwiirde ergibt, konnen auch Arme heute je-
mand werden, der ,,wer ist“. Eine sehr schlichte Moglichkeit ist es, wenn
sie in die Hausgemeinschaft von Leuten aufgenommen werden, die vor
den Augen dieser Welt ,wer sind“. Und darauf kommt es doch an, dal3
die heute Lebenden heute erfahren diirfen, daf} sie ernstgenommen wer-
den - mehr noch, daB man sich um jeden einzelnen von ihnen miiht.
Was niitzt es es ihnen, zu erfahren, daB3 sie eine Dezimalstelle hinter
dem Komma einer statistischen Ubersicht sind. Jeder erfihrt sich selbst
als Einmaligkeit, der Arme wie der Wohlhabende.

Was hier als Zeugnis mitgeteilt wird, ist bewul3t begrenzt auf die Aus-
schnitte, die wir ein wenig miterleben durften. Das wire uns nicht mog-
lich gewesen, wenn da nicht Priester und Laien lebten, die schon lange
zuvor Orte geschaffen haben, in denen Liebe gegenwirtig gehalten wird.
In einer anderen Verdffentlichung ist vor allem von diesen Menschen
und ihren Werken die Rede. Das kann nachgelesen werden'®.

An dieser Stelle sollten kleine persdnliche Zeugnisse mitgeteilt wer-
den von dem, wo wir selbst mit hineingenommen worden sind.

Was im Groflen in Brasilien vorgeht, ist wohl noch lange nicht einzu-
schitzen. Die einen konstruieren ,,neue Theologien“, schreiben die Bi-
bel neu (,,aus dem Verstindnis des Volkes“!!), griinden eine neue Volks-
kirche. Und die anderen gehen den zweitausend Jahre alten Weg, auf
den Jesus die Junger geschickt hat: ,,heilt Kranke, weckt Tote auf, macht
Aussitzige rein...“ (Mt 10,8), ,,verkiindet Armen frohe Botschaft® (Mt
11,5). Sie tun dies, weil sie nicht einfach, sondern alltiglich sind.

10 S. Anm. 8.
! Bonaventura Kloppenburg, a.a.0. (Anm. 1), 79-84.





