
Das Christus-Bild der Befreiungstheologie 
Eine philippinische Erfahrung* 

Louie G. Hechanova, Manila 

Das Thema, der Zusammenhang von Christologie und Befreiungstheo- 
logie soll nicht akademisch und in Auseinandersetzung mit alldem, was 
besonders in Lateinamerika dazu geschrieben ist, abgehandelt werden. 
Ich möchte über meine eigene Erfahrung von Befreiung berichten, wie 
ich sie hier auf den Philippinen in meiner sozial-pastoralen Tätigkeit 
machen durfte. Darauf aufbauend versuche ich dann einiges Theologi- 
sche zu sagen, besonders über das Bild von Jesus Christus, das wir heute 
auf den Philippinen brauchen. 

Erfahrung von Befreiung 

Vor etwa zehn Jahren schied ich aus der Lehrtägigkeit am Seminar aus, 
um die sozial-pastorale Situation meiner Heimat im Leben kennenzuler- 
nen. Ich wollte damals nach einiger Zeit diese Lehrtätigkeit wieder auf- 
greifen. Aber ich habe es immer noch nicht getan, und ich bin dankbar 
für die Erfahrung der verflossenen zehn Jahre. Ohne sie könnte ich nicht 
über den Christus der Befreiungstheologie sprechen - oder wenn doch, 
dann klänge es ganz anders. Ich habe nämlich entdeckt, daß die Sicht- 
weise außerhalb der Seminarmauern sehr verschieden geworden ist. 

Pastorale Vorerfahrungen 

Meine ersten Erfahrungen machte ich also in den frühen siebziger Jah- 
ren in einem ausgesprochen pastoralen Einsatz: Ich gab Pfarr-Missio- 
nen in den ländlichen Gegenden auf den Visaya-Inseln. Dort wurde ich 
mit der Armut der Leute konfrontiert, die von anderer Art ist als die Ar- 
mut, die man in den Slums und Elendsvierteln unserer Städte findet; es 
war eine stagnierende, bewegungslose Armut. 

Immer wieder wurde mir von den Armen die Frage gestellt: •Gibt es 
in dieser Welt einen Gott?" Wohlgemerkt, die Frage kam nicht von Mar- 
xisten oder bewußten Atheisten, sondern von dem einfachen Volk, das 

* Übersetzung aus dem Englischen: The Christ of Liberation Theology, in: SPI (Series 
Theology in the Third World) I, Published by the Socio-Pastoral Institute, 2506 Legarda St., 
Sampaloc, Manila. Die jüngsten Proteste von Kardinal Jaime J. Sin gegen die Regierung 
bestätigen die Überlegungen des Redemptoristenpaters. 



Das Christus-Bild der Befreiungstheologie 439 

doch an Gott glaubt und in der Religion verwurzelt ist. •Wenn es einen 
Gott gibt, wie unser Glaube es lehrt, und wenn er ein liebender Vater 
sein soll, wie kann er uns in diesen Umständen dahinvegetieren lassen?" 
Innerhalb des Glaubens also rangen sie darum, Sinn für die Grausam- 
keit des konkreten Lebens zu finden. Armut und Unterdrückung waren 
für sie nicht nur eine wirtschaftliche und politische Angelegenheit, son- 
dern ebenso eine theologische Frage. 

Diese Gottes- oder theo-logische (wörtlich: Logik, Sinngefüge Gottes) 
Frage wird zum christologischen Problem, sobald wir den Menschen 
Christus, den Heiland der Welt, verkünden. Wenn man ihnen vielleicht 
auch in der Vergangenheit von Erlösung als etwas rein Geistigem gepre- 
digt haben mag, so scheint doch ihr Instinkt ihnen zu sagen, daß Erlö- 
sung auch etwas mit der konkreten Lebenssituation zu tun haben muß. 
Wir erzählen ihnen doch, daß mit der Menschwerdung Gott nicht mehr 
verborgen und unerreichbar fern, sondern in die Arena der menschli- 
chen Geschichte eingetreten ist. •Wo aber ist Er?" 

Heute morgen noch hat es Pater Villote in anderer Weise formuliert: 
•Wenn das Reich Gottes mit Christus angebrochen ist, wann wird es 
kommen?" Man betet: •Vater unser im Himmel, geheiligt werde Dein 
Name, Dein Reich komme", aber man sieht es nicht kommen. 

Das also war die erste Problematik in den Elendsgebieten: Die Men- 
schen glauben an den liebenden Vater, sie vertrauen dem gütigen Hei- 
land, aber sie wissen nicht, wie sie dies mit der grausamen Wirklichkeit 
des Lebens vereinen können. 

Eine entsprechende Frage traf mich im Zusammenhang mit dem 
Brauch der Missionen, die Kreuzwegstationen in dramatischer Darstel- 
lung durch den ganzen Ort hindurch abzuschreiten. Eine solche Karfrei- 
tagsprozession schließt normalerweise mit der Beichte ab. Ich war be- 
troffen von der Wirkung einer solchen dramatischen Andacht. Die Men- 
schen identifizierten sich mit Jesus in den letzten Stunden seines Lebens, 
als er stumm, schwach, passiv, duldend und leidend sich hingab, und 
fühlten sich schuldig, weil sie ihr Schicksal beklagten, weil sie vorher 
laut nach Gerechtigkeit gerufen hatten, weil sie ihre Ausbeuter kritisier- 
ten usw. Ihr Christusbild war das des Leidensknechtes, der •seinen 
Mund nicht öffnete" und •wie ein Lamm zur Schlachtbank geführt 
wurde" (Jes 53,7). 

Beim Nachdenken darüber wurde mir immer deutlicher, daß diese 
Art von Frömmigkeit die Haltung der Passivität, Resignation und 
Gleichgültigkeit, wie sie bei Bauern und Abhängigen innerhalb von feu- 
dalen Systemen zu finden ist, bestärken müsse. Theologisch gesehen be- 
deutet dies: Man sieht nicht den ganzen Christus, sondern nur einige 



Louie G. Hechanova 440 

seiner Züge. Die anderen sind vergessen: daß er die Reichen anklagte, 
daß er die damaligen Autoritäten kritisierte, daß er im Zorn mit einer 
Geißel die Händler aus dem Tempel trieb, daß er gewissen heiliggehalte- 
nen Traditionen und Bräuchen mißtraute und daß er aus politischen 
Gründen zum Kreuzestod verurteilt wurde. Das Kreuz wurde einzig als 
Zeichen der Geduld und der Resignation vorgestellt, nicht aber als Zei- 
chen der Herausforderung und des Kampfes. 

Damit sind wir nahe bei dem, was Kardinal Alfrink einmal sagte: 
Man kann selbst die Fülle des Christlichen auf Aspekte einschränken. 
Und das taten wir doch mit dem beschriebenen traditionellen Kreuz- 
weg. Ich möchte keineswegs diese Andacht abschaffen. Aber ich glaube, 
man muß den Menschen das ganze Leben des Herrn vor Augen stellen 
und nicht nur seine letzten Tage. Nur so kann auch das ganze Antlitz 
Christi sichtbar werden. 

Gemeinsam nach Gottes Willen suchen 

Inzwischen wurde ich von Iloilo nach Negros Occidental versetzt, wo 
mein Vetter Louie Jalandoni die soziale Aktion im Bistum leitete. Ob- 
wohl ich schon in Iloilo in die soziale Arbeit Einblick bekommen hatte, 
bat ich Louie, daß er mir nicht eher die neue Arbeit übertrage, bis ich 
selbst einige Erfahrung mit der Situation auf Negros gemacht und inner- 
halb meiner religiösen Gemeinschaft gelebt hätte. Unter den Arbeitern 
auf den Zuckerrohrplantagen durfte ich erleben, was Befreiung bedeu- 
tet. 

Als ich nach Bacolod, der Provinzhauptstadt von Negros Occidental, 
übersiedelte, war es bekannt, daß Louie Jalandoni und die Diözesan- 
priester in der Kathedrale mit strengen Worten die Ungerechtigkeit gei- 
ßelten. Manche Hacenderos sagten: •In der Kathedrale werden wir 
ständig angegriffen; wir gehen lieber zu den Redemptoristen." 

Nach einiger Zeit spürten aber auch einige aus unserer redemptoristi- 
schen Gemeinschaft, daß man etwas tun müsse. Wir kamen uns vor wie 
Feuerwehrmänner, die ständig beschäftigt sind, Brände zu löschen, 
ohne daß sie die Ursache dieser Brände kennen. Und so fragten wir uns: 
•Wie wäre es, wenn wir uns für kurze Zeit aus der Arbeit zurückziehen 
würden und gemeinsam zu erspüren suchten, was der Heilige Geist uns 
in dieser unserer Situation zu sagen hat." Wir unterbrachen also unsere 
Tätigkeit und gingen für zwei Wochen in eine Zeit der Unterscheidung 
hinein, um Licht und Führung zu suchen. 

Während dieser Zeit war uns die •Theologie von den Zeichen der 
Zeit" (vgl. Mt 12,38-42; 16,1^; 24) eine große Hilfe. Vorher suchten 



Das Christus-Bild der Befreiungstheologie 441 

wir den Willen Gottes in Schrift und Tradition als alleinigen Quellen zu 
erkennen; jetzt legte uns diese Theologie eine weitere Quelle frei: die 
Ereignisse, Situationen und Erwartungen der Menschen von heute. Wir 
wurden motiviert, die konkrete Situation unserer pastoralen Arbeit zu 
erkennen und zu verstehen. 

Dabei war es nicht mehr so sehr nötig, diese Situation zu erleben - 
das hatten wir in unserem missionarischen Einsatz schon erfahren -, 
sondern wir brauchten eine Analyse, ein Durchsichtigmachen der Situa- 
tion, zumindest aber eine andere Analyse als die, mit der wir bis dahin 
gearbeitet hatten. Ohne sie hätten wir die Situation der Zuckerrohrarbei- 
ter vom Standpunkt der Hacenderos aus angeschaut. Wir tendierten 
nämlich alle dahin, deren Meinung zur Armut des Menschen unhinter- 
fragt anzunehmen: Sie entspringe zufälligem Unglück, komme her von 
Faulheit oder solchen schlechten Gewohnheiten wie Trinken, Spielen 
usw. Wir hatten uns wie von selbst diese Meinungen zu eigen gemacht, 
weil wir mit den Hacenderos auf derselben sozialen Ebene zu Hause wa- 
ren. 

Drei Priester halfen uns nun, die Situation unseres Volkes, besonders 
in der Zucker-Industrie, aber auch die Gesetzlichkeiten einer allgemei- 
nen Bewußtseinsbildung zu analysieren. Es war erstaunlich, was das be- 
wirkte. Wir entdeckten, daß ebenso, wie Schrift und Tradition Licht auf 
die Gegenwartssituation werfen können, auch das Umgekehrte stimmt. 
Die Analyse der Gegenwart schuf uns einen neuen Zugang zur Schrift 
und zur Lehre der Kirche. Es fiel uns wie Schuppen von den Augen. 
Stellen der Schrift, die wir lange übersehen hatten, bekamen Sinn. Und 
andere, die uns vertraut waren, standen in neuem Licht. Wir begannen 
das Dokument der Römischen Bischofssynode von 1971 •Gerechtigkeit 
in der Welt"1 neu zu verstehen. 

Einer nach dem anderen nahm die Verpflichtung auf sich, bis es dann 
eine Verpflichtung der ganzen Gemeinschaft wurde: •das Evangelium 
(Gottes Frohe Botschaft für die Armen) zu predigen, was immer auch 
kommen möge". Aber dann hieß es, auszubuchstabieren, was darin ein- 
beschlossen war. 

Zuerst, daß wir uns für die Verkündigung der evangelischen Wahrheit 
bereithielten, auch wenn wir dadurch die finanzielle Unterstützung ver- 
lören. Das Haus, von dem unsere Arbeit ausging, lag zentral in Bacolod 
City. Unser missionarisches Werk unter den armen Zuckerrohrarbeitern 
wurde finanziell unterstützt über unser kirchliches Apostolat unter den 
reichen Hacenderos. Mit der Bereitschaft, die Konsequenzen unserer 
1 Veröffentlicht in: Der priesterliche Dienst - Gerechtigkeit in der Welt, hrsg. von der Deut- 
schen Bischofskonferenz, Trier 1972, 71-105. 



Louie G. Hechanova 442 

Verpflichtung auf uns zu nehmen, übertrugen wir das Gelübde der Ar- 
mut in die konkrete Realität, und das hieß: frei sein von und indifferent 
gegenüber der materiellen Unterstützung. Damit übergaben wir uns zu- 
gleich vertrauend der göttlichen Vorsehung und sagten zu Gott: •Bahala 
Ka." 

Dann war mit dieser Verpflichtung auch die Bereitschaft verknüpft, 
unser ordenseigenes Apostolat, nämlich Volksmission, aufzugeben. Auf 
Negros kann man ohne Zustimmung der Besitzer keine Volksmissionen 
auf den Plantagen halten. Oftmals bestanden diese darauf, daß die 
Volksmissionare in ihren Herrschaftshäusern wohnten. Manchmal woll- 
ten sie auch selbst der Mission beiwohnen oder wenigstens durch ihre 
•encargado", gleichsam ihre Augen und ihre Ohren, vertreten sein. 
Doch unter solchen Umständen läßt sich nur schwer über die Gerechtig- 
keit nach der •Frohbotschaft" predigen, ohne daß man Reaktionen der 
Hacenderos erfährt, die dies meist als eine •Böse Botschaft" vernehmen. 

Es wurde uns also klar, daß die bisherige Weise unserer Volksmissio- 
nen tendentiell die ungerechte Situation verstärkte; daher kamen wir 
überein, dies zu ändern, auch mit der Bereitschaft, abgewiesen zu wer- 
den, wenn die neue Weise der Volksmission nicht akzeptiert und wir am 
Predigen gehindert würden. 

Ferner erklärten wir uns bereit, persönliche Konsequenzen auf uns zu 
nehmen; es war gerade damals, als Louie Jalandoni, der doch selbst zur 
besitzenden Schicht gehörte, von den Massenmedien geschmäht wurde, 
weil er die streikenden Arbeiter der Victorias Milling Company (Zen- 
tralverband der Zuckerrohrverarbeitung) unterstützt hatte. 

Für mich war es eine lebendige Erfahrung persönlicher Befreiung, sa- 
gen zu können: •Ich will das Evangelium predigen, komme, was wolle." 

Die Folgen der konsequenten Jesusnachfolge 

Das alles klang heroisch, doch erst mußten wir den Augenblick der 
Wahrheit, die Nagelprobe, bestehen. Das kam in der gleichen Woche, 
als Louie Jalandoni uns einen Brief zur Kanzelverlesung sandte. Man 
hatte nämlich von einigen Hacenderos Rückmeldungen erhalten mit der 
Klage, daß sie allgemein ohne Unterschied vom Klerus der Ungerechtig- 
keit geziehen würden. Sie sagten: •Seid konkret, nennt die Haciendas 
und Hacenderos, deren Praktiken ihr für unrecht haltet, und wir wollen 
euch sogar helfen, sie anzuprangern: Sie sind die schlechten Früchte, 
die uns allen den schlechten Namen verschaffen." 

Diesmal also hatte Jalandonis Diözesanzentrum der sozialen Aktion 
drei Haciendas als Beispiele namhaft gemacht und uns angewiesen, die 



Das Christus-Bild der Befreiungstheologie 443 

Beschwerden gegen sie von der Kanzel zu verlesen. Als uns dieser Brief 
erreichte, spürten wir die Herausforderung, die hochtönenden Ver- 
pflichtungen in die Realität zu übersetzen. Wir beratschlagten darüber 
gemeinsam und entschieden uns, den Brief am folgenden Sonntag vor- 
zulesen. Die Reaktion folgte auf dem Fuß: Am Sonntag schon und in 
der kommenden Woche ging die Kirchenkollekte auf ein Drittel zurück. 
Einige der regelmäßigen Kirchenbesucher boykottierten uns und gingen 
zur nahegelegenen Kirche der Chinesen. •Dort", so sagten sie, •können 
wir die Predigt nicht verstehen, und das ist besser." Eines Tages rief 
mich eine Dame aus einer Gruppe an, die in der caritativen und aposto- 
lischen Arbeit unserer Gemeinde tätig war. Ich kannte die Leute gut und 
hatte auch schon Studientage mit ihnen veranstaltet. Die Vorsitzende 
fragte: •Wie tief wollen Sie sich auf dieses Geschäft der sozialen Aktion 
einlassen?" Ich antwortete: •Warum fragen Sie?" •Weil wir woanders 
arbeiten wollen", war ihre Antwort. •Was meinen Sie, sollten die Mit- 
glieder Ihrer Gruppe nicht für ein Wochenendseminar zusammenkom- 
men? Ich möchte all das erklären", gab ich zurück. 

Im September 1972 hielten wir also mit diesen Frauen ein Seminar. 
Ich machte sie mit den Ergebnissen unseres gemeinsamen Suchens nach 
Entscheidung vertraut und begann dazu mit der Analyse der Situation 
unseres Volkes und der Zuckerindustrie. Wir lasen das Synodendoku- 
ment über die •Gerechtigkeit in der Welt" und meditierten die Schrift. 
Am Ende des Tages fragte ich: •Nun, was meinen Sie, haben wir als ge- 
weihte Diener des Evangeliums eine andere Wahl?" Sie schüttelten den 
Kopf und stimmten zu: Es sei unsere Pflicht, dies zu predigen. 

Ich sprach weiter: •Bitte, denken Sie nicht, daß wir solche strengen 
Ansprachen über die Gerechtigkeit so leichthin halten. Es macht auch 
uns betroffen - schon weil wir doch finanziell von Ihnen abhängen. Und 
unser Pater Prokurator jammert auch, daß er nur 60 Pesos Bargeld in 
der letzten Woche für die sechs Mitglieder unserer Gemeinschaft erhal- 
ten hat." Noch in der Nacht kamen heimlich zwei der Frauen zu mir mit 
ihrem Scheckbuch. •Was auch die anderen tun werden", sagten sie, •auf 
unsere Hilfe können Sie rechnen. Dieser Scheck kommt monatlich!" 

Der einzelne und die Strukturen 

Dieser Vorfall ist einer von denen, die mich überzeugten, daß diese 
Leute, jeder für sich, ein goldenes Herz haben und freundlich und groß- 
zügig sind. Sie sind auch fähig, intellektuell die Probleme und deren 
mögliche Lösungen zu erkennen. Aber auf der Ebene der Verwirkli- 
chung sieht es anders aus. Sie sind nicht darauf vorbereitet, Schritte zu 



Louie G. Hechanova 444 

unternehmen, die gegen ihre kurzfristigen Interessen verstoßen, außer 
wenn das Gesetz oder äußerer Druck sie zwingt. 

Diese Überzeugung wurde durch ein weiteres Ereignis bestärkt. Eines 
Tages lud mich eine Verwandte auf ihre Farm ein. Sie erzählte mir voller 
Stolz ihren Plan, die Löhne ihrer Arbeiter zu erhöhen, auch ohne daß 
das Gesetz den Mindestlohn hinaufsetze. Im ersten Augenblick war ich 
glücklich und wollte mir selbst auf die Schulter klopfen: •Gut gemacht, 
Louie, dein Predigen kommt letztlich doch an." Aber bei näherem Hin- 
sehen fand ich den eigentlichen Grund. Es war nicht mein Predigen, 
sondern die Tatsache, daß auf der Nachbarhacienda die Arbeiter began- 
nen, sich in Gewerkschaften zusammenzuschließen. Solange man also 
ein Gleichgewicht der gesellschaftlichen Kräfte hätte verhindern und 
das feudale Verhältnis von Macht und Abhängigkeit aufrechterhalten 
können, hätte man nur den wachsenden Profit im Auge gehabt. 

Ein anderer Vorfall hat mich regelrecht schockiert. Mein Rundgang 
durch die Haciendas endete gewöhnlich mit einer Messe auf einer Plan- 
tage, die von einem meiner nahen Verwandten geführt wurde. Einmal 
im Monat las ich dort die Messe und blieb noch eine Zeitlang, um mit 
den Leuten zu sprechen und ihre Probleme zu hören. Damals kam ich 
von einem Kurs am Institut für soziale Gerechtigkeit und empfahl als 
Lösung der Probleme Kredit-Vereinigungen und gemeinsame Banken. 
Die Leute starrten mich an: •Was können wir in die Bank einzahlen? 
Nach der Saison, wenn es kaum Arbeit und Lohn gibt, müssen wir von 
den Kantinen Geld ausleihen. Und wenn die Ernte beginnt, wird mit ei- 
nem Großteil des Lohns die Schuld bezahlt." 

Ich sah sofort, daß ich eine Antwort, aber keine Lösung der Probleme 
gegeben hatte. Und so versuchte ich zwischen meinen Besitzer-Verwand- 
ten und deren Arbeitern zu vermitteln. Aber die konstante Antwort auf 
meine Überlegungen lautete: •Schau, du hast keine Ahnung. Ich bin 
auch ein Mitglied der Gemeinschaft der Zuckerplantagenbesitzer. Weißt 
du, was die mit mir machen, wenn ich aus der Reihe herausspringe? Sie 
tun sich gegen mich zusammen, und das kann ich mir nicht leisten." 

Damals verstand ich, was mit dem Terminus •Klasse" gemeint ist. Ich 
habe das nicht von Marx und nicht von den Plantagenarbeitern gelernt. 
Ich entdeckte die Tatsache und die Macht einer Klasse in der Art, wie 
die •Klasse" der Hacenderos ihre Interessen zu wahren weiß. 

Aber die Geschichte ging weiter. Ein wichtiger Auftritt führte mich 
für eine Zeitlang woandershin. Als ich nach mehrmonatiger Abwesen- 
heit zur Hacienda zurückkam, war ich erschüttert, wie sehr sich die Si- 
tuation der Arbeiter verschlechtert hatte. Nach anderthalb Jahren Ver- 
mittlung hatte sich nichts geändert, es sei denn zum Schlechteren. 



Das Christus-Bild der Befreiungstheologie 445 

Bei der Meßfeier überkamen mich Schuldgefühle. Ich war so erschüt- 
tert, daß ich vor allen Leuten zusammenbrach und die heilige Handlung 
nicht beenden konnte. Mich trieb kein hochtönendes Prinzip wie: 
•Keine Gerechtigkeit, also keine Messe." Es war einfach das Augen- 
blickserleben, die Erfahrung der Unfähigkeit, irgend etwas zu tun. Ich 
konnte den Leuten nicht mehr in die Augen blicken. Und da wußte ich, 
daß ich eine unausweichliche Entscheidung zu treffen hatte. Sobald ich 
meinen Verwandten, den Plantagenbesitzer, traf, teilte ich ihm mit: 
•Über anderthalb Jahre versuchte ich, zwischen dir und deinen Arbei- 
tern zu vermitteln. Du hast nicht darauf gehört und nichts getan. Bitte, 
schieb mir keine Schuld zu, wenn du mit der Gewerkschaft Schwierig- 
keiten bekommst. Und wenn sie kommen, dann wisse, auf welcher Seite 
ich stehe." 

Theologische Reflexion 

Das Gewicht der Strukturen 

Die erzählten Erfahrungen laufen alle auf eines hinaus: Ich entdeckte 
das Gewicht der sozialen Strukturen im menschlichen Leben. Als Semi- 
narlehrer hielt ich Vorlesungen über soziale Arbeit. Aber die Stoßkraft 
dieser meiner theologischen Phase ging schlicht und einfach auf die per- 
sönliche Umkehr. Wenn ein Mitbruder aus seiner sozialen Tätigkeit 
mich herausforderte und aufgrund seiner Erfahrung meinte, daß eine 
tatsächliche und dauerhafte Haltungsänderung zusammengehen müsse 
mit Änderung der Strukturen, wollte ich ihm nicht glauben; ohne die ge- 
sellschaftlichen Gesetzlichkeiten zu beachten, bestand ich darauf, daß es 
genüge, Geist und Herz zu ändern durch neue Ideen und durch indivi- 
duelle Umkehr. 

Aber die innere Haltung ist nur ein Teil der ganzheitlichen Existenz 
des Menschen; diese verwirklicht sich auf verschiedenen individuellen 
und sozialen Ebenen. Der Glaube aber weiß: Gott will den Menschen in 
dieser Vielschichtigkeit. Daher muß sich auch auf der Ebene, wo jeder 
Mensch in größere soziale Strukturen eingebunden ist, Gottes Plan ver- 
wirklichen. Das erklärt doch, warum Christus seine Botschaft nicht ein- 
zig an Individuen richtete, sondern diese zur Gemeinschaft, zum Volk, 
zur Kirche formte. 

Ungerechtigkeit findet sich nicht nur im Einzelmenschen. Es gibt tat- 
sächlich so etwas - und ich mußte es entdecken - wie strukturelle Unge- 
rechtigkeit, die unabhängig sein kann von den Individuen dieser Gesell- 
schaft. Meine Erfahrung zeigt, daß es Plantagenbesitzer gibt - und sie 



Louie G. Hechanova 446 

bilden sogar die Mehrzahl derer, die ich antraf -, die gut, ehrlich und 
großzügig sind - soweit sie persönlich angesprochen werden. Aber als 
Klasse wird ihr Verhalten anders. Das Gesellschaftssystem, das sie be- 
schützt, gibt ihnen die Rechtfertigung, sich allem zu widersetzen, was 
das System ändern möchte. Oft sind sie nicht einfachhin nur Repräsen- 
tanten des Systems, sondern - tiefer gesehen - ebenso Opfer des Sy- 
stems. Und das Entsprechende gilt für die Armen und Unterdrückten. 

Wer die Klassenstrukturen wahrnimmt, muß nicht notwendigerweise 
die Individuen hassen, die die Klasse bilden - was einige Kirchenmän- 
ner vorschnell vermuten. Mich persönlich führten nicht Feindschaft, 
sondern eher Mitleid und ein Durchschauen der Gründe, die oft mit 
Frömmigkeit und religiösen Motiven kaschiert waren, zu meiner Hal- 
tung. Ich realisierte immer mehr, daß das Anklagen gegen das Unrecht 
der Unterdrücker zugleich die Anerkennung einbeschlösse, die Bereini- 
gung der Probleme müsse zuerst von ihnen ausgehen. Und so wuchs in 
mir die Überzeugung, daß die Befreiung der Menschen in der unterdrük- 
kenden Klasse von ihren gesellschaftlichen Zwängen nur durch Befrei- 
ung von unten geschehen müsse. Wenn die Armen selbst •befreit" wür- 
den, würde auch eine •Befreiung" der Reichen erfolgen. Weshalb also 
Zeit verschwenden und diese anklagen? Warum nicht besser die Kräfte 
für den Prozeß des Bewußtwerdens und der Organisation der Armen 
und Unterdrückten einsetzen? 

Die Sünde ist in beidem: in den Individuen und in den Strukturen. 
Daher muß Befreiung bei beiden geschehen, bei den Individuen und bei 
den Strukturen. Dabei droht allerdings die Gefahr der Polarisation. Ei- 
nige sehen nur die individuellen Notwendigkeiten, kennen keine Struk- 
turanalyse und führen alles auf die einfache Formel zurück: Umkehr 
von Geist und Herz. Andere sind so eingenommen von den strukturellen 
Aspekten, daß sie glauben: Wenn die Strukturen sich ändern, ändern 
sich automatisch auch die Menschen. Aber die Geschichte zeigt, daß 
beides falsch ist. Authentische Befreiung ist ein Prozeß, der zur gleichen 
Zeit Individuen und Strukturen betrifft. 

Das Reich Gottes 

Die Frage nach Gott und die Frage nach Christus laufen zusammen in 
der Frage nach dem Reich Gottes. Wenn es in der christlichen Dogmatik 
heißt: Das Reich Gottes ist •jetzt schon" da, dann beziehen wir uns auf 
dessen Ankunft in Jesus Christus. Wenn wir den Akzent auf das •noch 
nicht" legen, daß also das Reich noch nicht vollendet ist, meinen wir da- 
mit, daß es noch nicht alle Menschen und alle Welt ergriffen hat. Wir 



Das Christus-Bild der Befreiungstheologie 447 

bewegen uns zwischen dem, was ist, und dem, was sein wird, zwischen 
Gegenwart und Zukunft. 

Das Reich Gottes aber ist nicht rein geistig und überwelthaft; es 
schließt alles ein, was zum menschlichen Leben gehört - Ökonomisches, 
Soziales, Politisches, Kulturelles und Religiöses - und soll schon in die- 
ser Welt anfangen, sichtbar zu sein. So verstand es die frühe christliche 
Gemeinde. Ihr genügte nicht die liturgische Einheit der gemeinsamen 
Frömmigkeit, auch nicht die psychologische Einheit, die entstand, als 
man nicht nur Überflüssiges, sondern auch Besitz und Häuser der Ge- 
meinde schenkte. Das hatte nämlich zur Folge, daß es •unter ihnen auch 
keinen gab, der Not litt" (Apg 4,34). Soziale Sichtbarkeit des beginnen- 
den Reiches Gottes erwuchs damit. Eine Zeitlang scheint die idyllische 
christliche Gemeinschaft erfüllt zu haben, was Gott im Alten Testament 
verheißen hat: •Eigentlich sollte es bei dir keine Armen geben." (Dtn 
15,4) 

Wenn das stimmt, dann hat der Arme und Unterdrückte guten Grund 
zu fragen: •Wann wird das Gottesreich kommen? Wo sind die sichtba- 
ren Spuren des Reiches Gottes für uns? Müssen wir im Schatten bleiben 
und warten, bis wir sterben?" Wenn sie auch nicht diese Worte gebrau- 
chen, so ersehnen sie doch einen Erlöser - ganz ähnlich den Israeliten 
des Alten Testaments, die sich nach einem Gott sehnten, der sie aus der 
Knechtschaft ins verheißene Land führen werde. 

Kirche und Welt bilden eine Art von Sakrament, in dem der Anfang 
von Gottes Reich sichtbar wird. Die Welt ist gleichsam der Stoff, der in 
das Reich Gottes umgeformt werden soll. Die Kirche, der Ort also, wo 
man sich ausdrücklich zu Christus bekennt, ist gleichsam der Sauerteig 
zur Umwandlung der Welt. Wie beide konvergieren und sich ergänzen, 
kann man in dem berühmten Wort des Dokuments •Gerechtigkeit in der 
Welt" der Römischen Bischofssynode von 1971 nachlesen: •Der Einsatz 
für die Gerechtigkeit und die Teilnahme an der Umgestaltung der Welt 
erscheinen uns als wesentlicher Bestandteil der Verkündigung des Evan- 
geliums und der Sendung der Kirche zur Erlösung der Menschen und 
zur Befreiung von jeder Art Unterdrückung." (86, übersetzt von Hans 
Urs von Balthasar und Oskar Simmel) 

Die Kirche 

In Jesus von Nazareth wurde das menschliche Antlitz Gottes sichtbar. 
Der Christus des Glaubens will sein menschliches Antlitz auch heute in 
der Kirche zeigen. Die Kirche kann es offenbaren oder verdunkeln; das 
hängt davon ab, wie weit sie fähig ist, die •Zeichen der Zeit" zu lesen. 



Louie G. Hechanova 44g 

In Zeiten wachsender Ungerechtigkeit, wenn die sozialen Werte und 
Verhältnisse eine Umkehr erfordern und das Volk nach •Befreiung" 
schreit, muß die Kirche im Antlitz Christi den endgültigen und vollkom- 
menen Befreier für die Welt sichtbar machen. Das meint weder, daß 
man das Heilswerk Christi auf einen rein geistigen und außerweltlichen 
Erlösungsakt, noch, daß man es auf eine rein politisch-ökonomische Be- 
freiung reduziert, die keine Letzt-Vollendung im endgültigen Reich Got- 
tes mehr braucht. Wir sind herausgefordert, dem Menschen in seiner 
Ganzheit zu helfen und ihn zur Befreiung zu führen. 

Die konkrete Herausforderung der Kirche zeigt sich in den konkreten 
Konflikten. Eine Konfliktsituation aber ist der tatsächliche Zustand der 
Gegnerschaft zwischen reich und arm, wobei Staat und Strukturverhält- 
nisse eindeutig die Reichen und Mächtigen begünstigen. Hier neutral zu 
bleiben hieße, sich auf die Seite des Establishments stellen. Ein Predi- 
gen von Friede ohne Gerechtigkeit würde das Unrechts-Verhältnis be- 
siegeln. Ein Arbeiten für die innere Versöhnung, ohne die trennenden 
Strukturen zu tangieren, würde eine Pseudo-Harmonisierung befürwor- 
ten. Wie kann die Kirche •Christi Liebe zu den Armen" zeigen, wenn sie 
sich nicht auf die Seite der Armen stellt, die von den Reichen unter- 
drückt werden? Wie kann die Kirche eine •Kirche der Armen" werden, 
wenn sie sich nicht von den Reichen trennt, die sich in traditioneller 
Weise von der Kirche privilegiert dünken? Würde deren herrschende 
Schicht mit einer Entprivilegierung, ohne mit der Wimper zu zucken, 
einverstanden sein? Eine Entscheidung muß geschehen, eine Entschei- 
dung aus dem Geist des Evangeliums, eine Entscheidung ähnlich der, 
die Jesus zum Kreuz führte. Wie viele Amtspersonen der Christenheit 
sind dazu bereit? Bischof Claver hat diese Frage folgendermaßen ge- 
stellt: •Prophetie oder Anpassung? - das Dilemma einer Kirche in der 
Unterscheidung". 

Die Herausforderung der Kirche wird gelegentlich auch anders for- 
muliert: als Wahl zwischen den Werten des Evangeliums und ihren eige- 
nen institutionellen Interessen. So hat es ein Maryknoll-Priester gesagt: 
•Sollen wir die Werte des Gottesreiches verkünden (Gerechtigkeit, 
Treue, Freiheit, Liebe und Frieden) oder die Meinung der Kirche?" 
Viele Theologen und Kirchenmänner bestreiten diese Unterscheidung, 
weil die Frage in sich schon falsch gestellt sei: Man dürfe in den beiden 
Aspekten keinen Gegensatz sehen. Aber wie dem auch sei, tatsächlich 
ist zuzugeben, daß man gelegentlich eine Wahl treffen muß. Wie viele 
kirchlich betriebene Radiostationen und Publikationsorgane müßten 
ihre Arbeit einstellen, wenn sie die ungeschminkte Wahrheit zu sagen 
wagten? 



Das Christus-Bild der Befreiungstheologie 449 

Damit stehen wir vor einer anderen Frage: Was ist das Ziel der Kir- 
che? Kardinal Kim von Korea hat es folgendermaßen formuliert: •Soll 
die Kirche für sich selbst (pro se ipsa) oder für das Leben der Welt (pro 
mundi vita) dasein?" Seine Kirche von Korea hat - paradoxerweise - 
dadurch, daß sie weit über ihre institutionellen Mauern hinaus sich für 
die größeren Interessen von Gerechtigkeit und Menschenrecht einge- 
setzt hat, sich eine moralische Rolle in der Öffentlichkeit erobert, die 
ihre äußere Größe weit überragt; zur gleichen Zeit verkümmern andere 
Minoritätskirchen in Asien wie im Getto. Dom Helder Camara mahnt: 
•Um der Liebe Gottes willen bitte ich euch, erstickt euch nicht mit den 
inneren Problemen der Kirche, während die wahrhaft größeren und 
wichtigen Probleme der Menschheit uns herausfordern." 

Befreiungstheologie und Christologie 

Die Befreiungstheologie möchte die Überlegungen systematisieren, die 
dem Glauben aus der Freiheitspraxis erfließen. Es gibt keine Befrei- 
ungstheologie ohne einen vorausgehenden Prozeß der konkreten Befrei- 
ung. 

Einige unserer Landsleute lehnen sie als einen Import aus Südame- 
rika ab. Ihr Ursprung und ein großer Teil der Literatur befinden sich 
auch dort. Gibt es auch eine philippinische Befreiungstheologie? 

Sicherlich gibt es in unserem Land einen solchen Prozeß; Christen 
stehen mitten darinnen, und die Glaubensreflexion beginnt sich damit 
zu beschäftigen. Ich möchte das, was hier ansetzt, eher als ein Ringen in 
Richtung Befreiung beschreiben. Und vielleicht werden die allmählich 
erwachsenen Überlegungen zu einer Basis für eine •Theologie des 
Kampfes, des Ringens". Doch es gibt bei uns noch wenig Zusammenfas- 
sendes und Systematisches dazu. 

Ein Grund dafür liegt im Wesen der Befreiungstheologie selbst. Sie ist 
nämlich nicht nur eine Weise von Theologie neben vielen anderen. Sie 
ist eher eine Perspektive, ein Standpunkt, von dem aus eine neue Weise, 
Theologie zu betreiben, möglich wird; eine Weise, die aus der Praxis 
stammt und eher mit soziologischen als mit philosophischen Mitteln ar- 
beitet. 

Daher ist es schwierig, einen genuinen Befreiungstheologen unter uns 
zu finden. Ein solcher erwächst nicht aus dem Studium dessen, was an- 
dere dazu gesagt und geschrieben haben. Er braucht die Erfahrung des 
Ringens um Befreiung; er braucht das Engagement, das ihm die Per- 
spektiven eröffnet, und auch die Fähigkeit, zu artikulieren und zu syste- 
matisieren. Dies alles zusammen trifft wohl auf keinen unserer Lands- 



Louie G. Hechanova 450 

leute zu. Man findet Theologen mit Befreiungsperspektiven, aber noch 
keinen Befreiungstheologen. 

Die Herausforderung von heute aber heißt: Wird das philippinische 
Christentum gezähmt oder befreit? Anders gesagt: Wird es auf der Seite 
des Establishments stehend dessen Ideologie dienen und so die Unter- 
drückung des Armen und Machtlosen verstärken, oder wird es den Ar- 
men und Unterdrückten motivieren, einen gerechten Platz in unserer 
Gesellschaft zu erstreben? 

In der Terminologie des christologischen Bekenntnisses: Welcher Zug 
des Antlitzes Christi soll in unserer philippinischen Situation sichtbar 
werden: der liebliche aus dem Kult des Jesuskindleins? Der süße aus 
der Verehrung des heiligen Herzens? Der resignierte aus der Maler- 
schule der Nazarener? Aber wie steht es mit dem Jesus von Nazareth, 
der die Armen segnete und Weh-Rufe gegen die Reichen schleuderte? ... 
der zornig wurde und die Händler aus dem Tempel vertrieb?... der die 
Autoritäten anklagte und sogar gegen Gesetz und Sitte verstieß?... mit 
dem Christus, der aufgrund einer politischen Anklage gekreuzigt wurde, 
ein Versager im Leben, aber ein Sieger im Tod? 

Vor einigen Jahren lösten sich einige Christen aus dem Ganzen der 
Kirche und versuchten mit gewaltsamer Revolution die Rechte der Ar- 
men durchzusetzen (vgl. Ileto, Pasyan and Revolution). Sie griffen nach 
den Waffen gegen die Unterdrücker. Ist dies nur ein Irrweg von Fanati- 
kern? Oder deutet es auf einen Zug in der Religiosität des Philippino, 
der in Zukunft allgemein werden könnte? Wer weiß es? Allein die Pra- 
xis wird es zeigen. 




