Das Christus-Bild der Befreiungstheologie

Eine philippinische Erfahrung*

Louie G. Hechanova, Manila

Das Thema, der Zusammenhang von Christologie und Befreiungstheo-
logie soll nicht akademisch und in Auseinandersetzung mit alldem, was
besonders in Lateinamerika dazu geschrieben ist, abgehandelt werden.
Ich mdchte iiber meine eigene Erfahrung von Befreiung berichten, wie
ich sie hier auf den Philippinen in meiner sozial-pastoralen Tétigkeit
machen durfte. Darauf aufbauend versuche ich dann einiges Theologi-
sche zu sagen, besonders iiber das Bild von Jesus Christus, das wir heute
auf den Philippinen brauchen.

Erfahrung von Befreiung

Vor etwa zehn Jahren schied ich aus der Lehrtigigkeit am Seminar aus,
um die sozial-pastorale Situation meiner Heimat im Leben kennenzuler-
nen. Ich wollte damals nach einiger Zeit diese Lehrtitigkeit wieder auf-
greifen. Aber ich habe es immer noch nicht getan, und ich bin dankbar
fiir die Erfahrung der verflossenen zehn Jahre. Ohne sie kénnte ich nicht
tiber den Christus der Befreiungstheologie sprechen — oder wenn doch,
dann klinge es ganz anders. Ich habe nidmlich entdeckt, daB die Sicht-
weise aullerhalb der Seminarmauern sehr verschieden geworden ist.

Pastorale Vorerfahrungen

Meine ersten Erfahrungen machte ich also in den frithen siebziger Jah-
ren in einem ausgesprochen pastoralen Einsatz: Ich gab Pfarr-Missio-
nen in den ldndlichen Gegenden auf den Visaya-Inseln. Dort wurde ich
mit der Armut der Leute konfrontiert, die von anderer Art ist als die Ar-
mut, die man in den Slums und Elendsvierteln unserer Stiidte findet; es
war eine stagnierende, bewegungslose Armut.

Immer wieder wurde mir von den Armen die Frage gestellt: ,,Gibt es
in dieser Welt einen Gott?*“ Wohlgemerkt, die Frage kam nicht von Mar-
xisten oder bewuBten Atheisten, sondern von dem einfachen Volk, das

* Ubersetzung aus dem Englischen: The Christ of Liberation Theology, in: SPI (Series
Theology in the Third World) I, Published by the Socio-Pastoral Institute, 2506 Legarda St.,
Sampaloc, Manila. Die jiingsten Proteste von Kardinal Jaime J. Sin gegen die Regierung
bestitigen die Uberlegungen des Redemptoristenpaters.



Das Christus-Bild der Befreiungstheologie 439

doch an Gott glaubt und in der Religion verwurzelt ist. ,, Wenn es einen
Gott gibt, wie unser Glaube es lehrt, und wenn er ein liebender Vater
sein soll, wie kann er uns in diesen Umstinden dahinvegetieren lassen ?
Innerhalb des Glaubens also rangen sie darum, Sinn fiir die Grausam-
keit des konkreten Lebens zu finden. Armut und Unterdriickung waren
fiir sie nicht nur eine wirtschaftliche und politische Angelegenheit, son-
dern ebenso eine theologische Frage.

Diese Gottes- oder theo-logische (wortlich: Logik, Sinngefiige Gottes)
Frage wird zum christologischen Problem, sobald wir den Menschen
Christus, den Heiland der Welt, verkiinden. Wenn man ihnen vielleicht
auch in der Vergangenheit von Erldsung als etwas rein Geistigem gepre-
digt haben mag, so scheint doch ihr Instinkt ihnen zu sagen, dal3 Erlo-
sung auch etwas mit der konkreten Lebenssituation zu tun haben mu8.
Wir erzdhlen ihnen doch, dal mit der Menschwerdung Gott nicht mehr
verborgen und unerreichbar fern, sondern in die Arena der menschli-
chen Geschichte eingetreten ist. ,,Wo aber ist Er?*

Heute morgen noch hat es Pater Villote in anderer Weise formuliert:
»Wenn das Reich Gottes mit Christus angebrochen ist, wann wird es
kommen?“ Man betet: , Vater unser im Himmel, geheiligt werde Dein
Name, Dein Reich komme*, aber man sieht es nicht kommen.

Das also war die erste Problematik in den Elendsgebieten: Die Men-
schen glauben an den liebenden Vater, sie vertrauen dem giitigen Hei-
land, aber sie wissen nicht, wie sie dies mit der grausamen Wirklichkeit
des Lebens vereinen kdnnen.

Eine entsprechende Frage traf mich im Zusammenhang mit dem
Brauch der Missionen, die Kreuzwegstationen in dramatischer Darstel-
lung durch den ganzen Ort hindurch abzuschreiten. Eine solche Karfrei-
tagsprozession schlieBt normalerweise mit der Beichte ab. Ich war be-
troffen von der Wirkung einer solchen dramatischen Andacht. Die Men-
schen identifizierten sich mit Jesus in den letzten Stunden seines Lebens,
als er stumm, schwach, passiv, duldend und leidend sich hingab, und
fithlten sich schuldig, weil sie ihr Schicksal beklagten, weil sie vorher
laut nach Gerechtigkeit gerufen hatten, weil sie ihre Ausbeuter kritisier-
ten usw. Ihr Christusbild war das des Leidensknechtes, der ,,seinen
Mund nicht 6ffnete” und ,wie ein Lamm zur Schlachtbank gefiihrt
wurde® (Jes 53,7).

Beim Nachdenken dariiber wurde mir immer deutlicher, daB3 diese
Art von Frommigkeit die Haltung der Passivitit, Resignation und
Gleichgiiltigkeit, wie sie bei Bauern und Abhéngigen innerhalb von feu-
dalen Systemen zu finden ist, bestdrken miisse. Theologisch gesehen be-
deutet dies: Man sieht nicht den ganzen Christus, sondern nur einige



Louie G. Hechanova 440

seiner Ziige. Die anderen sind vergessen: daB er die Reichen anklagte,
daB er die damaligen Autoritdten kritisierte, da3 er im Zorn mit einer
GeiBel die Hindler aus dem Tempel trieb, daB er gewissen heiliggehalte-
nen Traditionen und Brauchen miBtraute und daB er aus politischen
Griinden zum Kreuzestod verurteilt wurde. Das Kreuz wurde einzig als
Zeichen der Geduld und der Resignation vorgestellt, nicht aber als Zei-
chen der Herausforderung und des Kampfes.

Damit sind wir nahe bei dem, was Kardinal Alfrink einmal sagte:
Man kann selbst die Fiille des Christlichen auf Aspekte einschrinken.
Und das taten wir doch mit dem beschriebenen traditionellen Kreuz-
weg. Ich mochte keineswegs diese Andacht abschaffen. Aber ich glaube,
man muB3 den Menschen das ganze Leben des Herrn vor Augen stellen
und nicht nur seine letzten Tage. Nur so kann auch das ganze Antlitz
Christi sichtbar werden.

Gemeinsam nach Gottes Willen suchen

Inzwischen wurde ich von Iloilo nach Negros Occidental versetzt, wo
mein Vetter Louie Jalandoni die soziale Aktion im Bistum leitete. Ob-
wohl ich schon in Iloilo in die soziale Arbeit Einblick bekommen hatte,
bat ich Louie, daB er mir nicht eher die neue Arbeit iibertrage, bis ich
selbst einige Erfahrung mit der Situation auf Negros gemacht und inner-
halb meiner religiésen Gemeinschaft gelebt hitte. Unter den Arbeitern
auf den Zuckerrohrplantagen durfte ich erleben, was Befreiung bedeu-
tet.

Als ich nach Bacolod, der Provinzhauptstadt von Negros Occidental,
ibersiedelte, war es bekannt, daBl Louie Jalandoni und die Di6zesan-
priester in der Kathedrale mit strengen Worten die Ungerechtigkeit gei-
Belten. Manche Hacenderos sagten: ,In der Kathedrale werden wir
standig angegriffen; wir gehen lieber zu den Redemptoristen.“

Nach einiger Zeit spiirten aber auch einige aus unserer redemptoristi-
schen Gemeinschaft, da man etwas tun miisse. Wir kamen uns vor wie
Feuerwehrminner, die stindig beschiftigt sind, Brinde zu loéschen,
ohne daf sie die Ursache dieser Brinde kennen. Und so fragten wir uns:
»Wie wire es, wenn wir uns fiir kurze Zeit aus der Arbeit zuriickziehen
wiirden und gemeinsam zu erspiiren suchten, was der Heilige Geist uns
in dieser unserer Situation zu sagen hat.“ Wir unterbrachen also unsere
Tatigkeit und gingen fiir zwei Wochen in eine Zeit der Unterscheidung
hinein, um Licht und Fiihrung zu suchen.

Wihrend dieser Zeit war uns die ,, Theologie von den Zeichen der
Zeit” (vgl. Mt 12,38-42; 16,1-4; 24) eine groBe Hilfe. Vorher suchten



Das Christus-Bild der Befreiungstheologie 441

wir den Willen Gottes in Schrift und Tradition als alleinigen Quellen zu
erkennen; jetzt legte uns diese Theologie eine weitere Quelle frei: die
Ereignisse, Situationen und Erwartungen der Menschen von heute. Wir
wurden motiviert, die konkrete Situation unserer pastoralen Arbeit zu
erkennen und zu verstehen.

Dabei war es nicht mehr so sehr ndtig, diese Situation zu erleben -
das hatten wir in unserem missionarischen Einsatz schon erfahren -,
sondern wir brauchten eine Analyse, ein Durchsichtigmachen der Situa-
tion, zumindest aber eine andere Analyse als die, mit der wir bis dahin
gearbeitet hatten. Ohne sie hitten wir die Situation der Zuckerrohrarbei-
ter vom Standpunkt der Hacenderos aus angeschaut. Wir tendierten
nidmlich alle dahin, deren Meinung zur Armut des Menschen unhinter-
fragt anzunehmen: Sie entspringe zufélligem Ungliick, komme her von
Faulheit oder solchen schlechten Gewohnheiten wie Trinken, Spielen
usw. Wir hatten uns wie von selbst diese Meinungen zu eigen gemacht,
weil wir mit den Hacenderos auf derselben sozialen Ebene zu Hause wa-
ren.

Drei Priester halfen uns nun, die Situation unseres Volkes, besonders
in der Zucker-Industrie, aber auch die Gesetzlichkeiten einer allgemei-
nen BewuBtseinsbildung zu analysieren. Es war erstaunlich, was das be-
wirkte. Wir entdeckten, daB3 ebenso, wie Schrift und Tradition Licht auf
die Gegenwartssituation werfen kénnen, auch das Umgekehrte stimmt.
Die Analyse der Gegenwart schuf uns einen neuen Zugang zur Schrift
und zur Lehre der Kirche. Es fiel uns wie Schuppen von den Augen.
Stellen der Schrift, die wir lange iibersehen hatten, bekamen Sinn. Und
andere, die uns vertraut waren, standen in neuem Licht. Wir begannen
das Dokument der Rémischen Bischofssynode von 1971 ,,Gerechtigkeit
in der Welt“! neu zu verstehen.

Einer nach dem anderen nahm die Verpflichtung auf sich, bis es dann
eine Verpflichtung der ganzen Gemeinschaft wurde: ,,das Evangelium
(Gottes Frohe Botschaft fiir die Armen) zu predigen, was immer auch
kommen mége“. Aber dann hieB es, auszubuchstabieren, was darin ein-
beschlossen war.

Zuerst, daB3 wir uns fiir die Verkiindigung der evangelischen Wahrheit
bereithielten, auch wenn wir dadurch die finanzielle Unterstiitzung ver-
l6ren. Das Haus, von dem unsere Arbeit ausging, lag zentral in Bacolod
City. Unser missionarisches Werk unter den armen Zuckerrohrarbeitern
wurde finanziell unterstiitzt iiber unser kirchliches Apostolat unter den
reichen Hacenderos. Mit der Bereitschaft, die Konsequenzen unserer

! Veroffentlicht in: Der priesterliche Dienst — Gerechtigkeit in der Well, hrsg. von der Deut-
schen Bischofskonferenz, Trier 1972, 71-105.



Louie G. Hechanova 442

Verpflichtung auf uns zu nehmen, tbertrugen wir das Geliibde der Ar-
mut in die konkrete Realitit, und das hieB: frei sein von und indifferent
gegeniiber der materiellen Unterstiitzung. Damit iibergaben wir uns zu-
gleich vertrauend der gottlichen Vorsehung und sagten zu Gott: ,,Bahala
Ka.*

Dann war mit dieser Verpflichtung auch die Bereitschaft verkniipft,
unser ordenseigenes Apostolat, nimlich Volksmission, aufzugeben. Auf
Negros kann man ohne Zustimmung der Besitzer keine Volksmissionen
auf den Plantagen halten. Oftmals bestanden diese darauf, daB die
Volksmissionare in ihren Herrschaftshiusern wohnten. Manchmal woll-
ten sie auch selbst der Mission beiwohnen oder wenigstens durch ihre
wencargado®, gleichsam ihre Augen und ihre Ohren, vertreten sein.
Doch unter solchen Umstédnden 146t sich nur schwer iiber die Gerechtig-
keit nach der ,,Frohbotschaft“ predigen, ohne daBl man Reaktionen der
Hacenderos erfiahrt, die dies meist als eine ,,Bése Botschaft™ vernehmen.

Es wurde uns also klar, daB die bisherige Weise unserer Volksmissio-
nen tendentiell die ungerechte Situation verstirkte; daher kamen wir
liberein, dies zu dndern, auch mit der Bereitschaft, abgewiesen zu wer-
den, wenn die neue Weise der Volksmission nicht akzeptiert und wir am
Predigen gehindert wiirden.

Ferner erklirten wir uns bereit, persénliche Konsequenzen auf uns zu
nehmen; es war gerade damals, als Louie Jalandoni, der doch selbst zur
besitzenden Schicht gehorte, von den Massenmedien geschmiht wurde,
weil er die streikenden Arbeiter der Victorias Milling Company (Zen-
tralverband der Zuckerrohrverarbeitung) unterstiitzt hatte.

Fir mich war es eine lebendige Erfahrung personlicher Befreiung, sa-
gen zu koénnen: ,,Ich will das Evangelium predigen, komme, was wolle.“

Die Folgen der konsequenten Jesusnachfolge

Das alles klang heroisch, doch erst muBten wir den Augenblick der
Wahrheit, die Nagelprobe, bestehen. Das kam in der gleichen Woche,
als Louie Jalandoni uns einen Brief zur Kanzelverlesung sandte. Man
hatte ndmlich von einigen Hacenderos Riickmeldungen erhalten mit der
Klage, daB sie allgemein ohne Unterschied vom Klerus der Ungerechtig-
keit geziehen wiirden. Sie sagten: ,,Seid konkret, nennt die Haciendas
und Hacenderos, deren Praktiken ihr fiir unrecht haltet, und wir wollen
euch sogar helfen, sie anzuprangern: Sie sind die schlechten Friichte,
die uns allen den schlechten Namen verschaffen.

Diesmal also hatte Jalandonis Di6zesanzentrum der sozialen Aktion
drei Haciendas als Beispiele namhaft gemacht und uns angewiesen, die



Das Christus-Bild der Befreiungstheologie 443

Beschwerden gegen sie von der Kanzel zu verlesen. Als uns dieser Brief
erreichte, spiirten wir die Herausforderung, die hochtdénenden Ver-
pflichtungen in die Realitit zu ibersetzen. Wir beratschlagten dariiber
gemeinsam und entschieden uns, den Brief am folgenden Sonntag vor-
zulesen. Die Reaktion folgte auf dem Fuf3: Am Sonntag schon und in
der kommenden Woche ging die Kirchenkollekte auf ein Drittel zuriick.
Einige der regelméBigen Kirchenbesucher boykottierten uns und gingen
zur nahegelegenen Kirche der Chinesen. ,,Dort™, so sagten sie, ,kénnen
wir die Predigt nicht verstehen, und das ist besser.“ Eines Tages rief
mich eine Dame aus einer Gruppe an, die in der caritativen und aposto-
lischen Arbeit unserer Gemeinde tétig war. Ich kannte die Leute gut und
hatte auch schon Studientage mit ihnen veranstaltet. Die Vorsitzende
fragte: ., Wie tief wollen Sie sich auf dieses Geschift der sozialen Aktion
einlassen?" Ich antwortete: ,, Warum fragen Sie? ,,Weil wir woanders
arbeiten wollen*, war ihre Antwort. ,,Was meinen Sie, sollten die Mit-
glieder Threr Gruppe nicht fiir ein Wochenendseminar zusammenkom-
men? Ich mochte all das erkldren®, gab ich zuriick.

Im September 1972 hielten wir also mit diesen Frauen ein Seminar.
Ich machte sie mit den Ergebnissen unseres gemeinsamen Suchens nach
Entscheidung vertraut und begann dazu mit der Analyse der Situation
unseres Volkes und der Zuckerindustrie. Wir lasen das Synodendoku-
ment iiber die ,,Gerechtigkeit in der Welt“ und meditierten die Schrift.
Am Ende des Tages fragte ich: ,,Nun, was meinen Sie, haben wir als ge-
weihte Diener des Evangeliums eine andere Wahl?* Sie schiittelten den
Kopf und stimmten zu: Es sei unsere Pflicht, dies zu predigen.

Ich sprach weiter: ,,Bitte, denken Sie nicht, dal wir solche strengen
Ansprachen iiber die Gerechtigkeit so leichthin halten. Es macht auch
uns betroffen — schon weil wir doch finanziell von Ihnen abhéngen. Und
unser Pater Prokurator jammert auch, dal er nur 60 Pesos Bargeld in
der letzten Woche fiir die sechs Mitglieder unserer Gemeinschaft erhal-
ten hat.“ Noch in der Nacht kamen heimlich zwei der Frauen zu mir mit
ihrem Scheckbuch. ,,Was auch die anderen tun werden*, sagten sie, ,,auf
unsere Hilfe kénnen Sie rechnen. Dieser Scheck kommt monatlich!*

Der einzelne und die Strukturen

Dieser Vorfall ist einer von denen, die mich iiberzeugten, daf3 diese
Leute, jeder fiir sich, ein goldenes Herz haben und freundlich und groB-
ziigig sind. Sie sind auch fihig, intellektuell die Probleme und deren
mogliche Losungen zu erkennen. Aber auf der Ebene der Verwirkli-
chung sieht es anders aus. Sie sind nicht darauf vorbereitet, Schritte zu



Louie G. Hechanova 444

unternehmen, die gegen ihre kurzfristigen Interessen verstoBen, auBer
wenn das Gesetz oder dulerer Druck sie zwingt.

Diese Uberzeugung wurde durch ein weiteres Ereignis bestirkt. Eines
Tages lud mich eine Verwandte auf ihre Farm ein. Sie erzihlte mir voller
Stolz ihren Plan, die Lohne ihrer Arbeiter zu erhdhen, auch ohne dafB
das Gesetz den Mindestlohn hinaufsetze. Im ersten Augenblick war ich
gliicklich und wollte mir selbst auf die Schulter klopfen: ,,Gut gemacht,
Louie, dein Predigen kommt letztlich doch an.“ Aber bei niherem Hin-
sehen fand ich den eigentlichen Grund. Es war nicht mein Predigen,
sondern die Tatsache, daB auf der Nachbarhacienda die Arbeiter began-
nen, sich in Gewerkschaften zusammenzuschlieBen. Solange man also
ein Gleichgewicht der gesellschaftlichen Krifte hitte verhindern und
das feudale Verhiltnis von Macht und Abhingigkeit aufrechterhalten
konnen, hitte man nur den wachsenden Profit im Auge gehabt.

Ein anderer Vorfall hat mich regelrecht schockiert. Mein Rundgang
durch die Haciendas endete gewéhnlich mit einer Messe auf einer Plan-
tage, die von einem meiner nahen Verwandten gefiihrt wurde. Einmal
im Monat las ich dort die Messe und blieb noch eine Zeitlang, um mit
den Leuten zu sprechen und ihre Probleme zu héren. Damals kam ich
von einem Kurs am Institut fiir soziale Gerechtigkeit und empfahl als
Losung der Probleme Kredit-Vereinigungen und gemeinsame Banken.
Die Leute starrten mich an: ,,Was kénnen wir in die Bank einzahlen?
Nach der Saison, wenn es kaum Arbeit und Lohn gibt, miissen wir von
den Kantinen Geld ausleihen. Und wenn die Ernte beginnt, wird mit ei-
nem GrofBteil des Lohns die Schuld bezahlt.«

Ich sah sofort, daB ich eine Antwort, aber keine Loésung der Probleme
gegeben hatte. Und so versuchte ich zwischen meinen Besitzer-Verwand-
ten und deren Arbeitern zu vermitteln. Aber die konstante Antwort auf
meine Uberlegungen lautete: ,,Schau, du hast keine Ahnung. Ich bin
auch ein Mitglied der Gemeinschaft der Zuckerplantagenbesitzer. Weifit
du, was die mit mir machen, wenn ich aus der Reihe herausspringe? Sie
tun sich gegen mich zusammen, und das kann ich mir nicht leisten.*

Damals verstand ich, was mit dem Terminus ,,Klasse“ gemeint ist. Ich
habe das nicht von Marx und nicht von den Plantagenarbeitern gelernt.
Ich entdeckte die Tatsache und die Macht einer Klasse in der Art, wie
die ,Klasse* der Hacenderos ihre Interessen zu wahren weiB.

Aber die Geschichte ging weiter. Ein wichtiger Auftritt fithrte mich
fir eine Zeitlang woandershin. Als ich nach mehrmonatiger Abwesen-
heit zur Hacienda zuriickkam, war ich erschiittert, wie sehr sich die Si-
tuation der Arbeiter verschlechtert hatte. Nach anderthalb Jahren Ver-
mittlung hatte sich nichts gedndert, es sei denn zum Schlechteren.



Das Christus-Bild der Befreiungstheologie 445

Bei der MeBfeier itberkamen mich Schuldgefiihle. Ich war so erschiit-
tert, daB} ich vor allen Leuten zusammenbrach und die heilige Handlung
nicht beenden konnte. Mich trieb kein hochténendes Prinzip wie:
»Keine Gerechtigkeit, also keine Messe.” Es war einfach das Augen-
blickserleben, die Erfahrung der Unféhigkeit, irgend etwas zu tun. Ich
konnte den Leuten nicht mehr in die Augen blicken. Und da wuBte ich,
daB ich eine unausweichliche Entscheidung zu treffen hatte. Sobald ich
meinen Verwandten, den Plantagenbesitzer, traf, teilte ich ihm mit:
, Uber anderthalb Jahre versuchte ich, zwischen dir und deinen Arbei-
tern zu vermitteln. Du hast nicht darauf gehort und nichts getan. Bitte,
schieb mir keine Schuld zu, wenn du mit der Gewerkschaft Schwierig-
keiten bekommst. Und wenn sie kommen, dann wisse, auf welcher Seite
ich stehe.“

Theologische Reflexion

Das Gewicht der Strukturen

Die erzdhlten Erfahrungen laufen alle auf eines hinaus: Ich entdeckte
das Gewicht der sozialen Strukturen im menschlichen Leben. Als Semi-
narlehrer hielt ich Vorlesungen iiber soziale Arbeit. Aber die StoBkraft
dieser meiner theologischen Phase ging schlicht und einfach auf die per-
sonliche Umkehr. Wenn ein Mitbruder aus seiner sozialen Titigkeit
mich herausforderte und aufgrund seiner Erfahrung meinte, dall eine
tatsichliche und dauerhafte Haltungsdnderung zusammengehen miisse
mit Anderung der Strukturen, wollte ich ihm nicht glauben; ohne die ge-
sellschaftlichen Gesetzlichkeiten zu beachten, bestand ich darauf, daB3 es
geniige, Geist und Herz zu 4ndern durch neue Ideen und durch indivi-
duelle Umkehr.

Aber die innere Haltung ist nur ein Teil der ganzheitlichen Existenz
des Menschen; diese verwirklicht sich auf verschiedenen individuellen
und sozialen Ebenen. Der Glaube aber weify: Gott will den Menschen in
dieser Vielschichtigkeit. Daher muf3 sich auch auf der Ebene, wo jeder
Mensch in gréfere soziale Strukturen eingebunden ist, Gottes Plan ver-
wirklichen. Das erklirt doch, warum Christus seine Botschaft nicht ein-
zig an Individuen richtete, sondern diese zur Gemeinschaft, zum Volk,
zur Kirche formte.

Ungerechtigkeit findet sich nicht nur im Einzelmenschen. Es gibt tat-
sdchlich so etwas — und ich mufite es entdecken - wie strukturelle Unge-
rechtigkeit, die unabhingig sein kann von den Individuen dieser Gesell-
schaft. Meine Erfahrung zeigt, da3 es Plantagenbesitzer gibt — und sie



Louie G. Hechanova 446

bilden sogar die Mehrzahl derer, die ich antraf —, die gut, ehrlich und
groBziigig sind - soweit sie persénlich angesprochen werden. Aber als
Klasse wird ihr Verhalten anders. Das Gesellschaftssystem, das sie be-
schiitzt, gibt ihnen die Rechtfertigung, sich allem zu widersetzen, was
das System dndern mochte. Oft sind sie nicht einfachhin nur Reprisen-
tanten des Systems, sondern - tiefer gesehen - ebenso Opfer des Sy-
stems. Und das Entsprechende gilt fiir die Armen und Unterdriickten.

Wer die Klassenstrukturen wahrnimmt, muBl nicht notwendigerweise
die Individuen hassen, die die Klasse bilden — was einige Kirchenmin-
ner vorschnell vermuten. Mich persdnlich fiihrten nicht Feindschaft,
sondern eher Mitleid und ein Durchschauen der Griinde, die oft mit
Frommigkeit und religiosen Motiven kaschiert waren, zu meiner Hal-
tung. Ich realisierte immer mehr, daB das Anklagen gegen das Unrecht
der Unterdriicker zugleich die Anerkennung einbeschlésse, die Bereini-
gung der Probleme miisse zuerst von ihnen ausgehen. Und so wuchs in
mir die Uberzeugung, daB die Befreiung der Menschen in der unterdriik-
kenden Klasse von ihren gesellschaftlichen Zwingen nur durch Befrei-
ung von unten geschehen miisse. Wenn die Armen selbst ,,befreit* wiir-
den, wiirde auch eine ,,Befreiung® der Reichen erfolgen. Weshalb also
Zeit verschwenden und diese anklagen? Warum nicht besser die Krifte
fiir den ProzeB des BewuBtwerdens und der Organisation der Armen
und Unterdriickten einsetzen?

Die Siinde ist in beidem: in den Individuen und in den Strukturen.
Daher muB3 Befreiung bei beiden geschehen, bei den Individuen und bei
den Strukturen. Dabei droht allerdings die Gefahr der Polarisation. Ei-
nige sehen nur die individuellen Notwendigkeiten, kennen keine Struk-
turanalyse und fithren alles auf die einfache Formel zuriick: Umkehr
von Geist und Herz. Andere sind so eingenommen von den strukturellen
Aspekten, daB sie glauben: Wenn die Strukturen sich dndern, dndern
sich automatisch auch die Menschen. Aber die Geschichte zeigt, da
beides falsch ist. Authentische Befreiung ist ein ProzeB, der zur gleichen
Zeit Individuen und Strukturen betrifft.

Das Reich Gottes

Die Frage nach Gott und die Frage nach Christus laufen zusammen in
der Frage nach dem Reich Gottes. Wenn es in der christlichen Dogmatik
hei3t: Das Reich Gottes ist ,,jetzt schon“ da, dann beziehen wir uns auf
dessen Ankunft in Jesus Christus. Wenn wir den Akzent auf das ,,noch
nicht* legen, daB also das Reich noch nicht vollendet ist, meinen wir da-
mit, daB3 es noch nicht alle Menschen und alle Welt ergriffen hat. Wir



Das Christus-Bild der Befreiungstheologie 447

bewegen uns zwischen dem, was ist, und dem, was sein wird, zwischen
Gegenwart und Zukunft.

Das Reich Gottes aber ist nicht rein geistig und iiberwelthaft; es
schlieBt alles ein, was zum menschlichen Leben gehort - Okonomisches,
Soziales, Politisches, Kulturelles und Religidses — und soll schon in die-
ser Welt anfangen, sichtbar zu sein. So verstand es die frithe christliche
Gemeinde. Ihr geniigte nicht die liturgische Einheit der gemeinsamen
Frommigkeit, auch nicht die psychologische Einheit, die entstand, als
man nicht nur Uberfliissiges, sondern auch Besitz und Hiuser der Ge-
meinde schenkte. Das hatte nimlich zur Folge, daB es ,,unter ihnen auch
keinen gab, der Not litt“ (Apg 4,34). Soziale Sichtbarkeit des beginnen-
den Reiches Gottes erwuchs damit. Eine Zeitlang scheint die idyllische
christliche Gemeinschaft erfiillt zu haben, was Gott im Alten Testament
verheiBen hat: ,Eigentlich sollte es bei dir keine Armen geben.” (Dtn
15,4)

Wenn das stimmt, dann hat der Arme und Unterdriickte guten Grund
zu fragen: ,Wann wird das Gottesreich kommen? Wo sind die sichtba-
ren Spuren des Reiches Gottes fiir uns? Miissen wir im Schatten bleiben
und warten, bis wir sterben?“ Wenn sie auch nicht diese Worte gebrau-
chen, so ersehnen sie doch einen Erldser — ganz dhnlich den Israeliten
des Alten Testaments, die sich nach einem Gott sehnten, der sie aus der
Knechtschaft ins verheiBene Land fithren werde.

Kirche und Welt bilden eine Art von Sakrament, in dem der Anfang
von Gottes Reich sichtbar wird. Die Welt ist gleichsam der Stoff, der in
das Reich Gottes umgeformt werden soll. Die Kirche, der Ort also, wo
man sich ausdriicklich zu Christus bekennt, ist gleichsam der Sauerteig
zur Umwandlung der Welt. Wie beide konvergieren und sich ergénzen,
kann man in dem berithmten Wort des Dokuments ,,Gerechtigkeit in der
Welt“ der Rémischen Bischofssynode von 1971 nachlesen: ,,Der Einsatz
fiir die Gerechtigkeit und die Teilnahme an der Umgestaltung der Welt
erscheinen uns als wesentlicher Bestandteil der Verkiindigung des Evan-
geliums und der Sendung der Kirche zur Erldsung der Menschen und
zur Befreiung von jeder Art Unterdriickung.” (86, Uibersetzt von Hans
Urs von Balthasar und Oskar Simmel)

Die Kirche

In Jesus von Nazareth wurde das menschliche Antlitz Gottes sichtbar.
Der Christus des Glaubens will sein menschliches Antlitz auch heute in
der Kirche zeigen. Die Kirche kann es offenbaren oder verdunkeln; das
hingt davon ab, wie weit sie fihig ist, die ,,Zeichen der Zeit” zu lesen.



Louie G. Hechanova 448

In Zeiten wachsender Ungerechtigkeit, wenn die sozialen Werte und
Verhiltnisse eine Umkehr erfordern und das Volk nach . Befreiung*
schreit, muB die Kirche im Antlitz Christi den endgiiltigen und vollkom-
menen Befreier fiir die Welt sichtbar machen. Das meint weder, dal
man das Heilswerk Christi auf einen rein geistigen und auBerweltlichen
Erlosungsakt, noch, dal man es auf eine rein politisch-6konomische Be-
freiung reduziert, die keine Letzt-Vollendung im endgiiltigen Reich Got-
tes mehr braucht. Wir sind herausgefordert, dem Menschen in seiner
Ganzheit zu helfen und ihn zur Befreiung zu fiihren.

Die konkrete Herausforderung der Kirche zeigt sich in den konkreten
Konflikten. Eine Konfliktsituation aber ist der tatsichliche Zustand der
Gegnerschaft zwischen reich und arm, wobei Staat und Strukturverhilt-
nisse eindeutig die Reichen und Michtigen begiinstigen. Hier neutral zu
bleiben hieBe, sich auf die Seite des Establishments stellen. Ein Predi-
gen von Friede ohne Gerechtigkeit wiirde das Unrechts-Verhiltnis be-
siegeln. Ein Arbeiten fiir die innere Versdhnung, ohne die trennenden
Strukturen zu tangieren, wiirde eine Pseudo-Harmonisierung befiirwor-
ten. Wie kann die Kirche ,,Christi Liebe zu den Armen* zeigen, wenn sie
sich nicht auf die Seite der Armen stellt, die von den Reichen unter-
driickt werden? Wie kann die Kirche eine ,,Kirche der Armen“ werden,
wenn sie sich nicht von den Reichen trennt, die sich in traditioneller
Weise von der Kirche privilegiert diinken? Wiirde deren herrschende
Schicht mit einer Entprivilegierung, ohne mit der Wimper zu zucken,
einverstanden sein? Eine Entscheidung muf3 geschehen, eine Entschei-
dung aus dem Geist des Evangeliums, eine Entscheidung dhnlich der,
die Jesus zum Kreuz fiihrte. Wie viele Amtspersonen der Christenheit
sind dazu bereit? Bischof Claver hat diese Frage folgendermafBen ge-
stellt: ,,Prophetie oder Anpassung? - das Dilemma einer Kirche in der
Unterscheidung®.

Die Herausforderung der Kirche wird gelegentlich auch anders for-
muliert: als Wahl zwischen den Werten des Evangeliums und ihren eige-
nen institutionellen Interessen. So hat es ein Maryknoll-Priester gesagt:
»Sollen wir die Werte des Gottesreiches verkiinden (Gerechtigkeit,
Treue, Freiheit, Liebe und Frieden) oder die Meinung der Kirche?*
Viele Theologen und Kirchenminner bestreiten diese Unterscheidung,
weil die Frage in sich schon falsch gestellt sei: Man diirfe in den beiden
Aspekten keinen Gegensatz sehen. Aber wie dem auch sei, tatsichlich
ist zuzugeben, daBl man gelegentlich eine Wahl treffen muB. Wie viele
kirchlich betriebene Radiostationen und Publikationsorgane miiBten
ihre Arbeit einstellen, wenn sie die ungeschminkte Wahrheit zu sagen
wagten?



Das Christus-Bild der Befreiungstheologie 449

Damit stehen wir vor einer anderen Frage: Was ist das Ziel der Kir-
che? Kardinal Kim von Korea hat es folgendermaBen formuliert: ,,Soll
die Kirche fiir sich selbst (pro se ipsa) oder fiir das Leben der Welt (pro
mundi vita) dasein?* Seine Kirche von Korea hat - paradoxerweise —
dadurch, daB sie weit iiber ihre institutionellen Mauern hinaus sich fiir
die groBeren Interessen von Gerechtigkeit und Menschenrecht einge-
setzt hat, sich eine moralische Rolle in der Offentlichkeit erobert, die
ihre duBere GroBe weit iiberragt; zur gleichen Zeit verkiimmern andere
Minoritétskirchen in Asien wie im Getto. Dom Helder Camara mahnt:
,Um der Liebe Gottes willen bitte ich euch, erstickt euch nicht mit den
inneren Problemen der Kirche, wihrend die wahrhaft groleren und
wichtigen Probleme der Menschheit uns herausfordern.“

Befreiungstheologie und Christologie

Die Befreiungstheologie mochte die Uberlegungen systematisieren, die
dem Glauben aus der Freiheitspraxis erflieBen. Es gibt keine Befrei-
ungstheologie ohne einen vorausgehenden Prozel der konkreten Befrei-
ung.

Einige unserer Landsleute lehnen sie als einen Import aus Siidame-
rika ab. Ihr Ursprung und ein groBer Teil der Literatur befinden sich
auch dort. Gibt es auch eine philippinische Befreiungstheologie?

Sicherlich gibt es in unserem Land einen solchen ProzeB; Christen
stehen mitten darinnen, und die Glaubensreflexion beginnt sich damit
zu beschiftigen. Ich mochte das, was hier ansetzt, eher als ein Ringen in
Richtung Befreiung beschreiben. Und vielleicht werden die allméhlich
erwachsenen Uberlegungen zu einer Basis fiir eine ,Theologie des
Kampfes, des Ringens“. Doch es gibt bei uns noch wenig Zusammenfas-
sendes und Systematisches dazu.

Ein Grund dafiir liegt im Wesen der Befreiungstheologie selbst. Sie ist
ndmlich nicht nur eine Weise von Theologie neben vielen anderen. Sie
ist eher eine Perspektive, ein Standpunkt, von dem aus eine neue Weise,
Theologie zu betreiben, moglich wird; eine Weise, die aus der Praxis
stammt und eher mit soziologischen als mit philosophischen Mitteln ar-
beitet.

Daher ist es schwierig, einen genuinen Befreiungstheologen unter uns
zu finden. Ein solcher erwichst nicht aus dem Studium dessen, was an-
dere dazu gesagt und geschrieben haben. Er braucht die Erfahrung des
Ringens um Befreiung; er braucht das Engagement, das ihm die Per-
spektiven eréffnet, und auch die Fihigkeit, zu artikulieren und zu syste-
matisieren. Dies alles zusammen trifft wohl auf keinen unserer Lands-



Louie G. Hechanova 450

leute zu. Man findet Theologen mit Befreiungsperspektiven, aber noch
keinen Befreiungstheologen.

Die Herausforderung von heute aber heit: Wird das philippinische
Christentum gezdhmt oder befreit? Anders gesagt: Wird es auf der Seite
des Establishments stehend dessen Ideologie dienen und so die Unter-
driickung des Armen und Machtlosen verstirken, oder wird es den Ar-
men und Unterdriickten motivieren, einen gerechten Platz in unserer
Gesellschaft zu erstreben?

In der Terminologie des christologischen Bekenntnisses: Welcher Zug
des Antlitzes Christi soll in unserer philippinischen Situation sichtbar
werden: der liebliche aus dem Kult des Jesuskindleins? Der siile aus
der Verehrung des heiligen Herzens? Der resignierte aus der Maler-
schule der Nazarener? Aber wie steht es mit dem Jesus von Nazareth,
der die Armen segnete und Weh-Rufe gegen die Reichen schleuderte? ...
der zornig wurde und die Hindler aus dem Tempel vertrieb? ... der die
Autoritdten anklagte und sogar gegen Gesetz und Sitte verstieB? ... mit
dem Christus, der aufgrund einer politischen Anklage gekreuzigt wurde,
ein Versager im Leben, aber ein Sieger im Tod?

Vor einigen Jahren losten sich einige Christen aus dem Ganzen der
Kirche und versuchten mit gewaltsamer Revolution die Rechte der Ar-
men durchzusetzen (vgl. Ileto, Pasyan and Revolution). Sie griffen nach
den Waffen gegen die Unterdriicker. Ist dies nur ein Irrweg von Fanati-
kern? Oder deutet es auf einen Zug in der Religiositit des Philippino,
der in Zukunft allgemein werden kénnte? Wer wei} es? Allein die Pra-
xis wird es zeigen.





