
IM SPIEGEL DER ZEIT 

Itinera Domini - Festschrift Emmanuel von Severus 
Aufsätze Laacher Mönche zu Liturgie und Mönchtum 

Die Mönche von Maria Laach haben ihrem Prior, P. Emmanuel von Severus* 
aus Anlaß des fünfzigsten Jahrestages seiner Priesterweihe (5. August 1984), eine 
Festschrift gewidmet (•Wege des Herrn"). Um das zu verstehen, muß man ein 
wenig von der Entwicklung der Abtei in den letzten Jahrzehnten wissen: P. Em- 
manuel, österreichischer Herkunft, trat 1928, nach seinem Abitur, in den Orden 
ein. Nach seinen theologischen Studien promovierte er an der Universität Bonn 
zum Dr. phil. im Fach (Alte) Geschichte. Unter dem bedeutenden Abt Ildefons 
Herwegen in das monastische Leben eingeführt, war er sich immer in besonde- 
rer Weise dieser geistlichen Herkunft bewußt und fühlte sich ihr verpflichtet. 
Von dessen Nachfolger, Basilius Ebel, 1948 zum Prior bestellt, blieb er auch un- 
ter den beiden folgenden Äbten (Urbanus Bomm und Adalbert Kurzeja) mit 
kurzer Unterbrechung in diesem Amt. Er ist und gilt darum als Traditionsträger 
und -zeuge der Abtei im engsten Sinn dieses Wortes. In den ereignisreichen und 
oft schwierigen Jahrzehnten seiner Amtszeit - die krisenhaften Erscheinungen 
der nachkonziliaren Zeit in den Orden, der Weggang mancher Mitbrüder, der 
häufige Abtswechsel - ist er, bei aller Aufgeschlossenheit für den vielfältigen 
Wandel dieser Jahre, sich selbst und seinen Überzeugungen treu geblieben. Im 
Tiefsten war er unbeirrbar, als geistlicher Mensch und als Mönch, auch wenn 
manches in Frage gestellt zu sein schien, die Aufgaben wuchsen und die Zahl 
der einsatzfähigen Mitbrüder zurückging. Er war immer zur Stelle, wo er sich ge- 
fordert fühlte, bis zur zusätzlichen Übernahme des Novizenmeisteramtes. So lag 
schließlich vieles in seiner Hand, nach drinnen und nach draußen. 

Inzwischen scheinen, wie im Ordensleben insgesamt, wieder etwas ruhigere 
Jahre gekommen zu sein. Es stellt sich wieder einiger Nachwuchs ein, und die 
Hoffnung auf die Zukunft ist gewachsen. In dieser Situation kamen einige Mit- 
brüder auf den Gedanken, ihrem Prior einmal einen besonderen Dank für seine 
Treue, seinen unermüdlichen Einsatz und sein vielfältiges geistliches Wort aus- 
zusprechen. Als Anlaß dazu bot sich der fünfzigste Weihetag an. Man brachte 
einen Aufsatzband über das monastische Leben zum Vorschlag, an dem sich 
möglichst viele Mitglieder des Konvents beteiligen sollten. Der Vorschlag fand 
allgemeine Zustimmung, und so haben 16 Mitbrüder einen Beitrag zu einer re- 
spektablen Jubiläumsgabe, einem Folioband von nahezu 400 Seiten, bei- 
gesteuert. Drei weitere Mitbrüder brachten ihre künstlerischen und handwerkli- 
chen Fähigkeiten ein (darunter ein Großfoto des Priors und einen Holzschnitt). 

•Vgl. GuL 54 (1981) 238; 53 (1980) 244-254; 38 (1965) 358-370; 37 (1964) 240; 35 (1962) 
155, 158, 287-290; 34 (1961) 362-365; 29 (1956) 108-116, 277-283; 27 (1954) 406-418; 26 
(1953) 113-122, 365-375; 22 (1949) 237; 19 (1944) 117. 



Im Spiegel der Zeit 463 

Das alles ist ein Zeichen der Ermutigung für eine neue Phase in der Geschichte 
der Abtei, der die Kirche in Deutschland einiges verdankt. 

Die meisten Autoren dieses Bandes haben ein Thema zum monastischen (be- 
nediktinischen) Leben und zur liturgischen Spiritualität gewählt. Einige Beiträge 
bringen auch anthropologische Fragen des klösterlichen Lebens zur Sprache. 
Heben wir einiges heraus: P. Burkhard Neunheuser, einer der •Altväter" der 
Abtei, handelt vom Wandel der Frömmigkeit des Konvents seit dem Beginn der 
liturgischen Bewegung bis heute. Das Ergebnis seiner Überlegungen lautet: Man 
habe sich von den Frömmigkeitsformen des 19. Jahrhunderts und ebenso von 
vielen Auffassungen des restaurativen Mönchtums dieser Epoche gelöst, aber 
die Mitte der Spiritualität der Abtei, die an der Liturgie orientierte objektive 
Frömmigkeit, die eine entsprechende personale Antwort des einzelnen erhei- 
sche, habe sich durchgehalten, ja, sie sei durch das Konzil und die nachkonzilia- 
ren Dokumente zu einer letzten theologischen Klärung und einer erstaunlichen 
Geschlossenheit gekommen. Man wüßte gern, ob auch der eschatologische Ver- 
klärungscharakter des liturgischen Geschehens noch so stark betont wird, wie es 
in den zwanziger Jahren in Laach der Fall war, oder ob die Feier des Pascha- 
Mysteriums (von Tod und Auferstehung des Herrn) für den spirituellen Vollzug 
inzwischen eine stärkere Beziehung zu den Aporien heutiger Welterfahrung er- 
halten hat (vgl. dazu K. Rahner, Überlegungen zum personalen Vollzug des sa- 
kramentalen Geschehens, in: Schriften zur Theologie X, 405 ff.). 

Daß in dieser Frage wohl nicht alle Mönche der Abtei einer Meinung sind, 
zeigen zwei Beiträge der gleichen Festschrift. Für P. Ambrosius Leidinger, einen 
der jüngeren, ist in seinem Beitrag •Gedanken zu einer Geschichtstheologie im 
Horizont von Inkarnation und Auferstehung" nach wie vor das Charakteristi- 
sche benediktinischer Spiritualität, auch und gerade in der Feier des Pascha-My- 
steriums, •die Prolepsis, die Vorwegnahme der Existenz im himmlischen Jerusa- 
lem". Anders für P. Angelus Häußling in seinem Beitrag •Ergo nihil operi Dei 
praeponatur" (Nichts soll dem Gottesdienst vorgezogen werden). Für ihn geht 
es in der Liturgie •nicht bloß um die Verherrlichung Gottes, abseits der welthaf- 
ten Geschehnisse", sondern ebenso •um das Handeln Gottes zum Heil seiner ge- 
schaffenen Welt und der Menschen in dieser, ... um die ganze Geschichte von 
Heil... und um das Ende des Unheils". Und das um so mehr, weil nach dem Au- 
tor •Opus Dei", •Werk Gottes" genauer übersetzt werden müßte mit •Werk 
Christi", des Erlösers, der in den Menschen den Glauben entzünden und kräfti- 
gen will. Der Mönche Aufgabe sei es darum, in dieser abgründigen Epoche der 
Heils- und Unheilsgeschichte nichts dem glaubenentzündenden und glauben- 
stärkenden •Werk Gottes (Christi)", das nicht einfachhin die Liturgie als solche 
(einschließlich der Eucharistiefeier) bedeute, vorzuziehen. Wenn man das an- 
nimmt (P. Angelus nennt es das Ergebnis einer relecture, eines nochmaligen Le- 
sens des zur Frage stehenden Axioms der Benediktsregel aus heutiger, umfassen- 
der Kenntnis), dann geht es in diesem Meinungsunterschied über die vorrangige 
Intention des •Opus Dei" nicht um ein Komma nach dem Hauptsatz, sondern 
um den Sinn des Hauptsatzes selbst. 

Erwähnt sei auch der Beitrag eines jüngeren Mönches (Petrus Nowak), mehr 



Im Spiegel der Zeit 454 

anthropologischen Inhalts. Er ist überschrieben: •Das getröstete Wohnen im 
Kloster des hl. Benedikt". Es geht in ihm um die für den Mönch, zumal für den 
Neueintretenden, sehr wichtige Frage: Wird mir das Kloster eine Heimat sein 
können, kann ich in ihm die Geborgenheit finden, deren der heutige Mensch so 
sehr bedarf? Gibt es im monastischen Leben vielleicht sogar etwas wie Trost 
und Tröstung, nicht nur im geistlich-religiösen Sinn, sondern auch im humanen? 
Darf man eine solche Erwartung überhaupt haben? Heute, in einer Welt und 
Gesellschaft, der die Heimatlosigkeit an der Stirn geschrieben steht, wo viele 
Menschen kein rechtes Dach über dem Kopf haben, sind alle diese Fragen nicht 
unberechtigt; sie müssen gestellt werden. Und wo versucht wird, sie zu beant- 
worten, faßt der junge Mensch Vertrauen und findet den Mut, den Weg des mo- 
nastischen Lebens zu wagen. - Die hier versuchte Antwort geht langsam voran. 
Sie spricht zunächst nur von •einem Anliegen der Regula Benedicti" (so im Un- 
tertitel des Beitrags), das der Vf. besonders in Kap. 31 über den Cellerar ausge- 
drückt findet. Einen tieferen Zugang zu diesem •Anliegen" hat er offenbar in 
den Gedanken des späten Heidegger gewonnen, wo der Philosoph in ständig 
bohrendem Fragen nach dem, was den Menschen auszeichnet, nach der wahren 
Menschlichkeit des Menschen, dessen eigentliche Aufgabe darin sieht, sich in 
schweigendem, wartendem Hinhören auf den •Zuspruch des Seins" offenzuhal- 
ten und •Hüter" der sich daraus •entbergenden Wahrheit" zu sein. Wer dem 
treu bleibe, so Heidegger, der erfahre auch etwas von jener Geborgenheit, mit 
der ihn das Sein umfange. - Es mag wohl sein, daß ein wacher Mönch von sol- 
cher Seinserfahrung her in seinem Grundwesen etwas gewinnt, das ihn auch für 
die Geborgenheit im klösterlichen Leben aufmerksam sein läßt, wenngleich 
zum Bestehen dieses Lebens die geistlichen Tröstungen ausschlaggebend sein 
werden, die aber ihrerseits die humanen kaum entbehren können, weil sie zum 
Menschsein des Menschen gehören. - Im ganzen sicherlich ein Gespräch, das in 
der heutigen Zeit für jüngere Menschen unentbehrlich sein dürfte. 

Nennen wir noch kurz einige weitere Beiträge dieses festlichen Bandes: P. Cy- 
rill von K. Krasinski geht in seiner wie immer stupenden Kenntnis religionsge- 
schichtlicher Fakten und Bezüge der Frage nach: •Warum be-gehen wir Feste?" 
- P. Raphael Hombach unterzieht die benediktinische Profeßliturgie (Kap. 58 
der Regula) noch einmal einer genauen Interpretation und kommt zu dem Er- 
gebnis, daß diese in der Reihenfolge ihrer Riten genau dem Gedanken Sankt Be- 
nedikts entspreche. - P. Anno Schoenen untersucht die knappe Weisung der Re- 
gel (20,4): •Brevis debet esse oratio - Das Gebet muß kurz sein" nach ihrem 
eigentlichen Sinn. - P. Drutmar Cremer erschließt die Mahnung der Regel 
(4,47), •Den Tod täglich vor Augen halten", als eine •Lebensdevise Benedikts". 

Wichtiger als die einzelnen Beiträge ist die Intention einer ganzen Kommuni- 
tät, ein Zeichen des Neuaufbruchs und der Besinnung auf das Unaufgebbare 
des geistlichen Erbes ihres Mönchsvaters Benedikt zu setzen. In diesem Sinn 
möge die Abtei - wie alle Orden - in der gegenwärtigen Zeit voller Fragen und 
Erwartungen im Vertrauen auf die bleibende Nähe des Herrn ihren Weg weiter- 
gehen, der auch in Zukunft ein Weg über einige Stolpersteine sein wird (wie 
auch der Drucksatz dieses Bandes oft genug zeigt). Friedrich Wulf, München 




