IM SPIEGEL DER ZEIT

Itinera Domini — Festschrift Emmanuel von Severus

Aufsitze Laacher Monche zu Liturgie und Ménchtum

Die Ménche von Maria Laach haben ihrem Prior, P. Emmanuel von Severus*
aus AnlaB des fiinfzigsten Jahrestages seiner Priesterweihe (5. August 1984), eine
Festschrift gewidmet (,,Wege des Herrn*). Um das zu verstehen, muB man ein
wenig von der Entwicklung der Abtei in den letzten Jahrzehnten wissen: P. Em-
manuel, dsterreichischer Herkunft, trat 1928, nach seinem Abitur, in den Orden
ein. Nach seinen theologischen Studien promovierte er an der Universitit Bonn
zum Dr. phil. im Fach (Alte) Geschichte. Unter dem bedeutenden Abt Ildefons
Herwegen in das monastische Leben eingefiihrt, war er sich immer in besonde-
rer Weise dieser geistlichen Herkunft bewuf3t und fiihlte sich ihr verpflichtet.
Von dessen Nachfolger, Basilius Ebel, 1948 zum Prior bestellt, blieb er auch un-
ter den beiden folgenden Abten (Urbanus Bomm und Adalbert Kurzeja) mit
kurzer Unterbrechung in diesem Amt. Er ist und gilt darum als Traditionstriger
und -zeuge der Abtei im engsten Sinn dieses Wortes. In den ereignisreichen und
oft schwierigen Jahrzehnten seiner Amtszeit — die krisenhaften Erscheinungen
der nachkonziliaren Zeit in den Orden, der Weggang mancher Mitbriider, der
hdufige Abtswechsel - ist er, bei aller Aufgeschlossenheit fiir den vielfiltigen
Wandel dieser Jahre, sich selbst und seinen Uberzeugungen treu geblieben. Im
Tiefsten war er unbeirrbar, als geistlicher Mensch und als Moénch, auch wenn
manches in Frage gestellt zu sein schien, die Aufgaben wuchsen und die Zahi
der einsatzfihigen Mitbriider zuriickging. Er war immer zur Stelle, wo er sich ge-
fordert fiihlte, bis zur zusétzlichen Ubernahme des Novizenmeisteramtes. So lag
schliefllich vieles in seiner Hand, nach drinnen und nach drauflen.

Inzwischen scheinen, wie im Ordensleben insgesamt, wieder etwas ruhigere
Jahre gekommen zu sein. Es stellt sich wieder einiger Nachwuchs ein, und die
Hoffnung auf die Zukunft ist gewachsen. In dieser Situation kamen einige Mit-
briider auf den Gedanken, ihrem Prior einmal einen besonderen Dank fiir seine
Treue, seinen unermiidlichen Einsatz und sein vielfiltiges geistliches Wort aus-
zusprechen. Als AnlaB dazu bot sich der fiinfzigste Weihetag an. Man brachte
einen Aufsatzband iiber das monastische Leben zum Vorschlag, an dem sich
mdglichst viele Mitglieder des Konvents beteiligen sollten. Der Vorschlag fand
allgemeine Zustimmung, und so haben 16 Mitbriider einen Beitrag zu einer re-
spektablen Jubiliumsgabe, einem Folioband von nahezu 400 Seiten, bei-
gesteuert. Drei weitere Mitbriider brachten ihre kiinstlerischen und handwerkli-
chen Fihigkeiten ein (darunter ein GroBfoto des Priors und einen Holzschnitt).

*Vgl. Gul 54 (1981) 238; 53 (1980) 244-254; 38 (1965) 358-370; 37 (1964) 240; 35 (1962)
155, 158, 287-290; 34 (1961) 362-365; 29 (1956) 108-116, 277-283; 27 (1954) 406-418; 26
(1953) 113-122, 365-375; 22 (1949) 237; 19 (1944) 117.



Im Spiegel der Zeit 463

Das alles ist ein Zeichen der Ermutigung fiir eine neue Phase in der Geschichte
der Abtei, der die Kirche in Deutschland einiges verdankt.

Die meisten Autoren dieses Bandes haben ein Thema zum monastischen (be-
nediktinischen) Leben und zur liturgischen Spiritualitit gewihit. Einige Beitrige
bringen auch anthropologische Fragen des klosterlichen Lebens zur Sprache.
Heben wir einiges heraus: P. Burkhard Neunheuser, einer der ,Altviter” der
Abtei, handelt vom Wandel der Frommigkeit des Konvents seit dem Beginn der
liturgischen Bewegung bis heute. Das Ergebnis seiner Uberlegungen lautet: Man
habe sich von den Frommigkeitsformen des 19. Jahrhunderts und ebenso von
vielen Auffassungen des restaurativen Monchtums dieser Epoche gelost, aber
die Mitte der Spiritualitit der Abtei, die an der Liturgie orientierte objektive
Frommigkeit, die eine entsprechende personale Antwort des einzelnen erhei-
sche, habe sich durchgehalten, ja, sie sei durch das Konzil und die nachkonzilia-
ren Dokumente zu einer letzten theologischen Klirung und einer erstaunlichen
Geschlossenheit gekommen. Man wiiite gern, ob auch der eschatologische Ver-
kldrungscharakter des liturgischen Geschehens noch so stark betont wird, wie es
in den zwanziger Jahren in Laach der Fall war, oder ob die Feier des Pascha-
Mysteriums (von Tod und Auferstehung des Herrn) fiir den spirituellen Vollzug
inzwischen eine stirkere Beziehung zu den Aporien heutiger Welterfahrung er-
halten hat (vgl. dazu K. Rahner, Uberlegungen zum personalen Vollzug des sa-
kramentalen Geschehens, in: Schriften zur Theologie X, 405 ff.).

DaB in dieser Frage wohl nicht alte Monche der Abtei einer Meinung sind,
zeigen zwei Beitriige der gleichen Festschrift. Fiir P. Ambrosius Leidinger, einen
der jiingeren, ist in seinem Beitrag ,,Gedanken zu einer Geschichtstheologie im
Horizont von Inkarnation und Auferstehung® nach wie vor das Charakteristi-
sche benediktinischer Spiritualitit, auch und gerade in der Feier des Pascha-My-
steriums, ,,die Prolepsis, die Vorwegnahme der Existenz im himmlischen Jerusa-
lem“. Anders fiir P. Angelus HiuBling in seinem Beitrag ,,Ergo nihil operi Dei
praeponatur® (Nichts soll dem Gottesdienst vorgezogen werden). Fiir ihn geht
es in der Liturgie ,,nicht bloB um die Verherrlichung Gottes, abseits der welthaf-
ten Geschehnisse“, sondern ebenso ,,um das Handeln Gottes zum Heil seiner ge-
schaffenen Welt und der Menschen in dieser, ...um die ganze Geschichte von
Heil... und um das Ende des Unheils“. Und das um so mehr, weil nach dem Au-
tor ,,Opus Dei“, ,,Werk Gottes“ genauer tGbersetzt werden miilte mit ,,Werk
Christi“, des Erlosers, der in den Menschen den Glauben entziinden und krifti-
gen will. Der Ménche Aufgabe sei es darum, in dieser abgriindigen Epoche der
Heils- und Unheilsgeschichte nichts dem glaubenentziindenden und glauben-
stirkenden ,,Werk Gottes (Christi)*, das nicht einfachhin die Liturgie als solche
(einschlieBlich der Eucharistiefeier) bedeute, vorzuziehen. Wenn man das an-
nimmt (P. Angelus nennt es das Ergebnis einer relecture, eines nochmaligen Le-
sens des zur Frage stehenden Axioms der Benediktsregel aus heutiger, umfassen-
der Kenntnis), dann geht es in diesem Meinungsunterschied iiber die vorrangige
Intention des ,,Opus Dei“ nicht um ein Komma nach dem Hauptsatz, sondern
um den Sinn des Hauptsatzes selbst.

Erwihnt sei auch der Beitrag eines jiingeren Monches (Petrus Nowak), mehr



Im Spiegel der Zeit 464

anthropologischen Inhalts. Er ist iiberschrieben: ,,Das getrostete Wohnen im
Kloster des hl. Benedikt“. Es geht in ihm um die fiir den Maonch, zumal fiir den
Neueintretenden, sehr wichtige Frage: Wird mir das Kloster eine Heimat sein
kdnnen, kann ich in ihm die Geborgenheit finden, deren der heutige Mensch so
sehr bedarf? Gibt es im monastischen Leben vielleicht sogar etwas wie Trost
und Trastung, nicht nur im geistlich-religiésen Sinn, sondern auch im humanen?
Darf man eine solche Erwartung iiberhaupt haben? Heute, in einer Welt und
Gesellschaft, der die Heimatlosigkeit an der Stirn geschrieben steht, wo viele
Menschen kein rechtes Dach iiber dem Kopf haben, sind alle diese Fragen nicht
unberechtigt; sie miissen gestellt werden. Und wo versucht wird, sie zu beant-
worten, faB3t der junge Mensch Vertrauen und findet den Mut, den Weg des mo-
nastischen Lebens zu wagen. - Die hier versuchte Antwort geht langsam voran.
Sie spricht zunichst nur von ,.einem Anliegen der Regula Benedicti* (so im Un-
tertitel des Beitrags), das der Vf. besonders in Kap. 31 iiber den Cellerar ausge-
driickt findet. Einen tieferen Zugang zu diesem ,,Anliegen* hat er offenbar in
den Gedanken des spiten Heidegger gewonnen, wo der Philosoph in stindig
bohrendem Fragen nach dem, was den Menschen auszeichnet, nach der wahren
Menschlichkeit des Menschen, dessen eigentliche Aufgabe darin sieht, sich in
schweigendem, wartendem Hinhéren auf den ,,Zuspruch des Seins“ offenzuhal-
ten und , Hiter* der sich daraus ~entbergenden Wahrheit” zu sein. Wer dem
treu bleibe, so Heidegger, der erfahre auch etwas von jener Geborgenheit, mit
der ihn das Sein umfange. — Es mag wohl sein, daB ein wacher Mdnch von sol-
cher Seinserfahrung her in seinem Grundwesen etwas gewinnt, das ihn auch fiir
die Geborgenheit im kldsterlichen Leben auf-merksam sein l1aBt, wenngleich
zum Bestehen dieses Lebens die geistlichen Trostungen ausschlaggebend sein
werden, die aber ihrerseits die humanen kaum entbehren kénnen, weil sie zum
Menschsein des Menschen gehéren. — Im ganzen sicherlich ein Gesprich, das in
der heutigen Zeit fiir jiingere Menschen unentbehrlich sein diirfte.

Nennen wir noch kurz einige weitere Beitrige dieses festlichen Bandes: P. Cy-
_rill von K. Krasinski geht in seiner wie immer stupenden Kenntnis religionsge-
schichtlicher Fakten und Beziige der Frage nach: ,, Warum be-gehen wir Feste 7
- P. Raphael Hombach unterzicht die benediktinische ProfeBliturgie (Kap. 58
der Regula) noch einmal einer genauen Interpretation und kommt zu dem Er-
gebnis, daB diese in der Reihenfolge ihrer Riten genau dem Gedanken Sankt Be-
nedikts entspreche. — P, Anno Schoenen untersucht die knappe Weisung der Re-
gel (20,4): ,,Brevis debet esse oratio — Das Gebet muB kurz sein“ nach ihrem
eigentlichen Sinn. - P. Drutmar Cremer erschlieBt die Mahnung der Regel
(4,47), ,,Den Tod tiglich vor Augen halten“, als eine ,,Lebensdevise Benedikts®.

Wichtiger als die einzelnen Beitrige ist die Intention einer ganzen Kommuni-
tét, ein Zeichen des Neuaufbruchs und der Besinnung auf das Unaufgebbare
des geistlichen Erbes ihres Monchsvaters Benedikt zu setzen. In diesem Sinn
mdge die Abtei - wie alle Orden - in der gegenwirtigen Zeit voller Fragen und
Erwartungen im Vertrauen auf die bleibende Nihe des Herrn ihren Weg weiter-
gehen, der auch in Zukunft ein Weg iiber einige Stolpersteine sein wird (wie
auch der Drucksatz dieses Bandes oft genug zeigt). Friedrich Wulf, Miinchen





