
LITERATURBERICHT 

Aberglaube - Torheit - Psychologie - Weisheit 

Über Kartenlegen, Kartenschlagen und Symbolerfahrung 

•Etwas Wahres muß doch daran sein...", so hört man immer wieder, wenn über 
Kartenlegen, Kartenschlagen, Astrologie, Wahrsagen aus Kaffeesatz, Zukunfts- 
schau in der Glaskugel usw. gesprochen wird. •Etwas Wahres?" - aber was ist 
dieses •Etwas"? 

Einige Neuveröffentlichungen' aus einer Sparte dieses umfangreichen Gebie- 
tes mögen zu einer Urteilsbildung helfen. 
1. Florence Eymon macht es sich mit ihrer •Kunst, aus den Karten zu lesen"2, 
recht leicht. Sie nimmt die 32 Spielkarten des allgemein üblichen Kartensets, 
teilt jeder einzelnen Karte eine divinatorische, d. h. wahrsagende Bedeutung zu, 
gibt verschiedene Möglichkeiten des wahrsagenden •Kartenspiels" an und läßt 
dann eine lange Tabelle folgen, wo jede Karte mit jeder anderen kombiniert 
wird. Bei den Ergebnissen kann man z.B. folgendes lesen: Kreuz-As zusammen 
mit Kreuz-Acht heißt: •Ehe oder Verbindung"; Herz-As mit Herz-Acht aber 
•Feier und Geschenke"; Karo-As mit Karo-Acht hinwieder •Langandauernder 
Briefwechsel". Zum Schluß wird noch festgestellt, daß •das Einfühlungsvermö- 
gen des visionären Blicks..., den man das Seherische nennt", der Praxis des Kar- 
tenlegens nützlich ist. 

Selbst als Gesellschaftsspiel scheint uns diese Anleitung eher langweilig zu 
sein. 

Das aus dem Amerikanischen übersetzte Buch von Stuart R. Kaplan? will 
grundsätzlich zu Werk gehen. Es bringt daher - allerdings völlig unkritisch - 
einen langen Rückblick in die Geschichte mit viel geheimnisvollen Andeutun- 
gen: Ägyptischer Ursprung? Sarazenische Herkunft? Geheime Fäden nach In- 
dien? Die Zigeuner? Aus den hier aufgezeigten Daten läßt sich eigentlich nur 
eines folgern: Immer schon suchten die Menschen das Schicksal zu ergründen; 
immer schon bedienten sie sich dazu •geheimer Künste". 

Die heute üblichen Wahrsage-Karten (franz.: Tarot; ital.: Tarocco, Tarock) 
sind seit dem 14. Jahrhundert nachweisbar. Sie tragen mittelalterliche Symbole 
wie König, Stern, Kraft (eine Frau mit einem Löwen), Turm, Gericht usw. Die 
21 + 1 (der Narr) Karten heißen •Die großen Arcana des Tarot". Hinzu kom- 
men oft die nicht ganz so symbolträchtigen Karten der •kleinen Arcana", 56, das 
ist 4 mal 14. 

1 In den •Fach"-Buchläden sind etwa 20 verschiedene Spezialwerke zum Thema •Karten- 
legen" zu haben. 
2 Karten legen - Karten deuten. Die Kunst, aus den Karten zu lesen, München 1984. 
3 Der Tarot. Geschichte - Deutung - Legesystem. München, Hugendubel 1984. 256 S., Pa- 
perb., DM 26,-. 



Literaturbericht 4^ 

Am interessantesten für den Nicht-Kenner und Nicht-Gläubigen sind bei Ka- 
plan wohl die vielen Bilder und dann auch die Berichte über einige •Meister" 
dieser Kunst, angefangen bei Antoine Court de Gebelin (1725-1784) - aber alles 
bleibt im mysteriösen Stil des Autors stecken. Die Deutung der Karten (bei den 
kleinen Arcana ist sie etwas kürzer) und die verschiedenen Spielmöglichkeiten 
klingen ebenso willkürlich wie bei Eymon, Etwas weiterhelfen kann höchstens 
die historische Bibliographie mit 109 ausgewählten Veröffentlichungen. 
2. Ein vier-(zwei-)bändiges Werk des Herder-Verlags in Basel über Die großen 
Arcana des Tarnt" verspricht tiefere Einsichten. Es ist allerdings schon erstaun- 
lich, daß nach der Übersetzung von Ernst von Hippel (1972)5 nun schon eine 
weitere, neue Übersetzung vorliegt. Noch beeindruckender ist, daß der Münche- 
ner Philosophieprofessor Robert Spaemann, als Herausgeber der Reihe, ein Vor- 
wort verfaßte. Natürlich hat er recht: Es ist an der Zeit, wieder •sehen" zu ler- 
nen (V-VIII) - Ähnlichkeiten innerhalb der Schöpfungsordnung; Verwandt- 
schaften zwischen unterschiedlichen Seinsbereichen -; aber ob das breitge- 
schriebene Buch diese Erwartungen nach einem neuen •Weisen" Sehen erfüllen 
kann? 

Der Baseler Theologe Hans Urs von Balthasar verblüfft mit einer Einleitung 
(IX-XVIII) zum Buch. Er zeigt, daß sich ähnliche ganzheitliche Wirklichkeits- 
auffassungen (heute spricht man vom Holismus) bei christlichen und nicht- 
christlichen Zeugen finden, bei der Kabbala, in der hermetischen Tradition, bei 
C. G. Jung, im Weltbild der christlichen Antike bis über die Renaissance-Zeit 
hinaus; Bonaventura weiß z.B., •daß alle Stufen weltlicher theoretischer und 
praktischer Erkenntnis... auf die Inkarnation des göttlichen Logos und Urlogos 
hindrängen". Hildegard von Bingen hat ein •großräumiges Welt- 
bild... worin... auch die kosmischen Mächte einbezogen sind in das christozentri- 
sche Drama zwischen Schöpfung und Erlösung, zwischen Himmel und Erde..." 
Von Balthasar legt allerdings auch den Finger auf Irrwege dieses Buches: •nach 
rechts" durch einen oftmals fast abergläubischen Fundamentalismus; •nach 
links" zum Beispiel mit der Lehre von der Reinkarnation; allerdings wird sie 
nicht nur als •erwähnenswert" hingestellt, sondern ist •keineswegs eine Theorie, 
die man zu glauben oder nicht zu glauben hat... Für den Hermetiker ist sie eine 
Erfahrung, die entweder aus Erfahrung bekannt oder unbekannt ist" (99). 

Überdies gibt von Balthasar seinen Überlegungen von vornherein die Ein- 
schränkung mit: •Weder vermag ich jeden seiner Gedankengänge billigend 
nachzuvollziehen noch erst recht alles kritisch zu prüfen." Doch letzteres scheint 
mir bei einem solchen Buch mit seinem hohen Anspruch von tieferer, christli- 
cher Wirklichkeitsauffassung unabdingbar zu sein. 

Der Verfasser nennt sich •Anonymus d'outre tombe", der Unbekannte von 
•jenseits des Grabes". Als einer, der neu zum christlichen Glauben fand, möchte 
4 Anonymus d'outre tombe, Die großen Arcana des Tarnt. Meditationen. Mit einer Einf. 
von Hans Urs von Balthasar. Hrsg. von Martin Kriele und Robert Spaemann (Sammlung 
Überlieferung und Weisheit). XXVI + XII/731 S., Ln., DM 128,- (XXVI + XII + XII + 
XII/731 S., kart., DM 100,-). 
5 Vgl. TheoPhil 48 (1973) 575-578. 



Literaturbericht 467 

er den Reichtum seiner okkulten Erfahrung in den Glauben integrieren. Und so 
geht er in Briefen Karte für Karte des großen Tarot durch und deutet geheimnis- 
volle Hintergründe in die einzelnen Bilder hinein. 

Manches davon ist interessant, so z. B. wenn er zeigt, daß der Mystiker auf ei- 
nem •bestimmten Pfad...die Fähigkeit verliert zu weinen". Ein vorgerückter 
Schüler des Yoga und des Vedanta hat für immer trockene Augen, während 
Meister der Kabbala nach dem Sohar viel und oft weinen. Die christliche My- 
stik spricht ebenfalls von der •Gabe der Tränen" als von einem •köstlichen Ge- 
schenk der göttlichen Gnade"(37). 

Doch je weiter man auf den langatmig geschriebenen Seiten vorankorhmt, de- 
sto müder wird man: Wiederholung kommt auf Wiederholung; oft stehen die 
verschiedenen Ausblicke unvermittelt nebeneinander. Die Frage des •Warum" 
fehlt meist. Der Anonymus zitiert eifrig: esoterische Autoritäten wie Eliphas 
Levi oder den berühmten Papus; Kirchenväter und mittelalterliche Theologen; 
nichtchristliche Weise wie Plotin, die Upanishaden oder Laotse; moderne Philo- 
sophen und Theologen wie Henri Bergson und Teilhard de Chardin. Wenn es 
ein Register gäbe, könnte man wahrscheinlich zu jeder christlichen Wahrheit 
Ausführungen finden, wie z. B. in der Theorie über Sünde und Schlange oder in 
den Ausführungen über magische Levitation oder die Ekstase der christlichen 
Heiligen (333 ff). 

Aber gerade dort, wo die Grenze zwischen Esoterik und Christentum erreicht 
wird, verfällt der Anonymus in eine Schau- oder Methoden-Sicherheit, die dem 
Esoterischen näher steht als dem christlichen Glauben. Z. B. bei der Unfehlbar- 
keit des Papstes: •Es ist die gelähmte, zum Nichts herabgeminderte Willkür, der 
Zustand des Felsens, der die Unfehlbarkeit des Urteils in diesem Bereich 
schützt." (358) Aus der in die Kirche eingebundenen Glaubenswahrheit wird 
eine psychologische Erfahrung. Oder zu den evangelischen Räten: •Es gibt nur 
eine einzige Methode..., dahin zu gelangen (d.h. zu den Kräften der .geheiligten 
Magie'),...die Praxis der drei traditionellen Gelübde, nämlich des Gehorsams, 
der Armut und der Keuschheit." (120) Die Gelübde nicht als Hingabe an Gott, 
sondern als Methode zur Erlangung von Weisheit für einige wenige •Vollkom- 
mene". 

Die christliche Aufrichtigkeit des Autors sollte man nicht bezweifeln, und 
manchmal trifft er Wichtiges - so bei der Gebets- und Meditationslehre im An- 
schluß an Ignatius von Loyola (676 ff)- 

Aber der Hinweis von Balthasars, daß eine •kritische" Prüfung vonnöten sei, 
bleibt unerfüllt. Gefährlich für den Glauben ist das Buch kaum; dafür ist es zu 
schwerfällig, zu langatmig und für den unvorbereiteten Leser an vielen Stellen 
zu abwegig. So kommt es beim Bild des •Aufgehängten" (mit dem Kopf nach 
unten) überraschenderweise auf die leibliche und geistige Levitation, auf den 
Glaubensgehorsam, der beim Hermetiker zur Erkenntnisgewißheit wird, auf 
•trans-" und •außer-subjektive Erfahrungen" zu sprechen. Die echten •Hermeti- 
ker" werden das Buch als abtrünnig ablehnen, und für den normalen Christen 
hat sich leider kein Bearbeiter gefunden, der einen vernünftigen und kritischen 
Zugang zu ihm eröffnet. 



Literaturbericht 468 

3. Wie ein echtes Gespräch mit dieser Tradition aussehen könnte, um das •Et- 
was an Wahrheit" in diesem Typus des modernen Aberglaubens zu entdecken, 
zeigt ein anderes Tarot-Buch: Sallie Nichols, Die Psychologie des Tarot. Tarot 
als Weg zur Selbsterkenntnis nach der Archetypenlehre C. G. Jungs6. Die einzel- 
nen Kartenbilder werden als Vorlagen von archetypischer Aussagekraft interpre- 
tiert: Kreis, Kreuz, König, Narr, Turm, Engel, Zwilling, Frau, Tier, Krebs usw. 
Sie tut dies mit einer reichen literarischen (hauptsächlich aus dem Englisch-spre- 
chenden Raum), kunsthistorischen (mit vielen Bildern) und religionsgeschichtli- 
chen Kenntnis. Hauptgewährsmann für die Dozentin am C. G. Jung-Institut in 
Los Angeles ist natürlich C. G. Jung selbst, den sie noch persönlich kannte. Das 
Bild des •Gehängten" wird - ganz anders als bei dem Anonymus - zum Para- 
digma für die Bewältigung von Schicksalsschlägen (er hängt ja nur an einem 
Fuß und nach unten): •Die Erfahrung des erzwungenen Hängens hat den Hel- 
den seiner Unabhängigkeit beraubt, aber sie kann ihm auch etwas Neues und 
Kostbares bieten...", daß er •auf neue Weise mit dem Sinn seines Lebens in Be- 
rührung" kommt (281). Daß uns das Buch keineswegs überall gelungen scheint, 
daß an vielen Stellen die esoterische Herkunft aufbricht und den Karten eine 
Wahrheit über ihre symbolisch-archetypische Aussage hinaus zugeteilt wird, 
hindert nicht daran, diesen Weg als den richtigen, der das •Etwas an Wahrheit" 
des Kartenlegens aufspüren könnte, zu bezeichnen. 

Solche Bilder können helfen, dem Menschen seine eigene Innenwelt deutli- 
cher werden zu lassen. Im Grunde geschieht etwas Ähnliches, was in einer guten 
Bildmedition auch geschehen soll. In ihr nämlich sollen ebenfalls die zwei Be- 
züge des archetypisch geprägten, symbolträchtigen Bildes wirksam werden: 
- Die heilende Kraft der Bilder soll ins Innere des Menschen hinein wirken. 
Was ein jeder schon anfänglich erfahren hat, daß ein chaotisches Bild verwirrt 
und ein gesammeltes Bild beruhigt, das kann ein vorsichtiges Entfalten der ar- 
chetypischen Struktur eines guten Bildes herausstellen. Elemente wie Kreis, 
Richtung, Baum, Haus, Gestalt, Farbe usw. sind nämlich nicht nur künstlerische 
Mittel, sondern auch eine Sprache, die dem Haushalt der menschlichen Psyche 
entspricht und sie beeinflußt. 
- Zugleich aber beginnt auch die exakte Wissenschaft heute zu ahnen, daß es 
Analogien gibt zwischen dem Mikrokosmos des Menschen und dem Makrokos- 
mos der Welt. Sonne, Sterne, Wasser, Land, Luft usw. sind nicht nur physikali- 
sche Weltraumwirklichkeiten, sondern haben Entsprechungen zum Menschen 
und seiner ganzmenschlichen Erfahrung, die in früheren Zeiten offenkundiger 
und dem Menschen durchsichtiger waren. 

Im Umgang mit den Tarot-Karten kann - unter viel Aberglauben - etwas ver- 
borgen sein, was M. Freute7 schildert: •Man kann also mit den Karten spielen, 
wenn man die Bedeutung der Karten kennt und wenn man wirklich über sie 
nachdenken und natürlich auch lachen will. Tarot und das Spiel mit den Karten 

• Interlaken 1984. 
Aberglauben GmbH, Ravensburg 1984. 



Literaturbericht 469 

und der Seele ist eine wirklich heitere Art und Weise, etwas über sich selbst zu 
erfahren und mit sich selbst leben zu können." 

Allerdings wird ein kritischer und ehrlicher Umgang mit den Bildern des Ta- 
rot bald die Frage aufkommen lassen: Ob nicht andere Bilder viel tiefer in die 
Psyche des Menschen einwirken und ihr kosmische Dimensionen eröffnen kön- 
nen? Ob nicht eine Miniatur von der Geburt Jesu oder eine griechische Ikone 
oder einfach ein Kreuz mehr und heilendere Kräfte entbindet als die z. T. recht 
zufälligen Bilder der Tarotkarten? Was letztere auszeichnet, ist vielleicht nur der 
spielerische Umgang, den sie nahelegen. 
4. Der Altmeister der •Lebenslehre" von den Symbolen, Alfons Rosenberg, hat 
uns in dem Taschenbuch Einführung in das Symbol- Verständnis. Ursymbole und 
ihre Wandlungen2, eine wertvolle Hilfe geboten, in diese durchaus reale Welt der 
Archetypen und psychischen Hilfen einzudringen. Er zeigt auch - besonders mit 
Hugo Rahner SJ, dessen zeitloses Buch über Griechische Mythen in christlicher 
Deutung9 seit kurzem wieder greifbar ist - die theologische Bedeutung einer 
nüchternen und tiefen Symbolmeditation. •Alles, was da sichtbar ist", schreibt 
Origenes, •dieser ungeheure Kosmos, der auf den Schöpferbefehl Gottes durch 
den Logos bereitet wurde, zeigt zugleich in Figuren...das an, was im Mikrokos- 
mos, das ist im Menschen, ward." (16) Und deshalb nur kann C. G. Jung von Ar- 
chetypen sprechen: •Der Archetypus repräsentiert und personifiziert gewisse in- 
stinktive Gegebenheiten der primitiven, dunklen Psyche, der eigentlichen, aber 
unsichtbaren Wurzeln des Bewußtseins." (31) •Der Seelengrund kann daher 
zum Weltengrund werden", schreibt Rosenberg (31). 

Er zeigt verschiedene Aspekte dieses Symbolverständnisses, wenn er z. B. von 
der •göttlichen Magie" in den Symbolen spricht, daß sie nämlich durch Oberflä- 
chenphänomene hindurch ein Sinnverständnis für umfassendere Hintergründe 
erwecken, oder wenn er das Symbol aller Symbole, das Kreuz10, vorstellt. Ich 
halte die Symbolik der Farben, die er auf den Seiten 53-82 entwirft, nicht für die 
gelungensten Seiten des Buches11, während die Symbole im Alltag (83-86) und 
die Symbole in der Kunst (86-91) wichtige Bereiche des Lebens erschließen. Ein 
zweiter Teil des Buches bringt 25 Symbolbilder von Michael Eberle, wobei mir 
der Text von Rosenberg um vieles wertvoller ist als die beigefügten Schwarz- 
Weiß-Bilder. 

Alles in allem ist das Buch für Menschen, die sich noch nicht mit dieser Welt 
beschäftigt haben, ein zuverlässiger Führer, der weit über all den Tarot-Büchern 
steht. 

8 Mit 25 Bildern von Michael Eberle. Freiburg/Basel/Wien, Herder 1984. 143 S., kart., 
DM 8,90. 
9 Mit 11 Abb. und einem Geleit- und Schlüsselwort von Alfons Rosenberg. Basel, Herder 
1984. XXII/396 S., geb., DM 46,-. 
10 Vgl. Alfons Rosenberg, Kreuzmeditation. Die Meditation des ganzen Menschen, Mün- 
chen 1976. 
11 Vgl. dazu Ingrid Riedel, Farben. In Religion, Gesellschaft, Kunst und Psychotherapie, 
Stuttgart 1973; - ein schwaches Buch, was schon ein Blick in die tantristische Welt der 
Chakren und Farben zeigt. 



Literaturbericht 470 

5. Wie nun ein solches •symbolisches" Schauen auf Bilder und dadurch Sich- 
selbst-Erkennen und vielleicht auch Heil-Werden vorbildhaft aussehen kann, 
zeigt E. Drewermann in seiner nunmehr fünften Märchen-Deutung: Das Eigent- 
liche ist unsichtbar. Der Kleine Prinz tiefenpsychologisch gedeutet11. Man muß 
nicht sagen, daß es sich um Antoine de Saint-Exuperys Märchen handelt. Mit 
seiner bekannten umfassenden Kenntnis psychoanalytischer, philosophischer, 
religionsgeschichtlicher, lyrischer und romanhafter Literatur deutet aber der Pa- 
derborner Theologieprofessor nicht nur dieses •schönste Märchen" unseres 
Jahrhunderts, sondern zeigt in ihm die Zerrissenheit seines Verfassers; und 
darin macht er die menschliche Grundfrage nach Gott vernehmbar: •Bei Ex- 
upery... verkörpert der ,kleine Prinz' nur den Traum eines Lebens, wie es eigent- 
lich gelebt werden sollte, aber längst vor der Zeit zerstört wurde; alle Symbole 
der Religionen, insbesondere die Symbole der Unsterblichkeit und des ewigen 
Lebens der Liebe, verwandeln sich damit in wehmütige Erinnerungen an eine 
verlorene Hoffnung bzw. in humane Postulate, die die Kraft nicht mehr besit- 
zen, die geforderte Wirklichkeit von innen her als wirklich zu setzen." (58) Ex- 
upery lebte in einem •ständigen Widerspruch, gerade das am meisten zu leug- 
nen, was er am meisten ersehnt, und das am meisten zu ersehnen, wovor er 
selbst zunächst am weitesten zu fliehen suchte" (98). Einmal kann er Gott eben 
nur noch als •Prinzip einer unablässigen Selbsttranszendenz" erkennen, dann 
erklärt er ihn als Garanten der Ewigkeit; im gleichen Atemzug preist er den ab- 
soluten Wert des Opfers und setzt dann wieder auf Dauer und Festhalten. 

Aber diese tragischen •Ergebnisse" sind in diesem Buch nur Fixpunkte für 
eine immer tiefer führende Analyse des Menschen. Obgleich diese nur zum 
•Vorletzten" führt, gelingt es Drewermann, in den Bildern des Märchens (und 
auf dem Hintergrund von Exuperys Leben) so viel Menschlichkeit sichtbar zu 
machen, daß man darin mehr Gott (der allein das Letzte sein kann) erfährt als in 
manchen vorschnellen Reden über Gott. 

•Wohl lehrt der .kleine Prinz' uns auf gewisse Weise, die Kostbarkeit der 
Dinge wiederzuentdecken und die Majestät des Todes... als Teil des Lebens an- 
zunehmen. Aber Sehnsucht ist nicht Hoffnung,... und alles kommt mithin dar- 
auf an, das Verlangen nach Freundschaft, die Gewißheit der Liebe, diese äußer- 
ste Leidenschaft des Subjektiven als objektive Wahrheit zu glauben." (54) 

Das Eindringen in die Bilderwelt des Märchens öffnet die Weite des mensch- 
lichen Herzens, zeigt das Glück von Liebe und Freundschaft. Doch alles hängt 
davon ab, •die Liebe und die Freundschaft selbst mit ihren Hoffnungen und 
Wünschen für einen Beweis der Wahrheit zu nehmen: das Leben des Geliebten 
ist unsterblich, und: wir werden uns wiedersehen" (58). 

In dem zweiten Teil mit •Fragen und Analysen" zeigt Drewermann, daß da- 
mit die Frage nach Gott gestellt wird. Er läßt uns ahnen, wie menschlich klein 
die Versuche sind, mittels Tricks in der Art von Kartenlegen das zu ergründen, 
wohin nur die Liebe den Weg öffnet. Josef Sudbrack, München 

12 Mit 9 Batikbildem von Ingritt Neuhaus. Freiburg/Basel/Wien, Herder 21984. 120 S. 
geb., DM 28,-. 




