LITERATURBERICHT

Aberglaube - Torheit - Psychologie — Weisheit

Uber Kartenlegen, Kartenschlagen und Symbolerfahrung

,,Etwas Wahres muf3 doch daran sein...”, so hort man immer wieder, wenn iiber
Kartenlegen, Kartenschlagen, Astrologie, Wahrsagen aus Kaffeesatz, Zukunfts-
schau in der Glaskugel usw. gesprochen wird. ,,Etwas Wahres?* - aber was ist
dieses ,, Etwas“?

Einige Neuverdffentlichungen! aus einer Sparte dieses umfangreichen Gebie-

tes mogen zu einer Urteilsbildung helfen.
1. Florence Eymon macht es sich mit ihrer ,,Kunst, aus den Karten zu lesen?,
recht leicht. Sie nimmt die 32 Spielkarten des aligemein iiblichen Kartensets,
teilt jeder einzelnen Karte eine divinatorische, d.h. wahrsagende Bedeutung zu,
gibt verschiedene Moglichkeiten des wahrsagenden , Kartenspiels” an und 148t
dann eine lange Tabelle folgen, wo jede Karte mit jeder anderen kombiniert
wird. Bei den Ergebnissen kann man z. B. folgendes lesen: Kreuz-As zusammen
mit Kreuz-Acht heiBt: ,,Ehe oder Verbindung®; Herz-As mit Herz-Acht aber
.. Feier und Geschenke*“; Karo-As mit Karo-Acht hinwieder ,,Langandauernder
Briefwechsel®. Zum SchluB wird noch festgestellt, daBl ,,das Einfiihiungsvermo-
gen des visionéren Blicks ..., den man das Seherische nennt®, der Praxis des Kar-
tenlegens niitzlich ist.

Selbst als Gesellschaftsspiel scheint uns diese Anleitung eher langweilig zu
sein.

Das aus dem Amerikanischen iibersetzte Buch von Swmart R. Kaplar® will
grundsitzlich zu Werk gehen. Es bringt daher - allerdings vollig unkritisch -
einen langen Riickblick in die Geschichte mit viel geheimnisvollen Andeutun-
gen: Agyptischer Ursprung? Sarazenische Herkunft? Geheime Fiden nach In-
dien? Die Zigeuner? Aus den hier aufgezeigten Daten 148t sich eigentlich nur
eines folgern: Immer schon suchten die Menschen das Schicksal zu ergriinden;
immer schon bedienten sie sich dazu ,,geheimer Kiinste®.

Die heute iiblichen Wahrsage-Karten (franz.: Tarot; ital.: Tarocco, Tarock)
sind seit dem 14. Jahrhundert nachweisbar. Sie tragen mittelalterliche Symbole
wie Konig, Stern, Kraft (eine Frau mit einem Lowen), Turm, Gericht usw. Die
21 + 1 {(der Narr) Karten heiBen ,Die groBen Arcana des Tarot“. Hinzu kom-
men oft die nicht ganz so symboltrichtigen Karten der ,kleinen Arcana®, 56, das
ist 4 mal 14.

'In den ,,Fach“-Buchldden sind etwa 20 verschiedene Spezialwerke zum Thema ,,Karten-
legen™ zu haben.

* Karten legen - Karten deuten. Die Kunst, aus den Karten zu lesen, Miinchen 1984.

3 Der Tarot. Geschichte - Deutung — Legesystem. Miinchen, Hugendubel 1984. 256 S., Pa-
perb., DM 26,-.



Literaturbericht 466

Am interessantesten fiir den Nicht-Kenner und Nicht-Gliubigen sind bei Ka-

plan wohl die vielen Bilder und dann auch die Berichte iiber einige ,,Meister*
dieser Kunst, angefangen bei Antoine Court de Gebelin (1725-1784) — aber alles
bleibt im mysteridsen Stil des Autors stecken. Die Deutung der Karten (bei den
kleinen Arcana ist sie etwas kiirzer) und die verschiedenen Spielmoglichkeiten
klingen ebenso willkiirlich wie bei Eymon. Etwas weiterhelfen kann héchstens
die historische Bibliographie mit 109 ausgewihlten Veroffentlichungen,
2. Ein vier-(zwei-)bindiges Werk des Herder-Verlags in Basel iiber Die grofien
Arcana des Tarot* verspricht tiefere Einsichten. Es ist allerdings schon erstaun-
lich, daB nach der Ubersetzung von Ernst von Hippel (1972)° nun schon eine
weitere, neue Ubersetzung vorliegt. Noch beeindruckender ist, daBl der Miinche-
ner Philosophieprofessor Robert Spaemann, als Herausgeber der Reihe, ein Vor-
wort verfafite. Natiirlich hat er recht: Es ist an der Zeit, wieder ,,sehen® zu ler-
nen (V-VIII) - Ahnlichkeiten innerhalb der Schopfungsordnung; Verwandt-
schaften zwischen unterschiedlichen Seinsbeteichen ~; aber ob das breitge-
schriebene Buch diese Erwartungen nach einem neuen ,,Weisen“ Sehen erfiillen
kann?

Der Baseler Theologe Hans Urs von Balthasar verblifft mit einer Einleitung
(IX-XVIII) zum Buch. Er zeigt, daB sich ahnliche ganzheitliche Wirklichkeits-
auffassungen (heute spricht man vom Holismus) bei christlichen und nicht-
christlichen Zeugen finden, bei der Kabbala, in der hermetischen Tradition, bei
C. G. Jung, im Weltbild der christlichen Antike bis iiber die Renaissance-Zeit
hinaus; Bonaventura wei3 z.B., ,,daB alle Stufen weltlicher theoretischer und
praktischer Erkenntnis...auf die Inkarnation des gottlichen Logos und Urlogos
hindrdngen“. Hildegard von Bingen hat ein ~grofiraumiges Welt-
bild ... worin... auch die kosmischen Michte einbezogen sind in das christozentri-
sche Drama zwischen Schopfung und Erlosung, zwischen Himmel und Erde...
Von Balthasar legt allerdings auch den Finger auf Irrwege dieses Buches: ,,nach
rechts” durch einen oftmals fast abergldubischen Fundamentalismus; ,nach
links® zum Beispiel mit der Lehre von der Reinkarnation; allerdings wird sie
nicht nur als ,,erwéhnenswert* hingestellt, sondern ist »keineswegs eine Theorie,
die man zu glauben oder nicht zu glauben hat ... Fiir den Hermetiker ist sie eine
Erfahrung, die entweder aus Erfahrung bekannt oder unbekannt ist“ {99).

Uberdies gibt von Balthasar seinen Uberlegungen von vornherein die Ein-
schrinkung mit: ,,Weder vermag ich jeden seiner Gedankenginge billigend
nachzuvollziehen noch erst recht alles kritisch zu priifen.“ Doch letzteres scheint
mir bei einem solchen Buch mit seinem hohen Anspruch von tieferer, christli-
cher Wirklichkeitsauffassung unabdingbar zu sein.

Der Verfasser nennt sich ,, Anonymus d’outre tombe“, der Unbekannte von
»jenseits des Grabes“. Als einer, der neu zum christlichen Glauben fand, mochte

4 Anonymus d’outre tombe, Die grofien Arcana des Tarot. Meditationen. Mit einer Einf,
von Hans Urs von Balthasar. Hrsg. von Martin Kriele und Robert Spaemann (Sammlung
Uberlieferung und Weisheit). XXVI+ X11/731 S, Ln, DM 128, (XXVI+XIT+XIT+
XIt/731 S, kart.,, DM 100,-).

5 Vgl. TheoPhil 48 (1973) 575-578.



Literaturbericht 467

er den Reichtum seiner okkulten Erfahrung in den Glauben integrieren. Und so
geht er in Briefen Karte fiir Karte des groBen Tarot durch und deutet geheimnis-
volle Hintergriinde in die einzelnen Bilder hinein.

Manches davon ist interessant, so z. B. wenn er zeigt, daB der Mystiker auf ei-
nem ,bestimmten Pfad...die Fihigkeit verliert zu weinen“. Ein vorgeriickter
Schiiler des Yoga und des Vedanta hat fiir immer trockene Augen, wihrend
Meister der Kabbala nach dem Sohar viel und oft weinen. Die christliche My-
stik spricht ebenfalls von der ,,Gabe der Tranen“ als von einem ,.kostlichen Ge-
schenk der gottlichen Gnade*“(37).

Doch je weiter man auf den langatmig geschriebenen Seiten vorankormt, de-
sto miider wird man: Wiederholung kommt auf Wiederholung; oft stehen die
verschiedenen Ausblicke unvermittelt nebeneinander. Die Frage des ,,Warum*
fehlt meist. Der Anonymus zitiert eifrig: esoterische Autorititen wie Eliphas
Levi oder den beriihmten Papus; Kirchenviter und mittelalterliche Theologen;
nichtchristliche Weise wie Plotin, die Upanishaden oder Laotse; moderne Philo-
sophen und Theologen wie Henri Bergson und Teilhard de Chardin. Wenn es
ein Register gibe, kénnte man wahrscheinlich zu jeder christlichen Wahrheit
Ausfiihrungen finden, wie z. B. in der Theorie iiber Siinde und Schlange oder in
den Ausfithrungen iiber magische Levitation oder die Ekstase der christlichen
Heiligen (333 ff).

Aber gerade dort, wo die Grenze zwischen Esoterik und Christentum erreicht
wird, verfillt der Anonymus in eine Schau- oder Methoden-Sicherheit, die dem
Esoterischen niher steht als dem christlichen Glauben. Z. B. bei der Unfehlbar-
keit des Papstes: ,,Es ist die geldhmte, zum Nichts herabgeminderte Willkiir, der
Zustand des Felsens, der die Unfehlbarkeit des Urteils in diesem Bereich
schiitzt.“ (358) Aus der in die Kirche eingebundenen Glaubenswahrheit wird
eine psychologische Erfahrung. Oder zu den evangelischen Réten: ,,Es gibt nur
eine einzige Methode ..., dahin zu gelangen (d. h. zu den Kriften der ,geheiligten
Magie®),...die Praxis der drei traditionellen Gelibde, nimlich des Gehorsams,
der Armut und der Keuschheit.“ (120) Die Geliibde nicht als Hingabe an Gott,
sondern als Methode zur Erlangung von Weisheit fiir einige wenige ,,Vollkom-
mene*.

Die christliche Aufrichtigkeit des Autors sollte man nicht bezweifeln, und
manchmal trifft er Wichtiges — so bei der Gebets- und Meditationslehre im An-
schluf3 an Ignatius von Loyola (676 ff).

Aber der Hinweis von Balthasars, daB eine ,.kritische Prifung vonndten sei,
bleibt unerfiillt. Gefihrlich fiir den Glauben ist das Buch kaum; dafiir ist es zu
schwerfillig, zu langatmig und fiir den unvorbereiteten Leser an vielen Stellen
zu abwegig. So kommt es beim Bild des ,,Aufgehingten* (mit dem Kopf nach
unten) iiberraschenderweise auf die leibliche und geistige Levitation, auf den
Glaubensgehorsam, der beim Hermetiker zur ErkenntnisgewiBheit wird, auf
»trans-“ und , auBer-subjektive Erfahrungen“ zu sprechen. Die echten ,,Hermeti-
ker“ werden das Buch als abtriinnig ablehnen, und fiir den normalen Christen
hat sich leider kein Bearbeiter gefunden, der einen verniinftigen und kritischen
Zugang zu ihm er6ffnet.



Literaturbericht 468

3. Wie ein echtes Gesprich mit dieser Tradition aussehen kénnte, um das ,,Et-
was an Wahrheit” in diesem Typus des modernen Aberglaubens zu entdecken,
zeigt ein anderes Tarot-Buch: Sallie Nichols, Die Psychologie des Tarot. Tarot
als Weg zur Selbsterkenntnis nach der Archetypenlehre C. G. Jungs$. Die einzel-
nen Kartenbiider werden als Vorlagen von archetypischer Aussagekraft interpre-
tiert: Kreis, Kreuz, Konig, Narr, Turm, Engel, Zwilling, Frau, Tier, Krebs usw.
Sie tut dies mit einer reichen literarischen (hauptsichlich ans dem Englisch-spre-
chenden Raum), kunsthistorischen (mit vielen Bildern) und religionsgeschichtli-
chen Kenntnis. Hauptgewdhrsmann fiir die Dozentin am C. G. Jung-Institut in
Los Angeles ist natiirlich C. G. Jung selbst, den sie noch persénlich kannte. Das
Bild des ,,Gehiingten* wird - ganz anders als bei dem Anonymus - zum Para-
digma fiir die Bewiltigung von Schicksalsschldgen {er hingt ja nur an einem
FuB3 und nach unten): ,,Die Erfahrung des erzwungenen Hingens hat den Hel-
den seiner Unabhéngigkeit beranbt, aber sie kann ihm auch etwas Neues und
Kostbares bieten...“, daB er ,,auf neue Weise mit dem Sinn seines Lebens in Be-
rithrung* kommt (281). Daf} uns das Buch keineswegs iiberall gelungen scheint,
daB an vielen Stellen die esoterische Herkunft aufbricht und den Karten eine
Wahrheit iiber ihre symbolisch-archetypische Aussage hinaus zugeteilt wird,
hindert nicht daran, diesen Weg als den richtigen, der das ,,Etwas an Wahrheit*

des Kartenlegens aufspiiren konnte, zu bezeichnen.

Solche Bilder kénnen helfen, dem Menschen seine eigene Innenwelt deutli-
cher werden zu lassen. Im Grunde geschieht etwas Ahnliches, was in einer guten
Bildmedition auch geschehen soll. In ihr ndmlich sollen ebenfalls die zwei Be-
ziige des archetypisch geprigten, symboltrichtigen Bildes wirksam werden:

- Die heilende Kraft der Bilder soll ins Innere des Menschen hinein wirken.
Was ein jeder schon anfanglich erfahren hat, daf3 ein chaotisches Bild verwirrt
und ein gesammeltes Bild beruhigt, das kann ein vorsichtiges Entfalten der ar-
chetypischen Struktur eines guten Bildes herausstellen. Elemente wie Kreis,
Richtung, Baum, Haus, Gestalt, Farbe usw. sind ndmlich nicht nur kiinstlerische
Mittel, sondern auch eine Sprache, die dem Haushalt der menschlichen Psyche
entspricht und sie beeinfluf3t.

— Zugleich aber beginnt auch die exakte Wissenschaft heute zu ahnen, daB es
Analogien gibt zwischen dem Mikrokosmos des Menschen und dem Makrokos-
mos der Welt. Sonne, Sterne, Wasser, Land, Luft usw. sind nicht nur physikali-
sche Weltranmwirklichkeiten, sondern haben Entsprechungen zum Menschen
und seiner ganzmenschlichen Erfahrung, die in friitheren Zeiten offenkundiger
und dem Menschen durchsichtiger waren.

Im Umgang mit den Tarot-Karten kann - unter viel Aberglauben - etwas ver-
borgen sein, was M. Preuté schildert: ,Man kann also mit den Karten spielen,
wenn man die Bedeutung der Karten kennt und wenn man wirklich iiber sie
nachdenken und natiirlich auch lachen will. Tarot und das Spiel mit den Karten

¢ Interlaken 1984,
7 Aberglauben GmbH, Ravensburg 1984.



Literaturbericht 469

und der Seele ist eine wirklich heitere Art und Weise, etwas iiber sich selbst zu
erfahren und mit sich selbst leben zu kénnen.”

Allerdings wird ein kritischer und ehrlicher Umgang mit den Bildern des Ta-

rot bald die Frage aufkommen lassen: Ob nicht andere Bilder viel tiefer in die
Psyche des Menschen einwirken und ihr kosmische Dimensionen er6ffnen kén-
nen? Ob nicht eine Miniatur von der Geburt Jesu oder eine griechische Ikone
oder einfach ein Kreuz mehr und heilendere Krifte entbindet als die z.T. recht
zufilligen Bilder der Tarotkarten? Was letztere auszeichnet, ist vielleicht nur der
spielerische Umgang, den sie nahelegen.
4. Der Altmeister der ,,Lebenslehre* von den Symbolen, Alfons Rosenberg, hat
uns in dem Taschenbuch Einfiihrung in das Symbol-Verstindnis. Ursymbole und
ihre Wandlungen® eine wertvolle Hilfe geboten, in diese durchaus reale Welt der
Archetypen und psychischen Hilfen einzudringen. Er zeigt auch — besonders mit
Hugo Rahner SJ, dessen zeitloses Buch iiber Griechische Mythen in christlicher
Deutung® seit kurzem wieder greifbar ist — die theologische Bedeutung einer
niichternen und tiefen Symbolmeditation. ,,Alles, was da sichtbar ist”, schreibt
Origenes, ,,dieser ungeheure Kosmos, der auf den Schopferbefehl Gottes durch
den Logos bereitet wurde, zeigt zugleich in Figuren...das an, was im Mikrokos-
mos, das ist im Menschen, ward.“ (16) Und deshalb nur kann C. G. Jung von Ar-
chetypen sprechen: ,,Der Archetypus reprisentiert und personifiziert gewisse in-
stinktive Gegebenheiten der primitiven, dunklen Psyche, der eigentlichen, aber
unsichtbaren Wurzeln des BewuBtseins.“ (31) ,,Der Seelengrund kann daher
zum Weltengrund werden®, schreibt Rosenberg (31).

Er zeigt verschiedene Aspekte dieses Symbolverstindnisses, wenn er z.B. von
der ,,gottlichen Magie* in den Symbolen spricht, daB3 sie ndmlich durch Oberfli-
chenphinomene hindurch ein Sinnverstindnis fiir umfassendere Hintergriinde
erwecken, oder wenn er das Symbol aller Symbole, das Kreuz!'?, vorstellt. Ich
halte die Symbolik der Farben, die er auf den Seiten 53-82 entwirft, nicht fiir die
gelungensten Seiten des Buches!!, wihrend die Symbole im Alltag (83-86) und
die Symbole in der Kunst (86-91) wichtige Bereiche des Lebens erschliefen. Ein
zweiter Teil des Buches bringt 25 Symbolbilder von Michael Eberle, wobei mir
der Text von Rosenberg um vieles wertvoller ist als die beigefiigten Schwarz-
WeilB-Bilder.

Alles in allem ist das Buch fiir Menschen, die sich noch nicht mit dieser Welt
beschiftigt haben, ein zuverlédssiger Fiihrer, der weit iiber all den Tarot-Biichern
steht.

8 Mit 25 Bildern von Michael Eberle. Freiburg/Basel/Wien, Herder 1984. 143 S., kart.,
DM 8,90.

9 Mit 11 Abb. und einem Geleit- und Schliisselwort von Alfons Rosenberg. Basel, Herder
1984, XX11/396 S., geb., DM 46,-.

19 Vgl. Alfons Rosenberg, Kreuzmeditation. Die Meditation des ganzen Menschen, Miin-
chen 1976.

1 Vgl. dazu Ingrid Riedel, Farben. In Religion, Gesellschaft, Kunst und Psychotherapie,
Stuttgart 1973; — ein schwaches Buch, was schon ein Blick in die tantristische Welt der
Chakren und Farben zeigt.



Literaturbericht 470

5. Wie nun ein solches ,,symbolisches® Schauen auf Bilder und dadurch Sich-
selbst-Erkennen und vielleicht anch Heil-Werden vorbildhaft aussehen kann,
zeigt E. Drewermann in seiner nunmehr fiinften Mirchen-Deutung: Das Eigent-
liche ist unsichtbar. Der Kleine Prinz tiefenpsychologisch gedeutet'?. Man muf}
nicht sagen, daf} es sich um Antoine de Saint-Exupérys Mirchen handelt. Mit
seiner bekannten unmfassenden Kenntnis psychoanalytischer, philosophischer,
religionsgeschichtlicher, lyrischer und romanhafter Literatur deutet aber der Pa-
derborner Theologieprofessor nicht nur dieses ,schonste Mirchen® unseres
Jahrhunderts, sondern zeigt in ihm die Zerrissenheit seines Verfassers; und
darin macht er die menschliche Grundfrage nach Gott vernehmbar: ,Bei Ex-
upéry ... verkorpert der Jkleine Prinz’ nur den Traum eines Lebens, wie es eigent-
lich gelebt werden solite, aber lingst vor der Zeit zerstort wurde; alle Symbole
der Religionen, insbesondere die Symbole der Unsterblichkeit und des ewigen
Lebens der Liebe, verwandeln sich damit in wehmiitige Erinnerungen an eine
verlorene Hoffnung bzw. in humane Postulate, die die Kraft nicht mehr besit-
zen, die geforderte Wirklichkeit von innen her als wirklich zu setzen.” (58) Ex-
upéry lebte in einem ,,stindigen Widerspruch, gerade das am meisten zu leug-
nen, was er am meisten ersehnt, und das am meisten zu ersehnen, wovor er
selbst zunichst am weitesten zu fliehen suchte® (98). Einmal kann er Gott eben
nur noch als ,Prinzip einer unablissigen Selbsttranszendenz* erkennen, dann
erklart er ihn als Garanten der Ewigkeit; im gleichen Atemzug preist er den ab-
soluten Wert des Opfers und setzt dann wieder auf Dauer und Festhalten.

Aber diese tragischen ,,Ergebnisse sind in diesem Buch nur Fixpunkte fiir
eine immer tiefer filhrende Analyse des Menschen. Obgleich diese nur zum
»Yorletzten fiithrt, gelingt es Drewermann, in den Bildern des Mairchens (und
auf dem Hintergrund von Exupérys Leben) so viel Menschlichkeit sichtbar zu
machen, dafl man darin mehr Gott (der allein das Letzte sein kann) erfihrt als in
manchen vorschnellen Reden iiber Gott.

»Wohl lehrt der kleine Prinz‘ uns auf gewisse Weise, die Kostbarkeit der
Dinge wiederzuentdecken und die Majestit des Todes...als Teil des Lebens an-
zunehmen. Aber Sehnsucht ist nicht Hoffnung, ... und alles kommt mithin dar-
auf an, das Verlangen nach Freundschaft, die GewiBheit der Liebe, diese dufer-
ste Leidenschaft des Subjektiven als objektive Wahrheit zu glauben.* (54)

Das Eindringen in die Bilderwelt des Mirchens 6ffnet die Weite des mensch-
lichen Herzens, zeigt das Gliick von Liebe und Freundschaft. Doch alles hingt
davon ab, ,.die Liebe und die Freundschaft selbst mit ihren Hoffnungen und
Wiinschen flr einen Beweis der Wahrheit zu nehmen: das Leben des Geliebten
ist unsterblich, und: wir werden uns wiedersehen* (58).

In dem zweiten Teil mit ,,Fragen und Analysen® zeigt Drewermann, daB da-
mit die Frage nach Gott gestellt wird.  Er laf3t uns ahnen, wie menschlich klein
die Versuche sind, mittels Tricks in der Art von Kartenlegen das zu ergriinden,
wohin nur die Liebe den Weg 6ffnet. Josef Sudbrack, Miinchen

2 Mit 9 Batikbildern von Ingritt Neuhaus. Freiburg/Basel/Wien, Herder 21984. 120 S.,
geb., DM 28,





