
Der Wegwerfmensch 
Begegnungen am Telefon 

Franz Schumann, München 

Kaum bin ich eingeschlafen, da läutet das Telefon. Ein Mann, der an- 
onym bleiben will, entschuldigt sich für seinen späten Anruf; er will 
einen Pfarrer sprechen, bevor er Schluß macht, sagt er. Die anderen 
würden ihn nur belächeln wegen seiner Probleme. Er ist getauft, versteht 
sich aber nicht als Christ. Für das •Östliche" hat er viel übrig; aber die 
Worte Buddhas, die er abends gelesen hat, versteht er nicht mehr. Sein 
Mitteilungsbedürfnis ist groß. Er stammt aus kleinen Verhältnissen. 
Seine Mutter ist geschieden und ging putzen; sie hat ihm zwar einen 
akademischen Beruf ermöglicht, aber er ist ohne Liebe aufgewachsen, 
meint er. An ein schlimmes Wort von ihr muß er sich immer wieder erin- 
nern: •Wenn ich dich nur ertränkt hätte beim ersten Bad!" Auf die 
Frage, ob er verheiratet sei, klagt er: •Ja, aber wie! Meine Frau schimpft 
und schimpft. Ich bin einfach an allem schuld. Das gestern hat mir den 
Rest gegeben. Am besten, du räumst dich weg aus dem Leben, sagte sie. 
Ja, ein Wegwerfmensch bin ich, Müll, den muß man beseitigen." Jetzt 
kommt er wieder auf den Anlaß seines Anrufs zurück: •Wissen Sie, es 
ist gar nicht so leicht, sich wegzuräumen. Ich habe mich schon nackt in 
die Kälte gesetzt, mir versucht die Adern zu öffnen, Tabletten genom- 
men. Nichts ist mir gelungen. Irgend etwas holt mich wieder zurück zum 
Leben. Warum ist das so?" - Die bohrende Frage taucht auf: Was 
kommt danach? Was ist das Transzendente? 

Nur einer der vielen, die ihrer Umwelt mit dem Selbstmordversuch 
Schuld zuweisen: Da seht ihr, was ihr angerichtet habt? Oder weiß eine 
tiefere Seite seines Wesens vielleicht doch, daß er mehr wert ist als nur 
Müll? Seine Geschichte macht mich betroffen, und ich frage mich: Soll- 
test du ihn nicht zum Übernachten einladen? Sonst bleibt doch deine 
Behauptung unglaubwürdig, er sei mehr wert als was die Leute von ihm 
halten. Als ich ihm das sage, meint er: •Nein, das erwarte ich nicht, ich 
bin nicht arm. Aber so wie jetzt ist das Weiterleben ein einziger Mist." 

•Hören Sie, jetzt empfinden Sie sich wie Menschenmüll", sage ich. 
•Aber werden mit Mist nicht Pflanzen gedüngt? Vielleicht hat ein ande- 
rer schon in Ihr Erdreich gesät. Nichts muß so bleiben, wie es jetzt ist!" 
- •Einer wenigstens verachtet mich nicht", meint er. •Jetzt sind Sie für 
mich der wichtigste Mensch." 



Franz Schumann 4 

Einem unbekannten Pfarrer, dessen Glaubensbekenntnis er gar nicht 
teilt, dem nimmt er es ab, daß seine Worte so gemeint sind, wie sie klin- 
gen. Wenn er mir vertrauen kann, bin ich Medium für etwas, das ich 
nicht in der Hand habe. Als ich ihm sage: •Irgendwo glauben Sie trotz- 
dem. Ist nicht dort jene Transzendenz wirksam, nach der Sie doch ge- 
fragt haben?", wird es still am anderen Telefonende. •Ob ich glaube, 
weiß ich nicht. Am ehesten an die Wiedergeburt, wie sie der Buddhis- 
mus lehrt. Aber deshalb fällt mir das Schlußmachen so schwer. Das wird 
mir jetzt klar. Da muß man Unerledigtes selbst aufarbeiten." 

•Alles aufarbeiten?" antworte ich. •Wir wissen ja gar nicht, was wir 
alles anrichten. Wie soll man alles hier oder in einem anderen Leben be- 
zahlen können?" Ob er deshalb anruft, weil er erwartet, daß ich ihm die 
Angst vor einem Wiedergeburtsleben nehme? Aber Schuldgefühle rede 
ich ihm nicht aus. •Ja, die Transzendenz", kommt es wieder sinnierend. 
•Wäre ich wirklich überzeugt, nach dem Tod ist alles aus, hätte ich mein 
Leben mit Erfolg beendet. Aber wie kann es das andere Leben geben - 
Nirwana nennt es der Osten, Sie den Himmel -, wenn wir uns hier die 
Hölle antun? In meinem Beruf habe ich sie kennengelernt, die Men- 
schen. Deshalb habe ich aufgehört ein Christ zu sein." 

•Also auch Wegwerfverhalten bei Ihnen?" frage ich zurück. •Weil ihr 
mich so behandelt, will ich auch mit eurem Christengott nichts zu tun 
haben - gewiß eine verständliche Reaktion. Ich reagiere auch so: entwe- 
der man versteht, achtet und liebt mich, so wie ich es haben will - oder 
wir sind geschiedene Leute. Ich sehe da keinen Unterschied, ob man 
sich oder andere, einen Menschen oder gar seinen Gott wegwirft. - Frei- 
lich, ein Gott, der Abschiebeverhalten von uns Menschen guthieße, ja 
selber praktizierte, wäre für mich ein Produkt unserer Angst und Aggres- 
sion. An einen Wegwerfgott glaube ich nicht. Da sitze ich mit Ihnen im 
gleichen quasi atheistischen Boot. Der Gott Jesu Christi ist der Vater des 
verlorenen Sohnes; der hat ihn zwar auch der Verlassenheit ausgesetzt, 
aber der warf ihn und er wirft uns nicht weg." 

•Ja, wenn ich das glauben könnte!" meint er. •Irgendwie bin ich gläu- 
big, aber nicht kirchlich. Wenn ich den achtfachen Pfad des Buddhis- 
mus gehen könnte, den Haß, die Gier und den Wahn überwände! Aber 
ich, das Wrack, bin zu schwach dazu." 

•Wahn, Angst", sage ich, •die sind so real wie Atemnot oder ein Bein- 
bruch, die können einen umbringen. Sie sind Signale für Negatives, das 
darf man nicht unerledigt liegen lassen, sagten Sie doch." 

Wie soll man aber mit dem Schlimmen fertig werden, wenn es einen 
fertig macht? •Diese Angst und Verlassenheit", meint er, •kommt ja im- 
mer wieder, die tut fast körperlich weh. Und da ist niemand, der einen 



Der Wegwerfmensch -1 

auffängt und umarmt vor dem Abgrund wie der Vater den verlorenen 
Sohn. Wie schön wäre es dann, wann man einfach nicht mehr lebte - 
Ruhe hätte für immer! Aber da ist etwas, das läßt einem keine Ruhe, das 
versetzt einen immer wieder in Panik. Das ist wie ein Sog, ja, da saugt 
einen etwas aus dem Leben heraus. Man fürchtet, die Kontrolle zu ver- 
lieren, denn das Ich ist weg; kein Wille mehr, der sich dagegen stemmen 
könnte. Ich übersehe dann leicht den Zeitpunkt, in dem ich noch die Te- 
lefonseelsorge oder einen Notarzt anrufen würde. In diesem Zustand ist 
man wie tot. Heute geht es mir besser, aber ich merke, wie der Abgrund 
wieder auf mich zukommt. Und wenn ich durchgedreht habe, dann wa- 
che ich auf wie das letzte Mal, das war schlimmer als die Depression 
vorher. Davor habe ich Angst." 

Er ist in ärztlicher Behandlung. Er weiß, ich kann nichts für ihn tun. 
Trotzdem ruft er an, will eine menschliche Stimme hören, jemanden we- 
nigstens akustisch bei sich haben, wenn er den unheimlichen Abgrund 
näherkommen fühlt. Die 20000 Anrufe einer Telefonseelsorgestelle las- 
sen ahnen, wie viele Ähnliches durchmachen. 

Hornhaut der Seele - Hauruckmoralismus 

Ungefähr in dieser Art zog sich das nächtliche Telefongespräch etwa 
eine Stunde hin. Nie werde ich diese Begegnung vergessen, da mir ein 
Mann in einem angesehenen Beruf unter dem Schutz der Anonymität 
eine Not offenbarte, die er vor seinen Kollegen ängstlich verbarg. - Es 
gibt Leid, das leicht zu Abschiebeverhalten verführt: •Wir sind doch im 
KZ!" meinte eine Krebspatientin. Aber nicht eigentlich die körperlichen 
Schmerzen machen ihr Leben schier unerträglich, sondern die oft spür- 
bare Mauer der Abwehr. Wohl selten ist es gewolltes Wegschieben, son- 
dern eine Art seelische Hornhaut, mit der wir sogenannten Gesunden 
uns den Blick in den Abgrund ersparen, den wir dunkel ahnen. •Man 
muß halt glauben und beten, dann werden die Probleme lösbar", diese 
Vermoralisierung des Christlichen ins Primitive! Manche •Richtigkei- 
ten" werden zu Ohrfeigen; oder zu einem Platzregen aufmunternder 
Worte, die das Erdreich der Seele plattdrücken, so daß kein Same eine 
Chance hat aufzugehen. 

Jenes paulinische •den Heiden ein Heide..." bedeutet oft im helfen- 
den Gespräch, •den Konfessionslosen ein Konfessionsloser". Dies ist 
keine seelsorgerliche Taktik, Glaubensverkürzung aufs Mitmenschliche, 
sondern Voraussetzung dafür, daß das Erdreich der Seele wieder locker 
wird; eines der modernen praeambula fidei (Vorräume des Glaubens), 
ja sogar noch mehr: solidarisches Mitexistieren mit den scheinbar vom 



Franz Schumann 6 

Schicksal Verfluchten - weil Er, selbst ein von den Menschen Verworfe- 
ner, jedem Verworfenen inexistiert. - Auch ich gehöre zur Gesellschaft 
von Wegwerfmenschen, die die Sachzwänge kollektiven Ellbogenverhal- 
tens miterstellen. Mancher Bewußtseinswandel ist notwendig, damit 
christlicher Helferwille nicht ungewollt Abschiebeverhalten fördert. 

Um das Gemeinte noch einmal zu verdeutlichen: Eine Suizidgefähr- 
dete wird nach ihrer Pensionierung von einer früheren Kollegin angeru- 
fen. Sie erzählt dieser, daß es ihr nicht gut gehe, und fügt hinzu: •Jetzt 
gehe ich nach Altötting beten; dann sterbe ich." - •Wie kannst du so 
dummes Zeug reden", meint ihre frühere Kollegin, •du, eine gläubige 
Christin!" 

Monate später fand man die Leiche der Pensionistin in stark verwe- 
stem Zustand. Auch wenn man ihr den möglichen Eigenanteil an Ver- 
antwortung für ihren Selbstmord beläßt, so hat sie auch von ihrem Mi- 
lieu gelernt, solch •sündige Gedanken" ständig zu verdrängen, bis es 
nicht mehr ging. Oder ist es nur böswillige Kritik an einer gar nicht vor- 
handenen Hornhaut der Seele unter uns, wenn jemand im Gesprächs- 
kreis sagt: •Viele Kirchgänger und Nichtkirchgänger halten sich fest an 
dem, was sie »Glauben' nennen, so wie mein Mann sich festklammert an 
seinem Besitz. Aber mit ihren Rezepten, die alle darauf hinauslaufen, 
,reiß dich zusammen!', werden sie unsensibel für sich und taub für un- 
sereinen. Kaum einer wie wir (sie hat einen Suizidversuch mit Tabletten 
hinter sich) traut sich dann mitzuteilen, wie ihm wirklich zumute ist: 
,Wie geht's?' hört man fragen und sagt sich, die verstehen einen doch 
nicht. Also heuchelt man: ,Es geht!' Und beruhigt zieht der andere da- 
von: ,Na, dann geht's ja?'" Und jemand anders aus der Gruppe meinte 
zum Suizid der Altöttingpilgerin: •Sie haben eine Messe gelesen für die 
Verstorbene, und viele ihrer ehemaligen Kolleginnen kamen. Sie richten 
sogar ihr Grab, weil diese keine Angehörige in der Stadt hat. Selbst 
diese Leute, die mit überdurchschnittlich gutem Willen ihrem Nächsten 
,helfen', können erschreckend blind sein. Ich werde den Verdacht nicht 
los, daß sie mit all dem unbewußt ihr Gewissen beruhigen. Denn wenn 
eine Frau jahrelang in einem solchen Beruf gute Arbeit geleistet hat, war 
sie nicht total verrückt. Hätte eine ihrer früheren Kolleginnen den Mut 
gehabt, wirklich zuzuhören und sich mit ihr auszutauschen, statt sie un- 
gewollt mundtot zu machen mit dem moralischen ,wie kannst du nur so 
reden!', hätte sie sich dazugehörig und angenommen gefühlt, so wie sie 
ist, was auch immer sie erlebt - die seelische Verbindung zu ihr wäre 
nicht abgerissen und sie hätte sich sicher nicht umgebracht!" Dieses Ar- 
gument mag keine Allgemeingültigkeit beanspruchen, aber dahinter 
steht die Erfahrung und Autorität einer Leidenden. 



Der Wegwerfmensch 7 

Abschiebementalität - Konsequenz von Festhalten um jeden Preis 

Wo Leben nur dann als sinnvoll erscheint, wenn man sich individuell 
verwirklichen kann; wo menschliches Leben nur solange als erlebens- 
wert erachtet wird, als es (zeitlich oder ewig) etwas •bringt", wird die la- 
tente Angst, zu kurz zu kommen, wird ein Infarkt der Liebesfähigkeit die 
Folge sein. Auch Grenzpfähle und Markierungen können dann den 
Dammbruch nicht mehr aufhalten. Die Dunkelziffer an •weggeworfe- 
nem" ungeborenem Leben spricht Bände. Die meisten Opfer dürften 
das Heer der geschiedenen Frauen bilden sowie die ans Kindermädchen 
oder ins Heim weitergereichten Wohlstands- oder Scheidungswaisen. 

Die neuen diesbezüglichen Gesetze versuchten Ellbogenverhalten mit 
finanziellen Mitteln einzudämmen; die Scheidungen steigen dennoch. 
Was geschähe im übrigen, wenn Lieschen Müller eine voll entspre- 
chende Abfindung erhielte, wie z. B. die Frau des Schriftstellers M. S. 
(sie bekam DM 1,5 Millionen laut Gazettennachricht)? Wären dann die 
Scheidungsziffern nicht noch höher als die 60%, die das Land Kalifor- 
nien schon heute erreicht hat? Vielleicht zerbrächen auch manche jener 
Ehen, deren Partner, gelassen geworden, mit 60 oder 70 Jahren sagen: 
•Trotz mancher Stürme und Krisen sind wir doch gut, um nicht zu sagen 
glücklich verheiratet." 

Egozentrische Mentalität mag auch manche Scharlatanerie in der 
•Psychoszene" fördern, von der ein seriöser Ehetherapeut unlängst 
meinte: •Bitte keine Hexenverfolgungen in unserem Beruf!" Aber eine 
Vereinigung psychotherapeutisch geschädigter Ehepartner dürfte es ru- 
hig geben - eine für gruppendynamisch geschädigte evangelische Pfarr- 
frauen existiert bereits. 

Was man anschaut, das wächst - auch das Positive 

Die Bibel des Lebens erzählt zum Glück auch davon, daß unerträgliches 
Schicksal tragbar werden kann. Unvergeßlich jene Mutter - der ein- 
gangs erwähnten Frau ähnlich, die zu ihrem kleinen Sohn gesagt hatte: 
•Wenn ich dich nur ertränkt hätte!" Sie fühlte sich total überfordert von 
ihrem mongoloiden Kind und wagte sich eines Tages nicht mehr auf den 
Balkon, aus Angst, die Kontrolle über sich zu verlieren und ihr Kind 
vom dritten Stock herunterfallen zu lassen - eine gar nicht so seltene 
Stimmung unter jungen Müttern, die unter Doppelbelastung leiden. 

In der offenen Atmosphäre eines Freundeskreises kann sie ihr Er- 
schrecken vor sich selber zugeben, weil auch die anderen die Maske von 
der immer ausgeglichenen und gütigen Mutti aufgeben. •Dieses De- 
struktive in mir", meint sie, •ist eine schlimme Möglichkeit. Ich weiß 



Franz Schumann 8 

jetzt, wozu ich alles fähig wäre in einer entsprechenden Situation. Aber 
deshalb werde ich weder eine Rabenmutter noch eine ,Glucke', die ihr 
Kind mit overprotecting und ewig ängstlichem ,paß auf!' neurotisiert." 

Das Positive im Menschen wächst offenbar nur, wenn man das 
Dunkle, die Schuld, nicht verharmlost: Ob ich vor dem Kind laut denke, 
wie die Mutter des Wegwerfmenschen (•Wenn ich dich nur ertränkt 
hätte beim ersten Bad") oder ob ich solche Beseitigungswünsche nur ge- 
legentlich habe, aber bloß ignoriere und wegstecke, das Kind bekommt 
destruktive Gefühle besonders von nahestehenden Erwachsenen mit 
und übernimmt sie als seine eigenen. In beiden Fällen werde ich schul- 
dig am Kind; aber nur im Ernstnehmen des Dunklen geschieht so etwas 
wie Reifen an der Grundbedingung der Schuld'. 

Offenes Aussprechen, an welch schlimmen Abgründen wir zuweilen 
stehen, scheint aber allein noch zu wenig, wenn nicht eine Art bedin- 
gungsloses Ja unumgängliches Nein zum Verhalten des anderen beglei- 
tet. Um das Gemeinte zu verdeutlichen, wieder zur Mutter mit dem 
mongoloiden Kind. Als dieses, inzwischen sechsjährig, seine ältere 
Schwester dauernd schikaniert, faucht die Mutter sie an: •Wenn du dau- 
ernd die Spielsachen der anderen kaputt machst und keine Rücksicht 
auf uns nimmst, dann..." Da fällt ihr die ältere Tochter ins Wort: •Aber 
ins Heim kommt die Kunigunde nicht, Mutti!" 

Soviel Solidarität mit der jüngeren, obwohl sie ständig als die •Ver- 
nünftige" zurückstecken muß, löst nicht nur das erschreckte •Ach so?!" 
bei der Mongoloiden aus, so daß sie sich wieder eine Zeitlang Mühe 
gibt; auch die Mutter, die sich so oft am Ende (ihrer Geduld) fühlt, er- 
fährt, wie ihr eine Kraft zuwächst, mit der sie nicht mehr gerechnet hat. 
Sie weiß wieder, ihre Tochter hat recht: •Abschieben ins noch so gute 
Heim, das wollen wir nicht; die Kunigunde würde eingehen wie eine 
Primel." Und die Tochter kann wiederum ein schwieriges Miteinander 
aushalten, weil sie von seiten der Eltern spürt: •Es mag passieren, was 
will, unsere Eltern halten zu uns." Solche Liebe, die den anderen erfährt 
als den von sich anderen (Karl Rahner), lernt leben mit der Erfahrung 
völliger Ohnmacht, etwas (aus Eigenem) erreichen zu können. Der Weg- 
werfm,ensch spürte, wie ich am Telefon versuchte, seinen Schmerz zu tei- 
len, und erklärte mich als den für ihn jetzt wichtigsten Menschen - ge- 
rade bei diesem Eingestehen, daß im Wachsen zwischenmenschlicher 
positiver Beziehungen der Bereich des Nicht-Machbaren betreten wird! 

Gerade die gelebte und ausdrückliche Zustimmung zur Ohnmacht 
und Wehrlosigkeit der Liebe entriegelt ihre wahre Kraft. Unsere Wolfs- 

1 Vgl. Johanna Herzog-Dürck, Grundströmungen der Lebensangst, München 1984, 32 ff. 



Der Wegwerfmensch y 

gesellschaft lebt von Menschen, die versuchen, den Teufelskreis des 
Wegwerfverhaltens zu durchbrechen. In diesem Sinne ist die Sehnsucht 
nach Kirche gerade in respektloser Kritik allenthalben spürbar. Denn: 
•Angenommensein (durch Gott) ist die eigentliche Botschaft der Erlö- 
sung (Kardinal Ratzinger vor Behinderten in Attel). Aber diese Bot- 
schaft kann nur Wirklichkeit werden, wenn wir aus dieser Grundan- 
nahme heraus selbst einander annehmen und so zu Miterlösern werden 
mit der erlösenden Liebe Gottes. Wo geliebt wird, wo Einanderanneh- 
men geschieht, da ist Gott gegenwärtig."2 Mir scheint, dies gilt nicht nur 
Behinderten gegenüber. 

Wegwerfverhalten auch in der Kirche? 

Oben wurde deutlich: Normen können die Funktion von Wegmarkie- 
rungen haben, dem Atmosphärendruck gleich, dem wir ausgesetzt sind, 
ohne den unser Leib sich in Nichts auflösen würde wie eine Seifenblase, 
einfach weil der Innendruck allein uns zerstören würde. Auch am Wi- 
derstand des Du und Wir verwirklicht sich das Ich. Menschliche Nor- 
men sind aber grundsätzlich ambivalenter Natur, je nachdem, ob die 
kreative Spannung von •Innen-" und Außendruck, von Gesetz und 
freiem Charisma bzw. Gewissen ausgehalten oder zu Lasten des Schwä- 
cheren vermieden wird. 

So schützt das katholische Kirchenrecht ungeborenes Leben mit der 
Strafe der Exkommunikation. Kardinal Döpfner und Tausende von Ka- 
tholiken haben vor Jahren an der Feldherrnhalle gegen die Straflösigkeit 
der Fristenlösung demonstriert. Monate später kam eine Frau ins Ge- 
spräch, die damals mit auf die Straße gegangen war. Sie hatte inzwi- 
schen selber ein Kind abgetrieben und war ein Bündel Tränen, Ver- 
zweiflung, dem Nervenzusammenbruch nahe. Zu dieser Tat führte sie 
die Furcht, in ihrer Kleinstadt wäre sie erledigt, sie könnte nicht mehr in 
ihrem Beruf arbeiten - mit einem Kind von diesem Mann. Ob das •weg- 
werfende Milieu" tatsächlich so reagiert hätte oder nicht, ist unerheblich 
angesichts der Tatsache, daß sie aus Angst vor dem Spießrutenlaufen 
ein Kind tötete, das sie gern liebend angenommen hätte. 

Hier geht es nicht um die Frage der Berechtigung kirchlicher Normen, 
sondern um den manchmal •wegwerfenden" Geist ihrer Handhabung: 
Menschen ein derartiges Angst-Ich und •Über-Ich" anerziehen, so daß 
sie meinen, sie seien zeitlich oder ewig erledigt, endgültig Verworfene, 
hat auch damit zu tun, daß sie sich bei bestimmtem Versagen •hinausge- 
worfen" fühlen aus der Kirche. 
2 Joseph Kardinal Ratzinger, in: Caritas (5/1980) 101. 



Franz Schumann \Q 

•Wie kann es das andere Leben geben, wenn wir uns hier die Hölle 
antun...deshalb habe ich aufgehört, ein Christ zu sein" - die Zahl derer, 
die so empfinden wie der Wegwerfmensch, ist Legion. Gewiß oft eine 
Schutzbehauptung für den lautlosen Auszug aus der Kirche, aber dann 
auch Ausdruck dafür, daß sie die eigentliche Botschaft der Erlösung 
(das Angenommensein durch Gott, welches Wirklichkeit wird im Einan- 
derannehmen)3 nur erlebt haben wie ein erzähltes Mittagessen: Man ver- 
hungert daran. 

Was kann ich tun, wenn ich weiß, daß Kirchengesetze wohl immer 
von den einen als zu lax, von den anderen als zu unmenschlich erlebt 
werden und damit nicht nur Halt, sondern auch Angst, Egozentrik und 
verschiedenstes Wegwerfverhalten auf irgendeiner Seite auslösen? Denn 
kein Gesetz kann christliche Liebe verfügbar machen. 

Wie finde ich einen gnädigen Menschen? 

Bei Tisch sprachen vier Angestellte über die kirchlichen •Dauerbren- 
ner". Eine junge Frau meinte: •Bei der derzeitigen Mentalität der Män- 
ner handelt man als Frau verantwortlich, wenn man besser nicht heira- 
tet, sondern die Beziehung aufrechterhält, zu der beide fähig sind. Ge- 
burtenregelung oder notfalls eine Abtreibung sind immer noch besser, 
als ein Kind austragen und nach der Geburt seelisch abtreiben, d. h. es 
seelisch verwahrlost aufwachsen lassen." - •Aber kann man eine Tötung 
von Menschenleben", konterte ich, •verglichen mit einer schwierigen 
Kindheit, verantwortliches Handeln nennen?" - •Sie als Mann können 
da gar nicht mitreden", war die Antwort. Seitdem geht sie mir aus dem 
Weg. Irgend etwas habe ich falsch gemacht. Sie hat in mir wohl den 
selbstgerechten •Hauruck-Moralisten" erlebt. Mir fehlte jenes Einfüh- 
len, jenes Den-Menschen-erst-einmal-voll-Anschauen, das dann von sel- 
ber den Ton und das Gefühl der Achtung vor dem Andersdenkenden er- 
möglicht. Freunden gegenüber, die mir sympathisch sind, schwindet der 
Ton spitzen Rechthabenwollens und weicht dem solidarischen: Wer 
weiß, in der Situation hätte ich auch versagt. Unter dieser Voraussetzung 
wird oft ein Eingestehen von Schuld möglich und noch mehr: 

•Im Grunde hat der Papst recht (sagte sie), wenn er auf seiner 
Deutschlandreise gesagt hat: ,Man kann nicht auf Probe leben, man 
kann nicht auf Probe sterben, man kann nicht auf Probe lieben.' Jeder 
braucht eine verläßliche Beziehung so nötig wie die Luft zum Atmen. 
Dann erst kann er sich angenommen fühlen. Trotzdem ist es halt auch 

3 Ebd. 



Der Wegwerfmensch 11 

wahr: Bei meiner ersten Ehe hätte es eines Tages Mord und Totschlag 
gegeben. Wir durften uns nicht, aber wir mußten uns trennen. Das Ge- 
setz verbietet uns auch die Wiederheirat, aber unser Gewissen sagt uns, 
daß wir trotzdem dürfen. Kein noch so gutes Kirchengesetz kann die 
volle Realität, aus der Gottes Wille abzulesen ist, einfangen. Wir sind 
halt der krumme Ast am Baum der Kirche. Ursprünglich wollte und 
sollte er gerade wachsen. Aber da war irgendein Widerstand, eine 
Mauer, sicher auch von schuldig gewordener Ablehnung. Aber Er hat 
unseren Ast, krumm geworden und manchmal um 90 Grad gedreht, wei- 
terwachsen und blühen lassen. Sehen Sie sich unsere Kinder an. Darin 
sollen wir nicht Gottes Liebe zu uns erkennen? Er rechnet doch dem 
verlorenen Sohn nicht vor, was er alles ausgefressen hat, er sagt nicht: 
,Du wirst erst aufgenommen, wenn Du alles bezahlt und in Ordnung ge- 
bracht hast; erst dann feiern wir ein Fest der Versöhnung!'" Hinter die- 
ser sinngemäß wiedergegebenen Überzeugung von vielen, die eine weni- 
ger wegstoßende Mutter Kirche sich wünschen, steht die Autorität man- 
cher an ihrer Schuld Gereiften. Clemens von Alexandrien, gefragt, was 
er tun würde, um jemanden zum Glauben zu führen, antwortete: •Ich 
lasse ihn vier Jahre bei mir wohnen." Mir scheint, so weit sind wir Die- 
ner des Wortes weithin noch nicht. Christsein ist Praxis. Das innere Bei- 
sich-wohnen-lassen auch des Dunklen ermöglicht jene Spiritualität des 
Miteinander, welche Angst, Egozentrik und Wegwerfmentalität abbauen 
hilft. Viel Erfreuliches geschieht bereits auf diesem Weg. Dennoch 
scheint eine namhafte Psychotherapeutin den Finger auf eine z.T. noch 
offene Wunde zu legen, wenn sie meint: •Uns gibt es doch nur und wir 
haben so viel Konjunktur, weil die Seelsorge zu sehr Religion verwaltet 
und sich ungewollt die Abgründe der Seele vom Leibe hält. Die Fürsten 
hielten sich einst Hofnarren, weil sie wußten, daß ihre Höflinge nur ge- 
filterte Wahrheit zu ihnen dringen lassen. Wir sind heute die Hofnarren 
für die, welche sich ihrer Lebenswahrheit nicht mehr aussetzen wollen." 

Ich wünschte mir, daß sich besonders manche Kirchenfürsten ihren 
Psychotherapeuten halten. Denn nach Thomas von Aquin gebietet das 
umfassende Sein das Sollen; und das dürfte mehr beinhalten als das 
bloße Festhalten an altehrwürdigen Prinzipien, die weiterhin gelten, 
aber der Übersetzung ins Heute bedürfen. Umgekehrt wäre mancher 
Theologe hilfreich beim Abrücken von naiver Methoden- und Wissen- 
schaftsgläubigkeit der Psychiatrie etc. Denn ob ein Leben als krank oder 
geheilt, sinnvoll oder sinnlos gilt, das hängt nicht nur an seiner physi- 
schen oder psychischen Funktionstüchtigkeit; das hängt z.B. nicht nur 
ab von den Symptomen, die die Psychiatrie als •Depression" oder Sui- 
zidgefährdung diagnostiziert. Ob eine sonst gar nicht so depressiv schei- 



Franz Schumann 12 

nende Schauspielerin sich umbringt, weil sie, schwer erkrankt, nicht 
mehr ihre Bühne hat, die ihr Leben war; oder ob eine alte Frau, die we- 
der über Bühne noch über Geld oder Geltung verfügt, nach schwerer 
Operation, monatelanger Bettlägerigkeit, einem Tumor im Rücken, 
mühsam gekrümmt wieder am Stock sich vorwärts schleppt und den- 
noch sagen kann: •Herr Pfarrer, sehen Sie, wie ich wieder gehen kann, 
schon 10 Schritte bring ich zusammen!" - das liegt auch am Lebensent- 
wurf, an der religiösen Grundeinstellung. Dabei ist der Glaube kein All- 
heilmittel gegen neurotisches Festhalten am bisherigen Lebensinhalt; als 
Glaubender bin ich immer auch glaubenslos, weil auch mich Martin Lu- 
thers religiöses Grundproblem umtreibt - freilich in säkularisierter Ge- 
stalt: Wie finde ich einen gnädigen Menschen? Denn der alier- 
ungnädigste Wegwerfmensch bin ich mir selber und damit auch den 
anderen - auch meiner Kirche gegenüber. 

Macht mein Zeigefinger sie besser, wenn ich sage: Millionen glauben 
irgendwie, aber nicht kirchlich - wie der obige Wegwerfmensch? Die Art 
der kirchlichen Machtausübung verstelle den Blick auf Jesus? In ihren 
Ängsten und in ihrer Einsamkeit suchen aber viele eine Kirche, die der 
Ort der Freundschaft und wirklicher Begegnung ist - nicht nur den 
Kult? Wenn ich sage, wir brauchen eine Kirche mit menschlichem Ant- 
litz, würden mit dieser Forderung etwa die Sprechzimmer der Psychiater 
und Psychotherapeuten von Opfern ekklesiogener oder weltlicher Neu- 
rosen leergefegt? Kaum. 

Eines aber dürfte klar sein: Ohne die Heilung einer oft unbewußten 
Daseinsangst in der gläubigen Erfahrung, berechtigt zu sein vor jedem 
Tun, wird der moderne Mensch selbst den Gott des verlorenen Sohnes 
zu einem Rächergott machen: •Der vergibt nur, wenn..." Damit mißrät 
selbst der Glaube an einen Erlöser zum Selbstrettungsversuch; von der 
Zersetzungskraft aller Glückssuche aus eigenem Erzwingenwollen gar 
nicht zu reden. Erst wenn neurotische Mißverständnisse, Ängste und 
Schuldgefühle aufgefangen, umerlebt und verankert werden in der Er- 
fahrung absoluten Geborgenseins durch alle Verzweiflung hindurch; 
wenn also ,transzendierendes Vertrauen'4 gelernt wird nicht nur mit dem 
Kopf, sondern im Gemüt, erst dann wird sich die Dämonie des Weg- 
werfverhaltens eindämmen lassen, ja u.U. die Friedlosigkeit und das 
Böse als überflüssig erweisen5. 

"Johanna Herzog-Dürck, Menschsein als Wagnis, Stuttgart 1960, 99ff; dies., Arbeit der 
Seele, Hamburg 1972, 29 ff. 
5 Vgl. Eugen Drewermann, Psychoanalyse und Moraltheologie, Bd. 2, Mainz 1983, 103. 




