
Christliche Moral und moderne Gesellschaft 
Überlegungen zur Hermeneutik der Moral 

Konrad Hilpert, Neuss 

In Deutschland ist es Sitte, daß du als junger Mann dich zuerst mit dem 
jungen Mädchen verständigst und dann bei den Eltern um seine Hand an- 
hältst... 

Du erscheinst als Freier in großer Toilette, Frack, weißer Kravatte, hel- 
len Handschuhen und einem Cylinder, den du natürlich in der Hand be- 
hältst, und läßt dich dem Vater resp. der Mutter der Braut melden. Hast 
du diesen deine Bitte gebührend vorgetragen und ihre Zusage erhalten, so 
rufen sie ihre Tochter herbei. 

Diese wird gefragt, ob sie einwilligt, deine Braut zu werden, und gibt sie 
ihr Jawort, so begrüßt du sie in der Gegenwart ihrer Eltern durch den Kuß 
als deine Verlobte und redest sie mit dem traulichen Du an. 

Das Problem 

Dies ist eine kurze Passage aus einem bekannten Anstandsbuch von 
19001. Heute hält sich wohl kaum einer der jüngeren Leute an diese Um- 
gangsformen. Offensichtlich ist eine ehemals streng festgelegte und als 
Ausweis kultivierten Erwachsenseins geltende Regel innerhalb von gut 
80 Jahren außer Brauch gekommen. 

Nun ist dieses Beispiel keineswegs sonderlich aufregend; es nötigt so- 
gar ein Schmunzeln ab. Wir wissen ja von vornherein: Derartige Rege- 
lungen beruhen auf einer Vereinbarung und lassen sich durch neue 
Übereinkünfte (etwa durch Tanzlehrerverbände) auch wieder verändern. 
Es handelt sich nur um Umgangsformen, um äußere Etikette. 

Gibt es vergleichbare Wandlungen auch auf dem Gebiet der Moral? 
Zweifellos gab es in den letzten Jahren und Jahrzehnten beträchtliche 
Veränderungen im faktischen Verhalten und mitunter auch in den Ein- 
stellungen. So kann man den jährlich erscheinenden statistischen Jahr- 
büchern für die Bundesrepublik entnehmen, daß die Anzahl der Ehe- 
scheidungen pro Jahr seit 1956 (nur 1977 macht eine Ausnahme) ständig 
gestiegen ist. Oder: Man trifft auf den Klingel- und Türschildern von 
Wohnhäusern vermehrt auf Doppelnamen, die durch einen Schrägstrich 
abgetrennt sind, und jeder weiß, daß es sich meist um unverheiratet zu- 

K. v. Franken, Der gute Ton. Wie benehme ich mich vornehm?, Berlin 231900, 161 f. 



Konrad Hilpert 14 

sammenlebende Paare handelt. Oder: Wir entnehmen Zeitungsinter- 
views und Fernsehsendungen, daß viele, auch prominente, Gesprächs- 
teilnehmer öffentlich für ein Recht auf Lebensverkürzung bei schwer 
Leidenden eintreten - das wäre noch vor 15 Jahren kaum denkbar gewe- 
sen. 

Solche Veränderungen im moralischen Bereich werden nun kaum mit 
Heiterkeit registriert. Man reagiert darauf - sei es in der eigenen Fami- 
lie, bei Freunden und Kollegen oder in den Medien - eher mit Betrof- 
fenheit. Es steht hier mehr auf dem Spiel als im eingangs genannten Bei- 
spiel. Es geht nicht nur um die gute Kinderstube, sondern um etwas, das 
gesollt, verboten, erlaubt oder geraten ist - um das also, worauf es ei- 
gentlich ankommt, um das, was in einem tieferen Sinn gut ist, um unsere 
Verantwortung. Und weil Christen ihre Verantwortung mit Gott, Jesus 
Christus und Kirche in Verbindung bringen, belastet sie der Wandel im 
moralischen Verhalten und in den Einstellungen unter Umständen noch 
mehr. 

Manchem dürfte dabei der biographische Abstand zu schaffen ma- 
chen. Er wurde mit bestimmten Grundsätzen erzogen; etwas anderes 
schien überhaupt nicht denkbar. Heute hingegen werden diese Grund- 
sätze oft nicht mehr befolgt oder gar als sinnlos oder heuchlerisch be- 
zeichnet. Soll also heute nicht mehr gelten, was gestern für unumstöß- 
lich ausgegeben wurde und wofür man, um es sich anzueignen, ja 
schließlich auch etwas investiert hat? 

Andere spüren, daß immer mehr Menschen vom eigenen Verhalten 
abweichen; sie merken, daß sie alleine stehen mit ihrem Handeln und 
ihren Ansichten, Wertschätzungen, Urteilen und Idealen; in der Öffent- 
lichkeit ist ihre Sicht nicht mehr anerkannt. 

Beide Male wird eine Diskrepanz erfahren. Im ersten Fall ist sie mehr 
lebensgeschichtlich akzentuiert; im zweiten Fall mehr sozial, bei der 
Wahrnehmung dessen, was andere - vielleicht gar von uns hochge- 
schätzte Personen - gelten lassen. 

An solchen Diskrepanzen leiden viele; übrigens nicht bloß unter den 
Alteren und Gereifteren, sondern - nicht zu vergessen - auch und bis- 
weilen sogar heftiger unter den Jüngeren. Eine Skizze2 mag diese Dis- 
krepanz verdeutlichen: 

2 Die Bezüge zwischen den drei Größen sind etwas vereinfacht dargestellt, um die Frage- 
stellung deutlicher hervortreten zu lassen. Natürlich treffen die kirchlichen Maßstäbe für 
moralisches Verhalten, die in der Vergangenheit Geltung besaßen, nicht nur als ein unse- 
rer üblichen Lebenswelt fremdes Gegenüber auf uns, sondern sind als ein Faktor unter an- 
deren auch in die gegenwärtige Gestalt von Gesellschaft eingegangen; sicherlich aber 
haben •wir" sie internalisiert. Diese Verbindungslinien sind in der Skizze weggelassen 
worden. 



Christliche Moral und moderne Gesellschaft 15 

Kirchliche und humane 
Maßstäbe    für    morali- 9 
sches Verhalten, Ideale, J."     Wir 

leben in einer Gesell- 
schaft, in der abwei- 
chende    Maßstäbe    für 

Einstellungen, Überzeu- _ ^-heutigen ^^ ... .,   ,   ^ 
.?..,, .«       , moralisches     Verhalten 

gungen, die in der Ver- Menschen • *• • _        j      •_ '   .    • , , praktiziert werden bzw. 
gangenheit Geltung be 
saßen. 

Zunächst seien aber zwei einseitige Lösungen vorgestellt. 

Die eine Lösung: Orientierung an der kirchlichen Tradition 

Nicht wenige Christen fordern, daß man zu den überkommenen Nor- 
men und Idealen zurückkehren müsse. Sie seien Ausdruck der von Gott 
gewollten sittlichen Ordnung, die von der Kirche zwei Jahrtausende 
lang unverändert bezeugt wurde und die es auch heute ohne Verkürzung 
zu bewahren gelte. Um den Verfall der Moralität aufzuhalten, müsse 
man sich auf die bleibenden Grundsätze für das sittliche Leben zurück- 
besinnen und an ihnen ohne alles Deuteln festhalten. Oft fehlt nicht der 
polemisch gemeinte Hinweis, die Wahrheit könne weder veralten noch 
verjähren. 

Schwierigkeiten ergeben sich aber, wenn Probleme auftauchen, die in 
der Tradition überhaupt nicht vorkamen. Dazu nur drei Beispiele aus 
der jüngeren Vergangenheit: Ist es ethisch zu rechtfertigen, daß der 
Staat zu seiner Verteidigung atomare Waffen einsetzt? Darf sich ein ge- 
sunder Mensch ein Organ entnehmen lassen, damit es einem Kranken 
eingepflanzt werden kann? Ist es unsittlich, menschliches Leben außer- 
halb des Mutterleibes, also in der schlagzeilenträchtigen Retorte, zu zeu- 
gen? 

Aber für die angedeutete Sichtweise sind dies nur Fragen der Anwen- 
dung: Als neu wird bloß die Situation angesehen, auf die hin die festste- 
henden Prinzipien angewendet werden müßten. Die Normen selber wer- 
den weiterhin als etwas Unveränderliches angesehen; Veränderungen 
beträfen nicht den •Kern" der Sache, sondern nur Umstände und indivi- 
duelle Ausprägung der Menschen. So beantworteten z. B. manche Theo- 
logen die Frage nach dem Atomkrieg mit der traditionellen Lehre vom 
•gerechten Krieg"; durch die Atomwaffen habe sich nämlich nicht das 
•Wesen" des Krieges geändert, sondern lediglich die •Umstände", unter 
denen er stattfinde; demnach könne auch der atomare Verteidigungs- 
krieg sittlich erlaubt sein. 



Konrad Hilpert 16 

Die Auffassung von der Ungeschichtlichkeit der sittlichen Normen 
scheint sich auf die Heilige Schrift stützen zu können: Mahnt nicht der 
Verfasser des 2. Timotheusbriefes, das Wort zu verkünden, •sei es gele- 
gen oder ungelegen" (4,2)? Und warnt nicht Paulus im 12. Kapitel des 
Römerbriefes: •Gleicht euch nicht dieser Welt an!" (v.2)? 

Daß das sittliche Handeln der Gläubigen wie der Glaube insgesamt 
•auf Traditionen angewiesen"3 sei, ist das berechtigte Anliegen dieser 
Sichtweise. Denn auch von der Mitte des Glaubens, der in Jesus Chri- 
stus ergangenen Offenbarung Gottes, wissen wir nie unmittelbar, son- 
dern nur vermittelt durch andere, die es wieder von anderen haben usw. 
Weder in der Ausfaltung des Glaubens an Jesus Christus noch in der 
Moral, die auf seine Verkündigung und auf seine Taten Bezug nimmt, 
kann man irgendwo ganz neu anfangen. 

Aber folgt daraus schon, daß die überkommenen kirchlichen Maß- 
stäbe für moralisches Verhalten ohne weiteres und unverändert in den 
heute vorkommenden Handlungssituationen ihre Gültigkeit behalten? 
Auch moralische Normen haben - was niemand bestreitet - ihre Bedin- 
gungen und zeitgebundenen Voraussetzungen. Ein bekanntes Beispiel 
dafür ist das Zinsverbot: Während für Kirchenväter und Mittelalter das 
Zins-Nehmen - unter Berufung auf das Alte und Neue Testament sowie 
auf die Natur des Geldes als einer unfruchtbaren Sache - als streng ver- 
boten galt, wie noch 1745 eine päpstliche Bulle ausdrücklich bestätigte, 
finden sich seit der frühen Neuzeit - also seit der Ablösung der Natural- 
wirtschaft durch das Geld- und Kreditwesen - Lockerungen; zunächst 
wurden Ausnahmen zugestanden für das Zins-Nehmen; im 19. Jahrhun- 
dert aber wurde die moralische Zulässigkeit eines (allerdings maßvollen) 
Zinses dann auch offiziell anerkannt. 

Eine ähnliche Abhängigkeit sittlicher Normen von zeit- und gesell- 
schaftsgebundenen Gegebenheiten läßt sich sogar für das biblische Tö- 
tungsverbot aufzeigen. In der archaischen Fassung von Ex 21,12 ff galt 
lediglich das Erschlagen eines freien israelitischen Vollbürgers mit Fa- 
milie, Vermögen, Vieh und Grundbesitz4 als todeswürdiges Verbrechen, 
während für die Tötung sozial niedriger Stehender, wie Frauen und 
Sklaven, weniger drastische Strafen vorgesehen waren; Gen 9,6 wurde 
das Blutvergießen an Menschen allgemein unter Todesstrafe gestellt; 
die Schriftpropheten deuteten dann auch ökonomische Ausbeutung, 
rechtliche   Benachteiligung  und  gesellschaftliche  Unterdrückung  als 

3 So der Titel eines Aufsatzes von W. Oelmüller, in: Theologie der Gegenwart 20 (1977) 
103-109. 
4 Nach H. Schüngel-Straumann, Der Dekalog - Gottes Gebote?, Stuttgart 1973, 43. 



Christliche Moral und moderne Gesellschaft 17 

Spielarten des unerlaubten Tötens (z.B. Mi 3,3). Das Verbot wurde also 
im Laufe der Zeit ausgeweitet (auf größere Personenkreise), neu ange- 
wendet (auf andere Tatbestände) und vertiefend reflektiert (Einschluß 
auch der entsprechenden Haltung und der •kleinen" Vorbereitungsta- 
ten). Diese Entwicklung setzte sich fort in Jesu Gleichsetzung der ag- 
gressiven Einstellung zum Bruder mit dem Töten in der Bergpredigt (Mt 
5,210- Das Tötungsverbot wurde demnach trotz seiner Rückführung 
auf Jahwe nicht als starre Norm angesehen, sondern als etwas, das offen 
ist, neue Einsichten und Entwicklungen zu berücksichtigen, ja, als etwas 
Interpretationsbedürftiges5. 

Das starre Festhalten an überkommenen, unveränderlichen Normen 
verführt dazu, die Problematik zu schnell zu vereinfachen: Viele Men- 
schen - eventuell sogar Christen - verhalten sich offensichtlich anders, 
als es die überkommenen Normen verlangen. Wer die traditionellen Ge- 
bote für unverändert gültig hält, kann nur entweder alle, die nicht diesen 
Normen gemäß handeln, für unvernünftig erklären, weil sie dem Richti- 
gen und Bewährten die Anerkennung versagen; öderer muß sie schuldig 
sprechen, weil sie dem als richtig Erkannten den Gehorsam verweigern. 
Das erste müßte bewiesen werden; das zweite ist theologisch problema- 
tisch, weil die Tat des Anders-Handelnden doch auch aus Einsicht und 
Verantwortung gesetzt sein kann, die man nicht ohne weiteres bestreiten 
darf. Und wenn die Mehrzahl der anderen ebenso handelt, kann man 
zwar einen kollektiven Abfall anprangern; aber es wäre überheblich, 
jede in größerem Ausmaß auftretende Abweichung von einem traditio- 
nellen Maßstab ohne weiteres als Sünde und Abfall zu qualifizieren. Die 
Verurteilung derer, die sich anders verhalten, hätte überdies eine Ab- 
schirmung gegen sie zur Folge; das Gespräch würde nur mit Gleichge- 
sinnten gesucht, diente also vor allem der Selbstbehauptung und Bestäti- 
gung dessen, was man ohnehin schon für richtig hält. Ich denke, daß 
dies häufiger geschieht - gerade auch zwischen den Generationen in 
einer Familie, aber auch in Pfarrgemeinden und auf übergeordneten 
kirchlichen Ebenen. 

Dazu kommt: Kein Mensch steht isoliert für sich; jeder ist mit vielen 
anderen verbunden. Zu den Weisen dieser Verbundenheit gehören aber 
auch Überzeugungen, Geltungen, also auch moralische Normen. Der 
einzelne kann sich dem •Anders"-Denken gar nicht beliebig entziehen. 
Auch wer gegen eine überlieferte Norm verstößt, möchte damit nicht au- 
tomatisch auf Normen überhaupt verzichten. Verstöße gegen das Über- 

5 Vgl. hierzu ausführlicher N. Lohfink, Die Zehn Gebote ohne den Berg Sinai, in: ders., Bi- 
belauslegung im Wandel. Ein Exeget ortet seine Wissenschaft, Frankfurt 1967, 129-157. 



Konrad Hilpert 18 

kommene sind nicht immer gleich Beliebigkeit und Willkür. Vielleicht 
sucht er neue, weil er die alten bei anderen als nicht mehr überzeugend 
erfährt? Es darf schon grundsätzlich nicht einfach unterstellt werden, 
hinter jedem Verhalten, das gegen überkommene Normen und Überzeu- 
gungen verstößt, stecke Egoismus, Bequemlichkeit oder Widerspruchs- 
geist. Solches wird zweifellos häufig im Spiele sein. Aber spielt nicht bei 
vielen Protesten junger Leute auch die Sehnsucht nach Echtheit und 
nach Wahrhaftigkeit, das Verlangen nach Gemeinschaft, der Wille zur 
Verantwortung und die Suche nach dem Nicht-Verzweckten eine wich- 
tige Rolle? 

Die andere Lösung: 
Orientierung an Überzeugungen und Verhalten der Mehrheit 

Es gibt nun einen zweiten, entgegengesetzten Lösungsweg. Dieser zweite 
Lösungsweg der im ersten Abschnitt vorgestellten Spannung erachtet 
dasjenige für verbindlich, was heute bei den meisten üblich ist, was die 
Mehrheit derer, auf deren Urteil man etwas gibt, für richtig ansieht. 
Man beruft sich dabei auf die Verhaltensweisen der Umwelt, auf die in 
den Medien verbreiteten Standards, auf Umfragen und Statistiken. Die 
überkommene Moral wird nur soweit als gültig anerkannt, als sie mit 
dem faktischen Durchschnittsverhalten übereinstimmt. Man hält also 
das für gut, was der Ansicht der Mehrheit entspricht. 

Dabei werden traditionelle Überzeugungen, Ideale und Normen 
leicht als veraltet abgetan, oftmals mit der Begründung, der •Mensch 
von heute" könne das und jenes nicht mehr, und folglich dürfe man es 
ihm nicht abverlangen. Die Verben •abschaffen", •verändern" und •sich 
von etwas befreien" kommen in solchen Argumentationen häufig vor. 

Auf diese Weise wurde in den vergangenen Jahrzehnten wohl nir- 
gendwo so häufig argumentiert wie auf dem Gebiet der Sexualität; öf- 
fentlich stark beachtet wurden die Reporte über das Geschlechtsleben 
von Masters & Johnson, Kinsey, Giese, Hite, Ralf und anderen; darüber 
hinaus findet sich dieser Argumentationstyp in zahlreichen Aufklä- 
rungsbüchern. 

Der •Stern" brachte z.B. 1978 die Ergebnisse einer Allensbach-Um- 
frage über die Einstellungen von 16- bis 22jährigen zu Sexualität, Ehe 
und Familie6. Dem ersten Teil dieses Berichts, der etwa drei Textseiten 
umfaßt, gehen fünf doppelseitige Fotos mit statistischen Einzelergebnis- 
sen voran. Auf einer dieser Doppelseiten ist ein Paar beim Liebesakt am 

,Der Stern", Nr. 23 vom 1. 6. 1978. 



Christliche Moral und moderne Gesellschaft 19 

Strand zu sehen; dazu liest man das statistische Ergebnis auf die Inter- 
viewfrage: •Halten Sie ...intime Beziehungen (zwischen Mann und 
Frau) für notwendig zu Ihrem eigenen Lebensglück oder könnten Sie 
darauf verzichten?" 84% der befragten Männer und 65% der Frauen 
antworteten mit •notwendig", 8% der Männer und 21 % der Frauen mit 
•kann verzichten", der Rest mit •unentschieden". Fett gedruckt steht 
nun über diesen Daten folgendes: •Sex gehört für die jungen Deutschen 
zum Leben wie Flippern und ins Kino gehen. Sex bedeutet ihnen Glück. 
Nur jeder 12. Jung-Mann verzichtet auf dieses Glück." Sicherlich kann 
man diese Sätze als eine journalistisch ausgeschmückte Kommentierung 
des in den Zahlen zum Ausdruck kommenden Trends deuten; aber der 
Fettdruck, der Verzicht auf jede Differenzierung (immerhin antworteten 
z. B. 35% der Frauen nicht mit •notwendig"), die verallgemeinernde For- 
mulierung •die jungen Deutschen" bzw. •der Jung-Mann" sowie die fo- 
tografische Umgebung dürften bei den meisten Lesern etwas anderes in- 
sinuieren, nämlich: •Weil Sex nun einmal zum Leben gehöre, sei es 
unbedenklich (oder bloß natürlich), wenn junge Leute intime Beziehun- 
gen aufnehmen; und dies unabhängig davon, ob und inwieweit diese in 
partnerschaftliche Liebe und Verantwortung eingebunden sind." Dieser 
normative Unterton wird durch die Wortwahl noch unterstrichen, indem 
die in den Fragen erkundete Sache, nämlich •intime [geschlechtliche] 
Beziehungen", zu •Sex" vergröbert wird; ferner durch die Gleichstel- 
lung von Sex mit Flippern und Kinogang; und endlich durch die zwei- 
malige Nennung von •Glück" (die Fragen der Interviewer sprachen hin- 
gegen von •Lebensglück"). Der nachfolgende Bericht macht dann mit 
Hilfe salopper Formulierungen aus dem von der Meinungsforschung 
konstatierten Wandel einen positiv bewerteten. So wird die größere Hoch- 
schätzung der Institution Ehe zu Anfang der 60er Jahre als •eine Art se- 
xuellen Biedermeierdenkens" bezeichnet; Apo-Generation und Oswald 
Kolles Aufklärungsserien hätten •den Muff unter den deutschen Bett- 
decken" •gelüftet" u. ä. m. Das zugrunde gelegte, aber unausgesprochene 
Denkmuster des Fortschritts zum Besseren wird beiläufig noch dadurch 
verstärkt, daß die entsprechenden Daten mit •nicht mehr", •nur noch", 
•zuvor noch" in dieses Schema eingefügt werden. 

Auch in ganz anderen Lebensbereichen begegnet diese Mentalität. Sie 
ist auch keineswegs ein Privileg der jüngeren Generationen; man denke 
an die Selbstverständlichkeit und das Verbreitetsein von Delikten wie 
Schwarzarbeit, Versicherungsbetrug, Steuerhinterziehung, Beschädigung 
öffentlichen Eigentums. Viele Entschuldigungen von Verbrechen wäh- 
rend der NS-Zeit laufen ebenfalls darauf hinaus, daß damals eben die 
meisten so gedacht haben und daß man sich nur so verhalten habe, wie 



Konrad Hilpert 20 

es die Öffentlichkeit, die maßgeblichen Gruppen und die Machthaben- 
den erwarteten. 

In der Theologie ist dieser Denktyp in Reinkultur kaum zu finden; ge- 
wisse Versuche sind lediglich im Rahmen der radikalen Situationsethik 
unternommen worden. Das schließt aber nicht aus, daß im kirchlichen 
Bereich bisweilen ähnlich argumentiert wird, besonders in Fragen der 
Erziehung und bei der Auseinandersetzung zwischen den kirchlichen 
Gruppen. 

Dieser Lösungsweg scheint plausibel: Einerseits sind auch die morali- 
schen Normen und Ideale in der Geschichte einem Wandel unterwor- 
fen; andererseits kann kein Mensch sich mit seinen Überzeugungen ein- 
fach außerhalb dessen stellen, was in der Gesellschaft gilt, in der er lebt. 
Darüber hinaus sieht es sogar so aus, als ob sich diese Weise des Vorge- 
hens auch auf biblische Rechtfertigungen stützen könnte: Auch Jesus ist 
bisweilen kritisch mit einzelnen Bestimmungen des mosaischen Gesetzes 
umgegangen, etwa indem er mit seinen Jüngern am Sabbat Ähren abriß 
(Mk 2,23 ff), Kranke heilte (Mk 3,lffparr; Lk 13, lOff; 14, Iff), die 
Reinheitsvorschriften kritisierte (Mk 7,15), Umgang mit religiös Deklas- 
sierten pflegte (z. B. Lk 7,35 ff; 19,1 ff) und mit all dem die Pharisäer als 
die Anwälte der religiösen Tradition gegen sich aufbrachte. 

Aber auch dieser zweite Lösungsweg erweist sich als fragwürdig. Er 
verkennt zunächst, daß die modernen Behauptungen vom Typ: •Der 
heutige Mensch kann dieses oder jenes nicht mehr", nicht vom Himmel 
fallen, sondern durch geschichtlich und gesellschaftlich vorgegebene Er- 
fahrungsmuster mitbedingt sind. Auch wo man das herkömmlich Ver- 
pflichtende über Bord wirft, kann man ihm verhaftet bleiben - indem 
man sich verpflichtet weiß, den tradierten Maßstäben entgegen handeln 
zu müssen. Es ist naiv zu meinen, daß man zu irgendeinem Zeitpunkt 
mit der moralischen Orientierung voraussetzungs-, das meint hier: tradi- 
tionslos, gleichsam von vorn anfangen könne; es ist töricht zu unterstel- 
len, daß Veränderungen im Bereich der sittlichen Überzeugungen und 
Handlungen automatisch Fortschritt bedeuten. 

Der scheinbar progressive Standpunkt übersieht auch, daß es trotz al- 
ler Geprägtheit jedes einzelnen durch die Gesellschaft doch wieder die 
einzelnen sind, die die Geschichte gestalten und die Gesellschaft in Be- 
wegung halten. Anders gesagt: Was eine Gesellschaft bzw. was die mei- 
sten in einer Gesellschaft für erstrebenswert, für erlaubt bzw. verboten 
erachten, liegt gar nicht so starr fest, sondern ist im Fluß; einzelne und 
Gruppen können darauf in einem gewissen Umfang Einfluß nehmen; 
derjenige, der immer nur das für richtig hält, was die Mehrheit (•man") 
für erlaubt bzw. erstrebenswert ansieht, verschenkt genau diese Möglich- 



Christliche Moral und moderne Gesellschaft 21 

keit. - Nicht Mündigkeit, sondern Angepaßtheit ist das Ergebnis einer 
solchen Haltung. Woher sollte der einzelne auch ein Kriterium oder 
überhaupt einen Anlaß haben, sich gegen die Meinung der Umwelt zu 
stellen, Kritik zu üben oder u.U. Widerstand zu leisten? Im Hinblick auf 
die Aufgaben, die sowohl ein demokratischer Staat wie eine sich als 
•Volk Gottes" verstehende Kirche dem einzelnen stellen, darf man be- 
zweifeln, ob diese anpasserische Mentalität wünschenswert ist. 

Der Weg des Dialogs nach dem II. Vatikanischen Konzil 

Beide Wege stellen keine akzeptablen Lösungen dar. Sie heben die 
Spannung zwischen dem Überkommenen, der gesellschaftlichen Gegen- 
wart und dem einzelnen auf, indem sie einen der beiden Pole durchstrei- 
chen, ihn in seinem Eigenwert mißachten. 

Wir brauchen also eine differenziertere Verhältnisbestimmung zwi- 
schen christlicher bzw. kirchlicher Tradition und den Erfahrungen, die 
Menschen und Christen heute machen. Hierzu hat das II. Vatikanische 
Konzil wichtige Anstöße gegeben, indem es die kirchliche Praxis auf be- 
stimmte Aufgaben verpflichtet hat; die wichtigsten seien in folgenden 
vier Punkten zusammengefaßt: 

1. Theologie und Kirche dürfen nicht Selbstzweck sein, sondern haben 
den Menschen, die in der Gegenwart und in unseren Gesellschaften leben, 
zu dienen. Programmatisch kommt das schon im ersten Satz der Pasto- 
ralkonstitution zum Ausdruck: •Freude und Hoffnung, Trauer und 
Angst der Menschen von heute...sind auch Freude und Hoffnung, 
Trauer und Angst der Jünger Christi."7 In Nr. 4 desselben Dokuments 
sieht sich die Kirche deshalb verpflichtet, •die Welt, in der wir leben, 
ihre Erwartungen, Bestrebungen und ihren oft dramatischen Charakter 
zu erfassen und zu verstehen". Dazu gehört die Wahrnehmung des •tief- 
gehenden Wandels der Lebensbedingungen", von dem gesagt wird, er 
könne für das religiöse und sittliche Leben nicht gleichgültig sein. Die 
Ambivalenz des Fortschritts wird zwar gesehen, aber nirgendwo der da- 
mit verbundene religiöse und sittliche Wandel einseitig und pauschal 
verurteilt. Die Notwendigkeit einer Erneuerung wird deshalb mehrfach 
betont8. 

2. Die zentrale Größe, von der her diese Veränderungen gedeutet wer- 
den und an der sich Moraltheologie wie kirchliches Handeln zu orientie- 

7 Die Übersetzung folgt der deutschen Ausgabe der Konzilstexte in: Kleines Konzilskom- 
pendium, hrsg. von K. Rahner, H. Vorgrimler, Freiburg 1966. Der Text von •Gaudium et 
Spes" findet sich ebd., 449-552. 
8 Z.B. •Gaudium et Spes", Nr. 43, 44, auch 21. 



Konrad Hilpert 22 

ren haben, ist die Person Jesu Christi. Das Konzil betont dies im Hin- 
blick auf die Moraltheologie besonders9. Zur Deutung gibt der Text 
zwei Hinweise: Zum einen soll sich die Moraltheologie mehr als bisher 
auf den Boden der Bibel stellen - natürlich ist nicht gemeint, daß die 
Moraltheologie nur mit der Bibel auskommen soll, sondern daß die Be- 
gründung auf kirchliche Traditionen allein nicht ausreicht; sie muß 
noch einmal rückgebunden werden an das Alte und Neue Testament. 
Zum anderen wird das christliche Leben als •Berufung in Christus" ver- 
standen. Jesus Christus gilt in seiner Verkündigung, in seiner gelebten 
Zuwendung zu den Menschen, in seinem Leiden und Sterben als das 
schlechthinnige Beispiel christlicher Existenz. - Diese Mahnung zeigt10, 
daß das Konzil dieses Anliegen in der traditionellen Moraltheologie 
nicht genügend berücksichtigt sah. Die Moraltheologie, wie das Konzil 
sie erstrebte, darf infolgedessen weder ein System von Gesetzen für alle 
möglichen Lebenssituationen sein noch ein Verzeichnis von Sünden, 
sondern sie hat die positiven Ziele aufzuzeigen und Hilfen zu geben, wie 
diese Ziele verwirklicht werden können. Einladen, begleiten, helfen, ver- 
söhnen sind ihre primären Aufgaben - nicht richten, verurteilen und 
kontrollieren11. 

3. Inhaltlich wird die sittliche Aufgabe des Christen mit der Formel 
umschrieben: •in Liebe Frucht bringen für das Leben der Welt"12. Die 
Moraltheologie muß dazu beitragen, daß die Christen •das Leben der 
Welt", das Wohl der anderen als Aufgabe des christlichen Tuns vor Au- 
gen haben - in Ehe und Familie, in den kulturellen Einrichtungen, im 
sozialen und wirtschaftlichen Leben, im Staat und in der internationalen 
Politik (so die im 2. Teil von •Gaudium et Spes" behandelten zwischen- 
menschlichen Ordnungen). Für die Erfüllung der sittlichen Forderung 
genügt es also weder, daß der einzelne für sich allein an seiner eigenen 
Vervollkommnung arbeitet, noch, daß sich einzelne, die gleichgesinnt 
sind, als Gemeinde, als Verband oder als Gruppe zusammenschließen 
und das übrige Geschehen in der Gesellschaft und in der Welt sich 

9 Dekret über die Priesterausbildung •Optatam totius" (deutscher Text in: Kleines Konzils- 
kompendium (Anm. 7), 293-310), Nr. 16. 
10 So übereinstimmend die Kommentare; z. B. J. Neuner, Einleitung und Kommentar zum 
•Dekret über die Ausbildung des Priesters", in: LThK, Ergänzungsband II, 309-345, hier: 
345; J. Fuchs, Moral und Moraltheologie nach dem Konzil, Freiburg 1967, 11-21; J. G. 
Ziegler, Die Moraltheologie, in: Bilanz der Theologie im 20. Jahrhundert III, hrsg. von H. 
Vorgrimler, R. Vander Gucht, Freiburg 1970, 316-360, hier: 348-356; F. Furger, Zur Be- 
gründung eines christlichen Ethos - Forschungstendenzen in der katholischen Moraltheologie, 
in: Theologische Berichte IV, Zürich 1974, 11-87, hier: 16f. 
11 Vgl. auch •Gaudium et Spes", Nr. 3. 
12 Dekret •Optatam totius" (Anm. 9), Nr. 16. 



Christliche Moral und moderne Gesellschaft 23 

selbst überlassen - sei es nun gleichgültig, verdammend oder auch resi- 
gnierend. Christen und christliche Gemeinschaften dürfen keine errati- 
schen Blöcke in einer im übrigen völlig anders gearteten Welt sein, son- 
dern müssen als •Sauerteig"1* und •Ferment"• in alle Bereiche der Ge- 
sellschaft hineinwirken. 

4. Als Weg zur fruchtbaren Auseinandersetzung des christlichen Glau- 
bens mit dem Selbstverständnis, den Fragen und den Problemen der mo- 
dernen Gesellschaft empfiehlt das Konzil mehrfach den •Dialog"15. Er 
ist allen aufgetragen, Bischöfen, Priestern, Ordensleuten und ausdrück- 
lich auch den Laien16. Dabei wird auch mit schwierigen Fragen gerech-' 
net, für die eine konkrete Lösung nicht schon fertig bereit liegt, und 
auch mit der Möglichkeit, daß Christen •bei (besser: trotz) gleicher Ge- 
wissenhaftigkeit in der gleichen Frage zu einem anderen (deutlicher: un- 
terschiedlichen) Urteil kommen"17. 

Das II. Vatikanische Konzil hat also die Moraltheologie nachdrück- 
lich darauf verpflichtet, beide Seiten ernstzunehmen: sowohl die auf Je- 
sus Christus zurückführende Tradition als auch das Selbstverständnis 
des Menschen in der heutigen Gesellschaft einschließlich seiner Fragen, 
seiner Nöte und Lebensbedingungen. Es sah, daß die Übereinstimmung 
zwischen beiden Größen nicht automatisch gegeben und auch nicht so 
leicht herstellbar ist, wie es früher vielleicht möglich war. Die kirchliche 
Tradition hat keine fertigen Lösungen bereit für die Fragen, die sich in 
unserer gesellschaftlichen Gegenwart stellen. Die Tradition und die 
Handlungsprobleme der Menschen in der Gegenwart müssen erst in ei- 
nem mühsamen Vermittlungsprozeß miteinander in Beziehung gebracht 
werden. Dieser Vermittlungsprozeß soll - so will es das II. Vatikanum - 
dialogisch zustande kommen. 

•Dialog" meint ein Gespräch über etwas zwischen mehreren Teilneh- 
mern, bei dem nicht nur eine Seite sich zu Wort bringt, sondern ein 
wechselseitiger Austausch stattfindet; der Rede darf also eine Gegen- 
rede, der Frage eine Antwort und wieder eine Frage folgen. Ziel ist, 
nach Möglichkeit einen gemeinsamen Standpunkt zu finden. Die Wege 
dazu sind Argumente und Überzeugungen, nicht aber Zwang, Gewalt, 
Betrug und Übertölpelung. Der Dialog würde durch Gewalt zerstört; er 

13 •Gaudium et Spes", Nr. 40. 
14 • Gaudium et Spes", Nr. 44. 
15 •Gaudium et Spef, Nr. 3, (21), 33, 40, 43, 92.Vgl. auch Nr. 40-45 im gesamten. 
16 •Gaudium et Spes", Nr. 43; vgl. das gesamte Dekret über das Laienapostolat •Apostoli- 
cam actuositatem" (deutscher Text in: Kleines Konzilskompendium (Anm. 7), 389-421). 
17 •Gaudium et Spes", Nr. 43; vgl. auch das Ökumenismus-Dekret • Unitatis redintegratio" 
(deutscher Text in: Kleines Konzilskompendium (Anm. 7), 229-250), Nr. 23. 



Konrad Hilpert 24 

bräche ab, wenn einer der Beteiligten seine Überzeugungen einfach fal- 
len ließe. Dialog muß auch nicht das arithmetische Mittel der daran be- 
teiligten Überzeugungen zum Ergebnis haben. Dialog heißt vielmehr, 
sich den Argumenten der anderen Seite auszusetzen. Das Ernstnehmen 
des anderen kann auch heißen, ihm Widerstand zu leisten. Die einzige 
Vorbedingung eines Dialogs ist die, daß die Beteiligten dafür offen sind, 
vom anderen zu lernen. 

Für unsere Fragestellung bedeutet das, daß alle Situationen, in denen 
wir gegenwärtig Lebenden frei handeln können, den Überzeugungen, 
Idealen und Normen der Tradition •ausgesetzt"18, in ihrem Licht gese- 
hen werden; und es bedeutet umgekehrt, daß die Tradition von diesen 
heutigen Fakten und Problemen her sich befragen läßt. Kirchliche, 
christliche Tradition und gegenwärtige Gesellschaft sind von der jeweils 
anderen Seite her zu befragen. Schematisch dargestellt muß die moral- 
theologische Argumentation demnach folgende Stufen durchschreiten: 

-Sie hat zunächst festzustellen: Was ist das Problem? Wo stellt es 
sich, und was sind seine Ursachen? Welche Möglichkeiten sind damit 
gegeben? Was bewegt die betroffenen Menschen hierbei; welche Wün- 
sche, Hoffnungen oder Ängste sind damit verknüpft? 

- Als zweites ist zu fragen: Was gibt es an •relevanten Überlieferun- 
gen"19 hierzu? In welchen Kontexten wurden diese formuliert und wei- 
terentwickelt? Welche guten oder schlechten Erfahrungen mit Mensch, 
Gemeinschaft, Zeit und Natur stecken in ihnen? Inwiefern halfen diese 
Orientierungen Menschen damals, besser zu handeln und sinnvoller zu 
leben? Welche Möglichkeiten ergeben sich daraus für heute? Und wo 
liegen von daher Gefährdungen in den neuen Handlungsspielräumen? 

-Schließlich ist drittens die Fragerichtung umzukehren: Welche Ver- 
änderungen lassen sich in den Voraussetzungen und im Verständnis 
eines Problems gegenüber früher feststellen? Inwieweit können wir das 
heutige Problem in der damaligen Fragestellung überhaupt wiedererken- 
nen? Wo müssen historisch gewordene Verhältnisse, Meinungen und 
Handlungsmuster als freiheitsbeschneidend oder ungerecht entdeckt 
und aufgebrochen werden? 

In dieser wechselseitigen Beleuchtung und Interpretation überkom- 
mener Verbindlichkeiten und heutiger Handlungsprobleme kann aufge- 

18 Vgl. P. Ricoeur, Philosophische und theologische Hermeneutik, in: P. Ricoeur, E. Jüngel, 
Metapher. Zur Hermeneutik religiöser Sprache, München 1974, 24-45, hier 33. 
19 Diesen treffenden Ausdruck übernehme ich von E. Feifei, Kommunikative Theologie. 
Rückfragen aus den •Erfahrungen mit dem Bußsakrament" an die theologische Ausbildung, 
in: Erfahrungen mit dem Bußsakrament, II: Theologische Beiträge zu Einzelfragen, hrsg. 
von K. Baumgartner, München 1979, 475-495, hier: 484. 



Christliche Moral und moderne Gesellschaft 25 

hen, wie eine aktuelle Fragestellung besser - weil umfassender - zu ver- 
stehen ist, und es kann deutlich werden, zu welchem Handeln oder zu 
welcher Haltung man konkret verpflichtet ist. 

Dabei wird es mitunter zu •Brüchen" in unseren gegenwärtigen Sicht- 
weisen kommen: Was bedeutet z.B. die christlich-traditionelle Einstel- 
lung zur Sozialpflichtigkeit des Eigentums, zu Reichtum, zu Armut und 
Askese in einer Gesellschaft, die ununterbrochen zum schrankenlosen 
Konsumieren auffordert? Es ist allerdings auch möglich, daß die Tradi- 
tion korrigiert werden muß: So ist es z.B. für die seit Augustinus tra- 
dierte Lehre von den Ehezwecken auf dem II. Vatikanum selbst der Fall 
gewesen. 

Veranschaulichung am Problem der Zeugung 
außerhalb des Mutterleibes 

Der vorgestellte Lösungsweg sei nun wenigstens andeutungsweise an- 
hand einer neuartigen Fragestellung, der sog. Zeugung •in vitro", außer- 
halb des Mutterleibes, illustriert. 

1. Die Problembeschreibung muß zunächst präzisiert werden: Geht es 
- wie meist gemeint - um die extrakorporale (im Laboratorium) Be- 
fruchtung einer Eizelle mit Sperma des Ehemannes und die Wiederein- 
pflanzung des befruchteten Eies in die Mutter? Oder handelt es sich 
um Sperma eines fremden Spenders aus einer sog. Samenbank? Wird 
der Embryo der genetischen Mutter oder einer anderen Frau übertra- 
gen? 

Bei den Wünschen, Hoffnungen und Ängsten, die im Zusammenhang 
dieses Problems eine Rolle spielen können, dürfte an erster Stelle der 
Wunsch nach einem eigenen Kind angesichts leidvoll erlebter Kinderlo- 
sigkeit im Spiel sein. Doch lassen sich auch andere Beweggründe den- 
ken: z.B. die Verbesserung des Erbguts; das Schicksal oder aber der 
Wunsch, sein Leben ohne Partner zu gestalten und dennoch nicht auf 
ein eigenes Kind verzichten zu müssen; die Angst vor den Lasten einer 
Schwangerschaft. Auf Seiten der Forscher fachlicher Ehrgeiz; auf seiten 
weiterer Beteiligter ökonomische Interessen u. a. m. 

2. Was läßt sich zu dieser Fragestellung an relevanter Überlieferung 
namhaft machen? Hier ist vor allem die Würde der menschlichen Person 
samt der daraus folgenden Unverfügbarkeit zu bedenken. Ferner ist zu 
beachten, daß alle wissenschaftlichen und technischen Bemühungen auf 
das Ziel, Freiheit und Subjektsein (und zwar in einem ganzheitlichen, 
die Beziehungsfähigkeit einschließenden Sinn) zu mehren, verpflichtet 



Konrad Hilpert 26 

sind. Zu erinnern ist aber auch daran, daß der Mensch fehlbar ist und 
daß er neue Handlungsmöglichkeiten nicht nur zu positiven Zielen nut- 
zen kann, sondern auch dazu, sich Vorteile auf Kosten anderer zu ver- 
schaffen oder Gewalt auszuüben. Das Recht, neues Leben beginnen zu 
lassen und aufzuziehen, sowie die Gerechtigkeit hinsichtlich des Ver- 
hältnisses zwischen individuellem Anspruch und dem von der Gemein- 
schaft zu leistenden Aufwand sind weitere Gesichtspunkte. Von Bedeu- 
tung ist sicherlich auch, daß die christliche Tradition die Zeugung neuen 
Lebens nie als bloß biologischen Akt sehen, sondern in ganzheitliche 
Liebe und soziale Partnerschaft eingebunden wissen wollte. Schließlich 
gehören im engeren Sinne zu den relevanten Überlieferungen auch noch 
die Stellungnahmen Pius' XII. zur künstlichen Befruchtung aus den Jah- 
ren 1949 und 1958, deren Erfahrungs- und Verständnisbasis und damit 
theologische Begründung zu erarbeiten wäre. 

Die Möglichkeit ist zu sehen, einen in der Natur vorkommenden De- 
fekt zu kompensieren und dadurch Leid zu beseitigen. Dies läßt sich 
durchaus auf der Linie des Schöpfungs- und Heilungsauftrags des Men- 
schen sehen und beispielsweise als wissenschaftsethische Herausforde- 
rung begreifen; aber es verlangt konsequenterweise auch das Maßneh- 
men an anderen zentralen Gehalten des Schöpfungs- und Erlösungs- 
glaubens. Von dorther werden auch spezifische Bedrohungen sichtbar, 
die mit der Zeugung in vitro gegeben sind; sie liegen vor allem in der ex- 
perimentellen Vorlaufphase des bisher nur vereinzelt geglückten Verfah- 
rens; in der Möglichkeit bzw. Versuchung, mit menschlichem Leben zu 
experimentieren; in den erheblichen Möglichkeiten des Mißbrauchs 
und des Irrtums (z. B. Verwechslung von Sperma oder von Embryonen); 
in den vielleicht gar nicht absehbaren, weil erst langfristigen sozialpsy- 
chologischen Auswirkungen; möglicherweise auch in den Belastungen 
für die Allgemeinheit, die hochqualifiziertes Personal und die Mittel be- 
reitstellen müßte. 

3. Im Dialog mit der Tradition ist die Neuheit des Problems im Ver- 
gleich zu bereits thematisierten Problemstellungen, aber auch zu utopi- 
schen Ängsten (etwa der Vorstellung eines Homunkulus) zu ermitteln 
und in seinen spezifischen Chancen zu würdigen. Es ist auch zu fragen, 
ob die traditionelle kirchliche Ablehnung der künstlichen Befruchtung 
allein wegen des künstlichen Eingreifens in den natürlichen Zeugungs- 
ablauf nicht auf einem fraglichen Begriff von •Natur" aufbaut; wird in 
dieser Sicht der einzelne Geschlechtsakt nicht eindimensional funktio- 
nalisiert und gegenüber der Ehe (als dem entscheidenden sittlichen Ge- 
sichtspunkt, den der Akt ausdrückt und verdichtet) punktualisiert? Es 
kann sogar gefragt werden, ob nicht die hohe Bewertung der ehelichen 



Christliche Moral und moderne Gesellschaft 27 

Fruchtbarkeit, die die ältere wie die jüngere Tradition vertritt, sogar den 
Weg der (freilich: homologen) Zeugung außerhalb des Mutterleibs als 
äußerste Möglichkeit geradezu erfordern könnte20. 

Das Ergebnis dieser Überlegungen würde kaum auf eine vorbehalt- 
lose Bejahung hinauslaufen21. Die Erlaubtheit wäre an bestimmte Krite- 
rien gebunden und damit eine eingegrenzte; sie würde gleichermaßen 
die Möglichkeit beinhalten, daß Zeugung in vitro ein sittlich erlaubter 
Weg sein kann, wie auch der anderen, daß diese Praxis - weil bestimmte 
Bedingungen nicht oder noch nicht gegeben sind - streng verboten ist. 
Denkbare Kriterien wären u.a.: die ungeteilte Übernahme der Verant- 
wortung, d. h. die Bereitschaft, das Kind auf jeden Fall anzunehmen, 
also auch, wenn es zu einer Mißbildung kommt; das positiv erklärte und 
einvernehmliche Verlangen beider Ehepartner; die Gewähr von seiten 
der Ärzte und anderer Beteiligter, daß mit auf diese Weise gewonnenen 
Embryonen weder experimentiert noch manipuliert wird; eventuell auch 
die Zumutbarkeit an die Allgemeinheit, die Personen und Mittel zur 
Verfügung stellen muß. - 

Ist aber mit einem derartigen dialogischen Lösungsweg nicht der Will- 
kür und der Beliebigkeit Tür und Tor geöffnet? Ich möchte dies vernei- 
nen. Und zwar aus zwei Gründen: 

Zunächst inhaltlich: Der skizzierte Lösungsweg knüpft an die christli- 
che Überlieferung an: an das Ethos, das in der Gemeinde lebt und aner- 
kannt ist. Dieses Ethos wird grundsätzlich einbezogen. Der Lösungsweg 
setzt voraus, daß das gelebte Ethos der Gemeinde uns etwas zu sagen 
hat, uns beispielsweise auf neue Gesichtspunkte aufmerksam machen 
kann;   uns   mahnt,   daß   uns   bewußt   bleibt,   wie   abhängig,   verletz - 

20 Selbstverständlich ist mit den skizzierten und am Beispiel der extrakorporalen Zeugung 
illustrierten Fragerichtungen die ethische Argumentation zu diesem Thema noch nicht ans 
Ende gekommen oder genügend strukturiert. Hierzu bedarf es einer ausgearbeiteten Me- 
thodologie, die aber an dieser Stelle nicht entwickelt werden kann. Wohl aber ist die Rich- 
tung angedeutet, in der eine solche entfaltet werden kann. Als materielle Hermeneutik 
nimmt sie auf Tradition Bezug, ohne bibel- oder lehramtspositionistisch zu sein, und sie 
nimmt andererseits neue Problemstellungen und Handlungsmöglichkeiten in ihrer Eigen- 
art zur Kenntnis, ohne sie einfach dem subjektiven Ermessen zu überlassen. 
21 Vgl. auch erste moraltheologische Stellungnahmen von R. Egenter, Biotechnik und 
Menschwerdung. Wie urteilt die kirchliche Moralverkündigung, in: Herder-Korresp. 32 
(1978) 459-462; J. Gründel, Zeugung in der Retorte - unsittlich?, in: StdZ 196 (1978) 
675-682; F. Böckle, Biotechnik und Menschenwürde. Über die sittliche Bewertung extrakor- 
poraler Befruchtung, in: Die Neue Ordnung 33 (1979) 356-362; A. Elsässer, Menschliches 
aus der Retorte, in: Herder-Korresp. 36 (1982) 293- 297. Hilfreich sind auch: R. Bork, Das 
Retortenbaby. Anmerkungen aus juristischer Sicht, in: Die Neue Ordnung 33 (1979) 
197-202; O. Hoffe, Sittlich-politische Diskurse. Philosophische Grundlagen - Politische Ethik 
- Biomedizinische Ethik, Frankfurt 1981, 219-246. 



Konrad Hilpert 28 

lieh und unanfechtbar Menschen sein können. - Den anderen An- 
haltspunkt, der Beliebigkeit verhindern kann, bildet die Kirche als Ge- 
meinschaft derer, die an Jesus Christus glauben22. Sie ist - im Sinne des 
II. Vatikanums - der Ort, an dem dieser Dialog geführt wird und an dem 
die sittlichen Einsichten und Forderungen, zu denen er führt, Anerken- 
nung finden müssen. Sie vermittelt im Idealfall die christliche Tradition 
so, daß diese zu einem Handeln anstiftet, das auf Jesus Christus bezo- 
gen ist und als sinnvoll erfahren wird. Diese kirchliche Anerkennung be- 
schränkt sich nicht auf die Anerkennung durch das kirchliche Lehramt; 
hier sind auch all die kleineren und größeren Gruppen gefragt, in denen 
um Übereinstimmung in Wertüberzeugungen und Normierungsfragen 
gerungen wird, in denen Vorschläge gemacht und auch erprobt werden 
dürfen und anschließend darüber reflektiert wird, in denen eigenes Ver- 
halten kritisch befragt und korrigiert werden kann. Diese Gruppen be- 
nötigen Spielraum, damit die Fragen, Überzeugungen und Ansichten 
der einzelnen in ein wirkliches Gespräch miteinander kommen können. 
Darüber hinaus müssen die Ergebnisse solcher Bemühungen in das Ge- 
spräch mit anderen Gruppen einfließen; schließlich müssen sie auch 
überall dort zu Gehör und in die Argumentation eingebracht werden 
können, wo auf umfassenderen kirchlichen Ebenen darüber beraten 
wird, was das Evangelium heute von uns fordert. 

Das II. Vatikanum hat der Moraltheologie die Aufgabe gestellt, die 
christliche Tradition und die gegenwärtige geschichtlich-gesellschaftli- 
che Situation mit ihren Möglichkeiten, Bedingungen und Grenzen glei- 
chermaßen ernst zu nehmen und auf dem Weg dialogischer Verständi- 
gung eine Verbindung zwischen beiden Größen herzustellen. Die heu- 
tige Moraltheologie darf sich weder einfach mit der Wiederholung des- 
sen, was gestern gegolten hat, begnügen noch ihre Tradition einfach über 
Bord werfen, nur weil die Lebensverhältnisse sich gegenüber früher ge- 
ändert haben. Sie muß vielmehr an den Prozeß der Überlieferung an- 
knüpfen und ihn kreativ im Hinblick auf heutige Erfordernisse weiterfüh- 
ren. Sie weiß sich dabei zurückgebunden an die Gemeinde der Glauben- 
den und das in ihr lebende und praktizierte Ethos. Sie braucht bei die- 
sem Tun weder ängstlich den Blick in die Tradition zu scheuen noch 
denjenigen in die Zukunft. Sie darf bei ihrem Bemühen vielmehr auf die 
Hoffnung setzen, daß der christlichen Gemeinde das •Bleiben im Gei- 
ste" (Joh 14,16 f. 26) zugesagt ist. 

22 Zur neutestamentlichen Grundlegung dieses Gedankens vgl.u.a. H. Schürmann, Die Ge- 
meinde des Neuen Bundes als der Quellort des sittlichen Erkennens nach Paulus, in: Catho- 
lica 26 (1972) 15-37. 




