Christliche Moral und moderne Gesellschaft

Uberlegungen zur Hermeneutik der Moral

Konrad Hilpert, Neuss

In Deutschland ist es Sitte, daB du als junger Mann dich zuerst mit dem
jungen Midchen verstindigst und dann bei den Eltern um seine Hand an-
haltst...

Du erscheinst als Freier in groB3er Toilette, Frack, weiler Kravatte, hel-
len Handschuhen und einem Cylinder, den du natiirlich in der Hand be-
hiltst, und 14Bt dich dem Vater resp. der Mutter der Braut melden. Hast
du diesen deine Bitte gebiihrend vorgetragen und ihre Zusage erhalten, so
rufen sie ihre Tochter herbei.

Diese wird gefragt, ob sie einwilligt, deine Braut zu werden, und gibt sie
ihr Jawort, so begriiBit du sie in der Gegenwart ihrer Eltern durch den KuB}
als deine Verlobte und redest sie mit dem traulichen Du an.

Das Problem

Dies ist eine kurze Passage aus einem bekannten Anstandsbuch von
1900'. Heute hilt sich wohl kaum einer der jiingeren Leute an diese Um-
gangsformen. Offensichtlich ist eine ehemals streng festgelegte und als
Ausweis kultivierten Erwachsenseins geltende Regel innerhalb von gut
80 Jahren aufler Brauch gekommen.

Nun ist dieses Beispiel keineswegs sonderlich aufregend; es notigt so-
gar ein Schmunzeln ab. Wir wissen ja von vornherein: Derartige Rege-
lungen beruhen auf einer Vereinbarung und lassen sich durch neue
Ubereinkiinfte (etwa durch Tanzlehrerverbinde) auch wieder veréndern.
Es handelt sich nur um Umgangsformen, um dul3ere Etikette.

Gibt es vergleichbare Wandlungen auch auf dem Gebiet der Moral?
Zweifellos gab es in den letzten Jahren und Jahrzehnten betrichtliche
Veridnderungen im faktischen Verhalten und mitunter auch in den Ein-
stellungen. So kann man den jihrlich erscheinenden statistischen Jahr-
biichern fiir die Bundesrepublik entnehmen, daB die Anzahl der Ehe-
scheidungen pro Jahr seit 1956 (nur 1977 macht eine Ausnahme) sténdig
gestiegen ist. Oder: Man trifft auf den Klingel- und Tirschildern von
Wohnhiusern vermehrt auf Doppelnamen, die durch einen Schrigstrich
abgetrennt sind, und jeder weiB, daB es sich meist um unverheiratet zu-

VK. v. Franken, Der gute Ton. Wie benehme ich mich vornehm?, Berlin 221900, 161 f.



Konrad Hilpert 14

sammenlebende Paare handelt. Oder: Wir entnehmen Zeitungsinter-
views und Fernsehsendungen, daBl viele, auch prominente, Gesprichs-
teilnehmer 6ffentlich fiir ein Recht auf Lebensverkiirzung bei schwer
Leidenden eintreten — das wire noch vor 15 Jahren kaum denkbar gewe-
sen.

Solche Verdnderungen im moralischen Bereich werden nun kaum mit
Heiterkeit registriert. Man reagiert darauf — sei es in der eigenen Fami-
lie, bei Freunden und Kollegen oder in den Medien - eher mit Betrof-
fenheit. Es steht hier mehr auf dem Spiel als im eingangs genannten Bei-
spiel. Es geht nicht nur um die gute Kinderstube, sondern um etwas, das
gesollt, verboten, erlaubt oder geraten ist —~ um das also, worauf es ei-
gentlich ankommt, um das, was in einem tieferen Sinn gut ist, um unsere
Verantwortung. Und weil Christen ihre Verantwortung mit Gott, Jesus
Christus und Kirche in Verbindung bringen, belastet sie der Wandel im
moralischen Verhalten und in den Einstellungen unter Umstdnden noch
mehr.

Manchem diirfte dabei der biographische Abstand zu schaffen ma-
chen. Er wurde mit bestimmten Grundsitzen erzogen; etwas anderes
schien liberhaupt nicht denkbar. Heute hingegen werden diese Grund-
sdtze oft nicht mehr befolgt oder gar als sinnlos oder heuchlerisch be-
zeichnet. Soll also heute nicht mehr gelten, was gestern fiir unumst68-
lich ausgegeben wurde und wofiir man, um es sich anzueignen, ja
schlieBlich auch etwas investiert hat?

Andere spiiren, dall immer mehr Menschen vom eigenen Verhalten
abweichen; sie merken, daf3 sie alleine stehen mit ihrem Handeln und
ihren Ansichten, Wertschitzungen, Urteilen und Idealen; in der Offent-
lichkeit ist ihre Sicht nicht mehr anerkannt.

Beide Male wird eine Diskrepanz erfahren. Im ersten Fall ist sie mehr
lebensgeschichtlich akzentuiert; im zweiten Fall mehr sozial, bei der
Wahrnehmung dessen, was andere — vielleicht gar von uns hochge-
schitzte Personen — gelten lassen.

An solchen Diskrepanzen leiden viele; tibrigens nicht bloB3 unter den
Alteren und Gereifteren, sondern — nicht zu vergessen — auch und bis-
weilen sogar heftiger unter den Jiingeren. Eine Skizze> mag diese Dis-
krepanz verdeutlichen:

2 Die Beziige zwischen den drei GréBen sind etwas vereinfacht dargestellt, um die Frage-
stellung deutlicher hervortreten zu lassen. Natiirlich treffen die kirchlichen Mafstébe fiir
moralisches Verhalten, die in der Vergangenheit Geltung besaflen, nicht nur als ein unse-
rer iiblichen Lebenswelt fremdes Gegentiber auf uns, sondern sind als ein Faktor unter an-
deren auch in die gegenwirtige Gestalt von Gesellschaft eingegangen; sicherlich aber
haben ,,wir* si¢ internalisiert. Diese Verbindungslinien sind in der Skizze weggelassen
worden.



Christliche Moral und moderne Gesellschaft 15

Kirchliche und humane leben in einer Gesell-

Maf@stibe fiir morali- . .
? i P ? schaft, in der abwei-
sches Verhalten, Ideale, ~ - Wir T~ . "
Einstellungen, Uberzeu __.», heutigen ~ chende MabBstibe fir
gen, & ™ moralisches  Verhalten
gungen, die in der Ver- Menschen ..
. praktiziert werden bzw.
gangenheit Geltung be-
gelten.
sallen.

Zunichst seien aber zwei einseitige Losungen vorgestellt.

Die eine Losung: Orientierung an der kirchlichen Tradition

Nicht wenige Christen fordern, dal man zu den iiberkommenen Nor-
men und Idealen zuriickkehren miisse. Sie seien Ausdruck der von Gott
gewollten sittlichen Ordnung, die von der Kirche zwei Jahrtausende
lang unverdndert bezeugt wurde und die es auch heute ohne Verkiirzung
zu bewahren gelte. Um den Verfall der Moralitdt aufzuhalten, miisse
man sich auf die bleibenden Grundsdtze fur das sittliche Leben zuriick-
besinnen und an ihnen ohne alles Deuteln festhalten. Oft fehlt nicht der
polemisch gemeinte Hinweis, die Wahrheit konne weder veralten noch
verjihren.

Schwierigkeiten ergeben sich aber, wenn Probleme auftauchen, die in
der Tradition tiberhaupt nicht vorkamen. Dazu nur drei Beispiele aus
der jiingeren Vergangenheit: Ist es ethisch zu rechtfertigen, dafl der
Staat zu seiner Verteidigung atomare Waffen einsetzt? Darf sich ein ge-
sunder Mensch ein Organ entnehmen lassen, damit es einem Kranken
eingepflanzt werden kann? Ist es unsittlich, menschliches Leben aufler-
halb des Mutterleibes, also in der schlagzeilentrdachtigen Retorte, zu zeu-
gen?

Aber fiir die angedeutete Sichtweise sind dies nur Fragen der Anwen-
dung: Als neu wird blof3 die Situation angesehen, auf die hin die festste-
henden Prinzipien angewendet werden miifiten. Die Normen selber wer-
den weiterhin als etwas Unverdnderliches angesehen; Verdnderungen
betrifen nicht den ,, Kern* der Sache, sondern nur Umstidnde und indivi-
duelle Ausprigung der Menschen. So beantworteten z. B. manche Theo-
logen die Frage nach dem Atomkrieg mit der traditionellen Lehre vom
»gerechten Krieg”; durch die Atomwaffen habe sich ndmlich nicht das
»Wesen“ des Krieges gedndert, sondern lediglich die ,,Umstinde", unter
denen er stattfinde; demnach konne auch der atomare Verteidigungs-
krieg sittlich erlaubt sein.



Konrad Hilpert 16

Die Auffassung von der Ungeschichtlichkeit der sittlichen Normen
scheint sich auf die Heilige Schrift stiitzen zu konnen: Mahnt nicht der
Verfasser des 2. Timotheusbriefes, das Wort zu verkiinden, ,,sei es gele-
gen oder ungelegen” (4,2)? Und warnt nicht Paulus im 12. Kapitel des
Romerbriefes: ,,Gleicht euch nicht dieser Welt an!* (v.2)?

DaB das sittliche Handeln der Glaubigen wie der Glaube insgesamt
»auf Traditionen angewiesen“? sei, ist das berechtigte Anliegen dieser
Sichtweise. Denn auch von der Mitte des Glaubens, der in Jesus Chri-
stus ergangenen Offenbarung Gottes, wissen wir nie unmittelbar, son-
dern nur vermittelt durch andere, die es wieder von anderen haben usw.
Weder in der Ausfaltung des Glaubens an Jesus Christus noch in der
Moral, die auf seine Verkiindigung und auf seine Taten Bezug nimmt,
kann man irgendwo ganz neu anfangen.

Aber folgt daraus schon, daB3 die iiberkommenen kirchlichen Maf-
stabe fiir moralisches Verhalten ohne weiteres und unverdndert in den
heute vorkommenden Handlungssituationen ihre Giiltigkeit behalten?
Auch moralische Normen haben - was niemand bestreitet - ihre Bedin-
gungen und zeitgebundenen Voraussetzungen. Ein bekanntes Beispiel
dafiir ist das Zinsverbot: Wihrend fiir Kirchenviter und Mittelaiter das
Zins-Nehmen - unter Berufung auf das Alte und Neue Testament sowie
auf die Natur des Geldes als einer unfruchtbaren Sache - als streng ver-
boten galt, wie noch 1745 eine pépstliche Bulle ausdriicklich bestitigte,
finden sich seit der friithen Neuzeit - also seit der Ablosung der Natural-
wirtschaft durch das Geld- und Kreditwesen — Lockerungen; zunéchst
wurden Ausnahmen zugestanden fiir das Zins-Nehmen; im 19. Jahrhun-
dert aber wurde die moralische Zuldssigkeit eines (allerdings maGvollen)
Zinses dann auch offiziell anerkannt.

Fine dhnliche Abhingigkeit sittlicher Normen von zeit- und gesell-
schaftsgebundenen Gegebenheiten 148t sich sogar fiir das biblische To-
tungsverbot aufzeigen. In der archaischen Fassung von Ex 21,12ff galt
lediglich das Erschlagen eines freien israelitischen Vollbiirgers mit Fa-
milie, Vermdgen, Vieh und Grundbesitz* als todeswiirdiges Verbrechen,
wihrend fiir die Totung sozial niedriger Stehender, wie Frauen und
Sklaven, weniger drastische Strafen vorgesehen waren; Gen 9,6 wurde
das BlutvergieBen an Menschen allgemein unter Todesstrafe gestellt;
die Schriftpropheten deuteten dann auch 6konomische Ausbeutung,
rechtliche Benachteiligung und gesellschaftliche Unterdriickung als

3 So der Titel eines Aufsatzes von W. Oelmiiller, in: Theologie der Gegenwart 20 (1977)
103-109.
¢ Nach H. Schiingel-Straumann, Der Dekalog — Gottes Gebote?, Stuttgart 1973, 43.



Christliche Moral und moderne Gesellschaft 17

Spielarten des unerlaubten Totens (z. B. Mi 3,3). Das Verbot wurde also
im Laufe der Zeit ausgeweitet (auf groBere Personenkreise), neu ange-
wendet (auf andere Tatbestdnde) und vertiefend reflektiert (EinschluB
auch der entsprechenden Haltung und der Lkleinen“ Vorbereitungsta-
ten). Diese Entwicklung setzte sich fort in Jesu Gleichsetzung der ag-
gressiven Einstellung zum Bruder mit dem Téten in der Bergpredigt (Mt
5,21f). Das Tétungsverbot wurde demnach trotz seiner Riickfiihrung
auf Jahwe nicht als starre Norm angesehen, sondern als etwas, das offen
ist, neue Einsichten und Entwicklungen zu beriicksichtigen, ja, als etwas
Interpretationsbediirftiges®.

Das starre Festhalten an iiberkommenen, unverdnderlichen Normen
verfiihrt dazu, die Problematik zu schnell zu vereinfachen: Viele Men-
schen — eventuell sogar Christen — verhalten sich offensichtlich anders,
als es die iiberkommenen Normen verlangen. Wer die traditionellen Ge-
bote fiir unverindert giiltig halt, kann nur entweder alle, die nicht diesen
Normen gemiB handeln, fiir unverniinftig erkldren, weil sie dem Richti-
gen und Bewihrten die Anerkennung versagen; oderer muf} sie schuldig
sprechen, weil sie dem als richtig Erkannten den Gehorsam verweigern.
Das erste miiBte bewiesen werden; das zweite ist theologisch problema-
tisch, weil die Tat des Anders-Handelnden doch auch aus Einsicht und
Verantwortung gesetzt sein kann, die man nicht ohne weiteres bestreiten
darf. Und wenn die Mehrzahl der anderen ebenso handelt, kann man
zwar einen kollektiven Abfall anprangern; aber es wire iiberheblich,
jede in groBerem AusmaB auftretende Abweichung von einem traditio-
nellen MaBstab ohne weiteres als Siinde und Abfall zu qualifizieren. Die
Verurteilung derer, die sich anders verhalten, hitte iiberdies eine Ab-
schirmung gegen sie zur Folge; das Gesprich wiirde nur mit Gleichge-
sinnten gesucht, diente also vor allem der Selbstbehauptung und Bestiti-
gung dessen, was man ohnehin schon fiir richtig halt. Ich denke, daB
dies hdufiger geschieht — gerade auch zwischen den Generationen in
einer Familie, aber auch in Pfarrgemeinden und auf iibergeordneten
kirchlichen Ebenen.

Dazu kommt: Kein Mensch steht isoliert fiir sich; jeder ist mit vielen
anderen verbunden. Zu den Weisen dieser Verbundenheit gehdren aber
auch Uberzeugungen, Geltungen, also auch moralische Normen. Der
einzelne kann sich dem ,Anders“-Denken gar nicht beliebig entziehen.
Auch wer gegen eine iiberlieferte Norm verstoBt, moéchte damit nicht au-
tomatisch auf Normen iiberhaupt verzichten. Verstofe gegen das Uber-

5 Vgl. hierzu ausfiithrlicher N. Lohfink, Die Zehn Gebote ohne den Berg Sinai, in: ders., Bi-
belauslegung im Wandel. Ein Exeget ortet seine Wissenschaft, Frankfurt 1967, 129-157.



Konrad Hilpert 18

kommene sind nicht immer gleich Beliebigkeit und Willkiir. Vielleicht
sucht er neue, weil er die alten bei anderen als nicht mehr {iberzeugend
erfahrt? Es darf schon grundsitzlich nicht einfach unterstellt werden,
hinter jedem Verhalten, das gegen iiberkommene Normen und Uberzeu-
gungen verstoBt, stecke Egoismus, Bequemlichkeit oder Widerspruchs-
geist. Solches wird zweifellos haufig im Spiele sein. Aber spielt nicht bei
vielen Protesten junger Leute auch die Sehnsucht nach Echtheit und
nach Wahrhaftigkeit, das Verlangen nach Gemeinschaft, der Wille zur
Verantwortung und die Suche nach dem Nicht-Verzweckten eine wich-
tige Rolle?

Die andere Losung:
Orientierung an Uberzeugungen und Verhalten der Mehrheit

Es gibt nun einen zweiten, entgegengesetzten Losungsweg. Dieser zweite
Losungsweg der im ersten Abschnitt vorgestellten Spannung erachtet
dasjenige fiir verbindlich, was heute bei den meisten iiblich ist, was die
Mehrheit derer, auf deren Urteil man etwas gibt, fiir richtig ansieht.
Man beruft sich dabei auf die Verhaltensweisen der Umwelt, auf die in
den Medien verbreiteten Standards, auf Umfragen und Statistiken. Die
tiberkommene Moral wird nur soweit als giiltig anerkannt, als sie mit
dem faktischen Durchschnittsverhalten iibereinstimmt. Man hilt also
das fiir gut, was der Ansicht der Mehrheit entspricht.

Dabei werden traditionelle Uberzeugungen, Ideale und Normen
leicht als veraltet abgetan, oftmals mit der Begriindung, der ,,Mensch
von heute” konne das und jenes nicht mehr, und folglich diirfe man es
ihm nicht abverlangen. Die Verben ,,abschaffen, ,,verindern“ und ,,sich
von etwas befreien” kommen in solchen Argumentationen hiufig vor.

Auf diese Weise wurde in den vergangenen Jahrzehnten wohl nir-
gendwo so hiufig argumentiert wie auf dem Gebiet der Sexualitit; 6f-
fentlich stark beachtet wurden die Reporte iiber das Geschlechtsleben
von Masters & Johnson, Kinsey, Giese, Hite, Ralf und anderen; dariiber
hinaus findet sich dieser Argumentationstyp in zahlreichen Aufkli-
rungsbiichern.

Der ,,Stern* brachte z. B. 1978 die Ergebnisse einer Allensbach-Um-
frage tiber die Einstellungen von 16- bis 22jihrigen zu Sexualitiit, Ehe
und Familie®. Dem ersten Teil dieses Berichts, der etwa drei Textseiten
umfafit, gehen funf doppelseitige Fotos mit statistischen Einzelergebnis-
sen voran. Auf einer dieser Doppelseiten ist ein Paar beim Liebesakt am

6., Der Stern“, Nr. 23 vom 1. 6. 1978.



Christliche Moral und moderne Gesellschaft 19

Strand zu sehen; dazu liest man das statistische Ergebnis auf die Inter-
viewfrage: ,Halten Sie...intime Beziehungen (zwischen Mann und
Frau) fiir notwendig zu IThrem eigenen Lebensgliick oder kénnten Sie
darauf verzichten?“ 84% der befragten Minner und 65% der Frauen
antworteten mit ,,notwendig®, 8% der Manner und 21 % der Frauen mit
kann verzichten*, der Rest mit ,unentschieden“. Fett gedruckt steht
nun iiber diesen Daten folgendes: ,,Sex gehort fiir die jungen Deutschen
zum Leben wie Flippern und ins Kino gehen. Sex bedeutet ihnen Gliick.
Nur jeder 12. Jung-Mann verzichtet auf dieses Gliick.“ Sicherlich kann
man diese Sitze als eine journalistisch ausgeschmiickte Kommentierung
des in den Zahlen zum Ausdruck kommenden Trends deuten; aber der
Fettdruck, der Verzicht auf jede Differenzierung (immerhin antworteten
z.B. 35% der Frauen nicht mit ,,notwendig®), die verallgemeinernde For-
mulierung ,,die jungen Deutschen® bzw. , der Jung-Mann* sowie die fo-
tografische Umgebung diirften bei den meisten Lesern etwas anderes in-
sinuieren, namlich: ,Weil Sex nun einmal zum Leben gehore, sei es
unbedenklich (oder bloB natiirlich), wenn junge Leute intime Beziehun-
gen aufnehmen; und dies unabhingig davon, ob und inwieweit diese in
partnerschaftliche Liebe und Verantwortung eingebunden sind.“ Dieser
normative Unterton wird durch die Wortwahl noch unterstrichen, indem
die in den Fragen erkundete Sache, ndmlich ,intime [geschlechtliche]
Beziehungen®, zu ,Sex* vergrobert wird; ferner durch die Gleichstel-
lung von Sex mit Flippern und Kinogang; und endlich durch die zwei-
malige Nennung von ,,Gliick“ (die Fragen der Interviewer sprachen hin-
gegen von ,Lebensgliick®). Der nachfolgende Bericht macht dann mit
Hilfe salopper Formulierungen aus dem von der Meinungsforschung
konstatierten Wandel einen positiv bewerteten. So wird die gréBere Hoch-
schitzung der Institution Ehe zu Anfang der 60er Jahre als ,,eine Art se-
xuellen Biedermeierdenkens® bezeichnet; Apo-Generation und Oswald
Kolles Aufklirungsserien hitten ,,den Muff unter den deutschen Bett-
decken* ,geliiftet” u. 4. m. Das zugrunde gelegte, aber unausgesprochene
Denkmuster des Fortschritts zum Besseren wird beildufig noch dadurch
verstirkt, daB die entsprechenden Daten mit ,,nicht mehr*, ,,nur noch*,
»Zuvor noch® in dieses Schema eingefiigt werden.

Auch in ganz anderen Lebensbereichen begegnet diese Mentalitét. Sie
ist auch keineswegs ein Privileg der jiingeren Generationen; man denke
an die Selbstverstindlichkeit und das Verbreitetsein von Delikten wie
Schwarzarbeit, Versicherungsbetrug, Steuerhinterziehung, Beschadigung
offentlichen Eigentums. Viele Entschuldigungen von Verbrechen wih-
rend der NS-Zeit laufen ebenfalls darauf hinaus, dal damals eben die
meisten so gedacht haben und daB man sich nur so verhalten habe, wie



Konrad Hilpert 20

es die Offentlichkeit, die maBgeblichen Gruppen und die Machthaben-
den erwarteten.

In der Theologie ist dieser Denktyp in Reinkultur kaum zu finden; ge-
wisse Versuche sind lediglich im Rahmen der radikalen Situationsethik
unternommen worden. Das schlieBt aber nicht aus, dal im kirchlichen
Bereich bisweilen dhnlich argumentiert wird, besonders in Fragen der
Erziehung und bei der Auseinandersetzung zwischen den kirchlichen
Gruppen.

Dieser Losungsweg scheint plausibel: Einerseits sind auch die morali-
schen Normen und Ideale in der Geschichte einem Wandel unterwor-
fen; andererseits kann kein Mensch sich mit seinen Uberzeugungen ein-
fach auflerhalb dessen stellen, was in der Gesellschaft gilt, in der er lebt.
Dartiber hinaus sieht es sogar so aus, als ob sich diese Weise des Vorge-
hens auch auf biblische Rechtfertigungen stiitzen kénnte: Auch Jesus ist
bisweilen kritisch mit einzelnen Bestimmungen des mosaischen Gesetzes
umgegangen, etwa indem er mit seinen Jiingern am Sabbat Ahren abrif3
(Mk 2,23ff), Kranke heilte (Mk 3,1ffparr; Lk 13,10ff; 14, 1ff), die
Reinheitsvorschriften kritisierte (Mk 7, 15), Umgang mit religiés Deklas-
sierten pflegte (z. B. Lk 7,35ff; 19,1 ff) und mit all dem die Pharisder als
die Anwilte der religiosen Tradition gegen sich aufbrachte.

Aber auch dieser zweite Losungsweg erweist sich als fragwiirdig. Er
verkennt zunichst, daBl die modernen Behauptungen vom Typ: ,,Der
heutige Mensch kann dieses oder jenes nicht mehr*, nicht vom Himmel
fallen, sondern durch geschichtlich und gesellschaftlich vorgegebene Er-
fahrungsmuster mitbedingt sind. Auch wo man das herkdmmlich Ver-
pflichtende iiber Bord wirft, kann man ihm verhaftet bleiben - indem
man sich verpflichtet weil}, den tradierten MafBistiben entgegen handeln
zu miissen. Es ist naiv zu meinen, dall man zu irgendeinem Zeitpunkt
mit der moralischen Orientierung voraussetzungs-, das meint hier: tradi-
tionslos, gleichsam von vorn anfangen kénne; es ist toricht zu unterstel-
len, daBB Veridnderungen im Bereich der sittlichen Uberzeugungen und
Handlungen automatisch Fortschritt bedeuten.

Der scheinbar progressive Standpunkt iibersieht auch, daB es trotz al-
ler Gepragtheit jedes einzelnen durch die Gesellschaft doch wieder die
einzelnen sind, die die Geschichte gestalten und die Gesellschaft in Be-
wegung halten. Anders gesagt: Was eine Gesellschaft bzw. was die mei-
sten in einer Gesellschaft fiir erstrebenswert, fiir erlaubt bzw. verboten
erachten, liegt gar nicht so starr fest, sondern ist im Fluf3; einzelne und
Gruppen konnen darauf in einem gewissen Umfang Einflu nehmen;
derjenige, der immer nur das fiir richtig hilt, was die Mehrheit (,man*)
fiir erlaubt bzw. erstrebenswert ansieht, verschenkt genau diese Moglich-



Christliche Moral und moderne Gesellschaft 21

keit. — Nicht Miindigkeit, sondern AngepaBtheit ist das Ergebnis einer
solchen Haltung. Woher sollte der einzelne auch ein Kriterium oder
{iberhaupt einen AnlaB haben, sich gegen die Meinung der Umwelt zu
stellen, Kritik zu iiben oder u. U. Widerstand zu leisten? Im Hinblick auf
die Aufgaben, die sowohl ein demokratischer Staat wie eine sich als
., Volk Gottes“ verstehende Kirche dem einzelnen stellen, darf man be-
zweifeln, ob diese anpasserische Mentalitat wiinschenswert ist.

Der Weg des Dialogs nach dem II. Vatikanischen Konzil

Beide Wege stellen keine akzeptablen Losungen dar. Sie heben die
Spannung zwischen dem Uberkommenen, der gesellschaftlichen Gegen-
wart und dem einzelnen auf, indem sie einen der beiden Pole durchstrei-
chen, ihn in seinem Eigenwert miBachten.

Wir brauchen also eine differenziertere Verhiltnisbestimmung zwi-
schen christlicher bzw. kirchlicher Tradition und den Erfahrungen, die
Menschen und Christen heute machen. Hierzu hat das 11. Vatikanische
Konzil wichtige AnstdBe gegeben, indem es die kirchliche Praxis auf be-
stimmte Aufgaben verpflichtet hat; die wichtigsten seien in folgenden
vier Punkten zusammengefalt:

1. Theologie und Kirche diirfen nichr Selbstzweck sein, sondern haben
den Menschen, die in der Gegenwart und in unseren Gesellschaften leben,
zu dienen. Programmatisch kommt das schon im ersten Satz der Pasto-
ralkonstitution zum Ausdruck: , Freude und Hoffnung, Trauer und
Angst der Menschen von heute...sind auch Freude und Hoffnung,
Trauer und Angst der Jiinger Christi.” In Nr. 4 desselben Dokuments
sieht sich die Kirche deshalb verpflichtet, ,,die Welt, in der wir leben,
ihre Erwartungen, Bestrebungen und ihren oft dramatischen Charakter
zu erfassen und zu verstehen®. Dazu gehort die Wahrnehmung des , tief-
gehenden Wandels der Lebensbedingungen®, von dem gesagt wird, er
konne fir das religiése und sittliche Leben nicht gleichgiiltig sein. Die
Ambivalenz des Fortschritts wird zwar gesehen, aber nirgendwo der da-
mit verbundene religiose und sittliche Wandel einseitig und pauschal
verurteilt. Die Notwendigkeit einer Erneuerung wird deshalb mehrfach
betont?.

2. Die zentrale GroBe, von der her diese Veridnderungen gedeutet wer-
den und an der sich Moraltheologie wie kirchliches Handeln zu orientie-

7 Die Ubersetzung folgt der deutschen Ausgabe der Konzilstexte in: Kleines Konzilskom-
pendium, hrsg. von K. Rahner, H. Vorgrimler, Freiburg 1966. Der Text von ,,Gaudium et
Spes“ findet sich ebd., 449-552.

8 7.B. ,,Gaudium et Spes*, Nr. 43, 44, auch 21.



Konrad Hilpert 22

ren haben, ist die Person Jesu Christi. Das Konzil betont dies im Hin-
blick auf die Moraltheologie besonders®. Zur Deutung gibt der Text
zwei Hinweise: Zum einen soll sich die Moraltheologie mehr als bisher
auf den Boden der Bibel stellen - natiirlich ist nicht gemeint, daB} die
Moraltheologie nur mit der Bibel auskommen soll, sondern da$3 die Be-
grindung auf kirchliche Traditionen allein nicht ausreicht; sie muB
noch einmal riickgebunden werden an das Alte und Neue Testament.
Zum anderen wird das christliche Leben als ,,Berufung in Christus® ver-
standen. Jesus Christus gilt in seiner Verkiindigung, in seiner gelebten
Zuwendung zu den Menschen, in seinem Leiden und Sterben als das
schlechthinnige Beispiel christlicher Existenz. - Diese Mahnung zeigt!®,
daB das Konzil dieses Anliegen in der traditionellen Moraltheologie
nicht geniigend beriicksichtigt sah. Die Moraltheologie, wie das Konzil
sie erstrebte, darf infolgedessen weder ein System von Gesetzen fiir alle
moglichen Lebenssituationen sein noch ein Verzeichnis von Siinden,
sondern sie hat die positiven Ziele aufzuzeigen und Hilfen zu geben, wie
diese Ziele verwirklicht werden konnen. Einladen, begleiten, helfen, ver-
s6hnen sind ihre primiren Aufgaben — nicht richten, verurteilen und
kontrollieren'!.

3. Inhaltlich wird die sittliche Aufgabe des Christen mit der Formel
umschrieben: ,,in Liebe Frucht bringen fiir das Leben der Welt“!2. Die
Moraltheologie mul3 dazu beitragen, daB die Christen ,,das Leben der
Welt“, das Wohl der anderen als Aufgabe des christlichen Tuns vor Au-
gen haben - in Ehe und Familie, in den kulturellen Einrichtungen, im
sozialen und wirtschaftlichen Leben, im Staat und in der internationalen
Politik (so die im 2. Teil von ,,Gaudium et Spes*“ behandelten zwischen-
menschlichen Ordnungen). Fir die Erfiilllung der sittlichen Forderung
geniigt es also weder, dal3 der einzelne fiir sich allein an seiner eigenen
Vervollkommnung arbeitet, noch, daB sich einzelne, die gleichgesinnt
sind, als Gemeinde, als Verband oder als Gruppe zusammenschlieBen
und das iibrige Geschehen in der Gesellschaft und in der Welt sich

° Dekret iiber die Priesterausbildung ,, Optatam totius* (deutscher Text in: Kleines Konzils-
kompendium (Anm. 7), 293-310), Nr. 16.

19 So iibereinstimmend die Kommentare; z. B. J. Neuner, Einleitung und Kommentar zum
. Dekret iiber die Ausbildung des Priesters, in: LThK, Ergdnzungsband II, 309-345, hier:
345; J. Fuchs, Moral und Moraltheologie nach dem Konzil, Freiburg 1967, 11-21; J. G.
Ziegler, Die Moraltheologie, in: Bilanz der Theologie im 20. Jahrhundert 111, hrsg. von H.
Vorgrimler, R. Vander Guchl, Freiburg 1970, 316-360, hier: 348-356; F. Furger, Zur Be-
griindung eines christlichen Ethos — Forschungstendenzen in der katholischen Moraltheologie,
in: Theologische Berichte IV, Ziirich 1974, 11-87, hier: 16f.

"' Vgl. auch ,, Gaudium et Spes*, Nr. 3.

'2 Dekrel ,,Optatam totius®* (Anm. 9), Nr. 16.



Christliche Moral und moderne Gesellschaft 23

selbst iiberlassen — sei es nun gleichgiiltig, verdammend oder auch resi-
gnierend. Christen und christliche Gemeinschaften diirfen keine errati-
schen Blocke in einer im iibrigen vollig anders gearteten Welt sein, son-
dern miissen als ,, Sauerteig”!3 und ,, Ferment*“'* in alle Bereiche der Ge-
sellschaft hineinwirken.

4. Als Weg zur fruchtbaren Auseinandersetzung des christlichen Glau-
bens mit dem Selbstverstindnis, den Fragen und den Problemen der mo-
dernen Gesellschaft empfiehlt das Konzil mehrfach den ,, Dialog“'®. Er
ist allen aufgetragen, Bischofen, Priestern, Ordensleuten und ausdriick-
lich auch den Laien'®. Dabei wird auch mit schwierigen Fragen gerech-
net, fiir die eine konkrete Losung nicht schon fertig bereit liegt, und
auch mit der Méglichkeit, daB Christen ,,bei (besser: trotz) gleicher Ge-
wissenhaftigkeit in der gleichen Frage zu einem anderen (deutlicher: un-
terschiedlichen) Urteil kommen*'”.

Das 11. Vatikanische Konzil hat also die Moraltheologie nachdriick-
lich darauf verpflichtet, beide Seiten ernstzunehmen: sowohl die auf Je-
sus Christus zuriickfithrende Tradition als auch das Selbstverstdndnis
des Menschen in der heutigen Gesellschaft einschlieBlich seiner Fragen,
seiner Note und Lebensbedingungen. Es sah, dal3 die Ubereinstimmung
zwischen beiden GroBen nicht automatisch gegeben und auch nicht so
leicht herstellbar ist, wie es friiher vielleicht moglich war. Die kirchliche
Tradition hat keine fertigen Losungen bereit fiir die Fragen, die sich in
unserer gesellschaftlichen Gegenwart stellen. Die Tradition und die
Handlungsprobleme der Menschen in der Gegenwart miissen erst in ei-
nem mithsamen VermittlungsprozeB miteinander in Beziehung gebracht
werden. Dieser VermittlungsprozeB soll - so will es das II. Vatikanum —
dialogisch zustande kommen.

,Dialog“ meint ein Gesprich iiber etwas zwischen mehreren Teilneh-
mern, bei dem nicht nur eine Seite sich zu Wort bringt, sondern ein
wechselseitiger Austausch stattfindet; der Rede darf also eine Gegen-
rede, der Frage eine Antwort und wieder eine Frage folgen. Ziel ist,
nach Maéglichkeit einen gemeinsamen Standpunkt zu finden. Die Wege
dazu sind Argumente und Uberzeugungen, nicht aber Zwang, Gewalt,
Betrug und Ubertdlpelung. Der Dialog wiirde durch Gewalt zerstort; er

13 Gaudium et Spes”, Nr. 40.

14 Gaudium et Spes*, Nr. 44.

15 Gaudium et Spes*, Nr. 3, (21), 33, 40, 43, 92.Vgl. auch Nr. 40-45 im gesamten.

16 Gaudium et Spes”, Nr. 43; vgl. das gesamte Dekret iiber das Laienapostolat »Apostoli-
cam actuositatem* (deutscher Text in: Kleines Konzilskompendium (Anm. 7), 339-421).

17 Gaudium et Spes*, Nr. 43; vgl. auch das Okumenismus-Dekret ,, Unitatis redintegratio”
(deutscher Text in: Kleines Konzilskompendium (Anm. 7), 229-250), Nr. 23.



Konrad Hilpert 24

briche ab, wenn einer der Beteiligten seine Uberzengungen einfach fal-
len lieBe. Dialog muf} auch nicht das arithmetische Mittel der daran be-
teiligten Uberzeugungen zum Ergebnis haben. Dialog heiBt vielmehr,
sich den Argumenten der anderen Seite auszusetzen. Das Ernstnehmen
des anderen kann auch heilen, ihm Widerstand zu leisten. Die einzige
Vorbedingung eines Dialogs ist die, daB die Beteiligten dafiir offen sind,
vom anderen zu lernen.

Fiir unsere Fragestellung bedeutet das, daf3 alle Situationen, in denen
wir gegenwirtig Lebenden frei handeln konnen, den Uberzeugungen,
Idealen und Normen der Tradition ,,ausgesetzt“!8, in ihrem Licht gese-
hen werden; und es bedeutet umgekehrt, da3 die Tradition von diesen
heutigen Fakten und Problemen her sich befragen 14B8t. Kirchliche,
christliche Tradition und gegenwirtige Gesellschaft sind von der jeweils
anderen Seite her zu befragen. Schematisch dargestellt muB3 die moral-
theologische Argumentation demnach folgende Stufen durchschreiten:

- Sie hat zundchst festzustellen: Was ist das Problem? Wo stellt es
sich, und was sind seine Ursachen? Welche Méglichkeiten sind damit
gegeben? Was bewegt die betroffenen Menschen hierbei; welche Wiin-
sche, Hoffnungen oder Angste sind damit verkniipft?

— Als zweites ist zu fragen: Was gibt es an ,relevanten Uberlieferun-
gen“!® hierzu? In welchen Kontexten wurden diese formuliert und wei-
terentwickelt? Welche guten oder schlechten Erfahrungen mit Mensch,
Gemeinschaft, Zeit und Natur stecken in ihnen? Inwiefern halfen diese
Orientierungen Menschen damals, besser zu handeln und sinnvoller zu
leben? Welche Moglichkeiten ergeben sich daraus fiir heute? Und wo
liegen von daher Gefidhrdungen in den neuen Handlungsspielriumen?

— SchlieBllich ist drittens die Fragerichtung umzukehren: Welche Ver-
dnderungen lassen sich in den Voraussetzungen und im Verstindnis
eines Problems gegeniiber frither feststellen? Inwieweit kénnen wir das
heutige Problem in der damaligen Fragestellung iiberhaupt wiedererken-
nen? Wo miissen historisch gewordene Verhiltnisse, Meinungen und
Handlungsmuster als freiheitsbeschneidend oder ungerecht entdeckt
und aufgebrochen werden?

In dieser wechselseitigen Beleuchtung und Interpretation iiberkom-
mener Verbindlichkeiten und heutiger Handlungsprobleme kann aufge-

'# Vgl. P. Ricoeur, Philosophische und theologische Hermeneutik, in: P. Ricoeur, E. Jingel,
Metapher. Zur Hermeneutik religioser Sprache, Miinchen 1974, 24-45, hier 33.

1 Diesen treffenden Ausdruck iibernehme ich von E. Feifel, Kommunikative Theologie.
Riickfragen aus den , Erfahrungen mit dem Bufisakrament* an die theologische Ausbildung,
in: Erfahrungen mit dem Bufisakrament, I1: Theologische Beitrige zu Einzelfragen, hrsg.
von K. Baumgartner, Miinchen 1979, 475-495, hier: 484.



Christliche Moral und moderne Gesellschaft 25

hen, wie eine aktuelle Fragestellung besser — weil umfassender - zu ver-
stehen ist, und es kann deutlich werden, zu welchem Handeln oder zu
welcher Haltung man konkret verpflichtet ist.

Dabei wird es mitunter zu ,,Briichen* in unseren gegenwiértigen Sicht-
weisen kommen: Was bedeutet z.B. die christlich-traditionelle Einstel-
lung zur Sozialpflichtigkeit des Eigentums, zu Reichtum, zu Armut und
Askese in einer Gesellschaft, die ununterbrochen zum schrankenlosen
Konsumieren auffordert? Es ist allerdings auch moglich, dal die Tradi-
tion korrigiert werden muB: So ist es z.B. fiir die seit Augustinus tra-
dierte Lehre von den Ehezwecken auf dem I1. Vatikanum selbst der Fall
gewesen.

Veranschaulichung am Problem der Zeugung
auBBerhalb des Mutterleibes

Der vorgestellte Losungsweg sei nun wenigstens andeutungsweise an-
hand einer neuartigen Fragestellung, der sog. Zeugung ,,in vitro®, au3er-
halb des Mutterleibes, illustriert.

1. Die Problembeschreibung mufl zunichst prazisiert werden: Geht es
— wie meist gemeint — um die extrakorporale (im Laboratorium) Be-
fruchtung einer Eizelle mit Sperma des Ehemannes und die Wiederein-
pflanzung des befruchteten Eies in die Mutter? Oder handelt es sich
um Sperma eines fremden Spenders aus einer sog. Samenbank? Wird
der Embryo der genetischen Mutter oder einer anderen Frau iibertra-
gen?

Bei den Wiinschen, Hoffnungen und Angsten, die im Zusammenhang
dieses Problems eine Rolle spielen konnen, diirfte an erster Stelle der
Wunsch nach einem eigenen Kind angesichts leidvoll erlebter Kinderlo-
sigkeit im Spiel sein. Doch lassen sich auch andere Beweggriinde den-
ken: z.B. die Verbesserung des Erbguts; das Schicksal oder aber der
Waunsch, sein Leben ohne Partner zu gestalten und dennoch nicht auf
ein eigenes Kind verzichten zu miissen; die Angst vor den Lasten einer
Schwangerschaft. Auf seiten der Forscher fachlicher Ehrgeiz; auf seiten
weiterer Beteiligter 6konomische Interessen u.a.m.

2. Was 148t sich zu dieser Fragestellung an relevanter Uberlieferung
namhaft machen? Hier ist vor allem die Wiirde der menschlichen Person
samt der daraus folgenden Unverfiigbarkeit zu bedenken. Ferner ist zu
beachten, daB alle wissenschaftlichen und technischen Bemiihungen auf
das Ziel, Freiheit und Subjektsein (und zwar in einem ganzheitlichen,
die Beziehungsfihigkeit einschlieBenden Sinn) zu mehren, verpflichtet



Konrad Hilpert 26

sind. Zu erinnern ist aber auch daran, daB der Mensch fehlbar ist und
daB er neue Handlungsméglichkeiten nicht nur zu positiven Zielen nut-
zen kann, sondern auch dazu, sich Vorteile auf Kosten anderer zu ver-
schaffen oder Gewalt auszuiiben. Das Recht, neues Leben beginnen zu
lassen und aufzuziehen, sowie die Gerechtigkeit hinsichtlich des Ver-
héltnisses zwischen individuellem Anspruch und dem von der Gemein-
schaft zu leistenden Aufwand sind weitere Gesichtspunkte. Von Bedeu-
tung ist sicherlich auch, daB die christliche Tradition die Zeugung neuen
Lebens nie als bloB3 biologischen Akt sehen, sondern in ganzheitliche
Liebe und soziale Partnerschaft eingebunden wissen wollte. SchlieBlich
gehoren im engeren Sinne zu den relevanten Uberlieferungen auch noch
die Stellungnahmen Pius’ XII. zur kiinstlichen Befruchtung aus den Jah-
ren 1949 und 1958, deren Erfahrungs- und Verstindnisbasis und damit
theologische Begriindung zu erarbeiten wiire.

Die Maoglichkeit ist zu sehen, einen in der Natur vorkommenden De-
fekt zu kompensieren und dadurch Leid zu beseitigen. Dies 14Bt sich
durchaus auf der Linie des Schopfungs- und Heilungsauftrags des Men-
schen sehen und beispielsweise als wissenschaftsethische Herausforde-
rung begreifen; aber es verlangt konsequenterweise auch das MaBneh-
men an anderen zentralen Gehalten des Schopfungs- und Erldsungs-
glaubens. Von dorther werden auch spezifische Bedrohungen sichtbar,
die mit der Zeugung in vitro gegeben sind; sie liegen vor allem in der ex-
perimentellen Vorlaufphase des bisher nur vereinzelt gegliickten Verfah-
rens; in der Moglichkeit bzw. Versuchung, mit menschlichem Leben zu
experimentieren; in den erheblichen Maéglichkeiten des MiBbrauchs
und des Irrtums (z. B. Verwechslung von Sperma oder von Embryonen);
in den vielleicht gar nicht absehbaren, weil erst langfristigen sozialpsy-
chologischen Auswirkungen; moglicherweise auch in den Belastungen
fiir die Allgemeinheit, die hochqualifiziertes Personal und die Mittel be-
reitstellen miifite.

3. Im Dialog mit der Tradition ist die Neuheit des Problems im Ver-
gleich zu bereits thematisierten Problemstellungen, aber auch zu utopi-
schen Angsten (etwa der Vorstellung eines Homunkulus) zu ermitteln
und in seinen spezifischen Chancen zu wiirdigen. Es ist auch zu fragen,
ob die traditionelle kirchliche Ablehnung der kiinstlichen Befruchtung
allein wegen des kiinstlichen Eingreifens in den natiirlichen Zeugungs-
ablauf nicht auf einem fraglichen Begriff von ,,Natur* aufbaut; wird in
dieser Sicht der einzelne Geschlechtsakt nicht eindimensional funktio-
nalisiert und gegeniiber der Ehe (als dem entscheidenden sittlichen Ge-
sichtspunkt, den der Akt ausdriickt und verdichtet) punktualisiert? Es
kann sogar gefragt werden, ob nicht die hohe Bewertung der ehelichen



Christliche Moral und moderne Gesellschaft 27

Fruchtbarkeit, die die iltere wie die jiingere Tradition vertritt, sogar den
Weg der (freilich: homologen) Zeugung auBBerhalb des Mutterleibs als
duBerste Moglichkeit geradezu erfordern kdnnte?.

Das Ergebnis dieser Uberlegungen wiirde kaum auf eine vorbehalt-
lose Bejahung hinauslaufen?'. Die Erlaubtheit wire an bestimmte Krite-
rien gebunden und damit eine eingegrenzte; sie wiirde gleichermaBen
die Moglichkeit beinhalten, dal Zeugung in vitro ein sittlich erlaubter
Weg sein kann, wie auch der anderen, daf3 diese Praxis — weil bestimmte
Bedingungen nicht oder noch nicht gegeben sind — streng verboten ist.
Denkbare Kriterien wiiren u.a.: die ungeteilte Ubernahme der Verant-
wortung, d.h. die Bereitschaft, das Kind auf jeden Fall anzunehmen,
also auch, wenn es zu einer MiBlbildung kommt; das positiv erklirte und
einvernehmliche Verlangen beider Ehepartner; die Gewidhr von seiten
der Arzte und anderer Beteiligter, daB mit auf diese Weise gewonnenen
Embryonen weder experimentiert noch manipuliert wird; eventuell auch
die Zumutbarkeit an die Allgemeinheit, die Personen und Mittel zur
Verfligung stellen muf3. -

Ist aber mit einem derartigen dialogischen Losungsweg nicht der Will-
kiir und der Beliebigkeit Tiir und Tor gedéffnet? Ich méchte dies vernei-
nen. Und zwar aus zwei Griinden:

Zunichst inhaltlich: Der skizzierte Losungsweg kntipft an die christli-
che Uberlieferung an: an das Ethos, das in der Gemeinde lebt und aner-
kannt ist. Dieses Ethos wird grundsitzlich einbezogen. Der Losungsweg
setzt voraus, dafl das gelebte Ethos der Gemeinde uns etwas zu sagen
hat, uns beispielsweise auf neue Gesichtspunkte aufmerksam machen
kann; uns mahnt, dal uns bewuBt bleibt, wie abhiingig, verletz-

20 Selbstverstdndlich ist mit den skizzierten und am Beispiel der extrakorporalen Zeugung
illustrierten Fragerichtungen die ethische Argumentation zu diesem Thema noch nicht ans
Ende gekommen oder geniigend strukturiert. Hierzu bedarf es einer ausgearbeiteten Me-
thodologie, die aber an dieser Stelle nicht entwickelt werden kann. Wohl aber ist die Rich-
tung angedeutet, in der eine solche entfaltet werden kann. Als materielle Hermeneutik
nimmt sie auf Tradition Bezug, ohne bibel- oder lehramtspositionistisch zu sein, und sie
nimmt andererseits neue Problemstellungen und Handlungsméglichkeiten in ihrer Eigen-
art zur Kenntnis, ohne sie einfach dem subjektiven Ermessen zu iiberlassen.

' Vgl. auch erste moraltheologische Stellungnahmen von R. Egenter, Biotechnik und
Menschwerdung. Wie urteilt die kirchliche Moralverkiindigung, in: Herder-Korresp. 32
(1978) 459-462; J. Griindel, Zeugung in der Retorte — unsittlich?, in: StdZ 196 (1978)
675-682; F. Bockle, Biotechnik und Menschenwiirde. Uber die sittliche Bewertung extrakor-
poraler Befruchtung, in: Die Neue Ordnung 33 (1979) 356-362; A. Elsisser, Menschliches
aus der Retorte, in: Herder-Korresp. 36 (1982) 293 297. Hilfreich sind auch: R. Bork, Das
Retortenbaby. Anmerkungen aus juristischer Sicht, in: Die Neue Ordnung 33 (1979)
197-202; O. Hoffe, Sittlich-politische Diskurse. Philosophische Grundlagen — Politische Ethik
— Biomedizinische Ethik, Frankfurt 1981, 219-246.



Konrad Hilpert 28

lich und unanfechtbar Menschen sein kdénnen. — Den anderen An-
haltspunkt, der Beliebigkeit verhindern kann, bildet die Kirche als Ge-
meinschaft derer, die an Jesus Christus glauben??. Sie ist ~ im Sinne des
I1. Vatikanums - der Ort, an dem dieser Dialog gefiihrt wird und an dem
die sittlichen Einsichten und Forderungen, zu denen er fiihrt, Anerken-
nung finden miissen. Sie vermittelt im Idealfall die christliche Tradition
so, dal} diese zu einem Handeln anstiftet, das auf Jesus Christus bezo-
gen ist und als sinnvoll erfahren wird. Diese kirchliche Anerkennung be-
schriankt sich nicht auf die Anerkennung durch das kirchliche Lehramt;
hier sind auch all die kleineren und gréBBeren Gruppen gefragt, in denen
um Ubereinstimmung in Wertiiberzeugungen und Normierungsfragen
gerungen wird, in denen Vorschldge gemacht und auch erprobt werden
dirfen und anschlieBend dariiber reflektiert wird, in denen eigenes Ver-
halten kritisch befragt und korrigiert werden kann. Diese Gruppen be-
nétigen Spielraum, damit die Fragen, Uberzeugungen und Ansichten
der einzelnen in ein wirkliches Gespriach miteinander kommen kénnen.
Dartiber hinaus miissen die Ergebnisse solcher Bemithungen in das Ge-
sprich mit anderen Gruppen einflieBen; schlieBlich miissen sie auch
iiberall dort zu Gehor und in die Argumentation eingebracht werden
kénnen, wo auf umfassenderen kirchlichen Ebenen dariiber beraten
wird, was das Evangelium heute von uns fordert.

Das II. Vatikanum hat der Moraltheologie die Aufgabe gestellt, die
christliche Tradition und die gegenwartige geschichtlich-gesellschaftli-
che Situation mit ihren Mdoglichkeiten, Bedingungen und Grenzen glei-
chermaBlen ernst zu nehmen und auf dem Weg dialogischer Verstindi-
gung eine Verbindung zwischen beiden GréBen herzustellen. Die heu-
tige Moraltheologie darf sich weder einfach mit der Wiederholung des-
sen, was gestern gegolten hat, begniigen noch ihre Tradition einfach iiber
Bord werfen, nur weil die Lebensverhiltnisse sich gegeniiber frither ge-
andert haben. Sie muB} vielmehr an den ProzeB der Uberlieferung an-
kniipfen und ihn kreativim Hinblick auf heutige Erfordernisse weiterfiih-
ren. Sie weil} sich dabei zuriickgebunden an die Gemeinde der Glauben-
den und das in ihr lebende und praktizierte Ethos. Sie braucht bei die-
sem Tun weder dngstlich den Blick in die Tradition zu scheuen noch
denjenigen in die Zukunft. Sie darf bei ihrem Bemiihen vielmehr auf die
Hoffnung setzen, dal3 der christlichen Gemeinde das ,,Bleiben im Gei-
ste“ (Joh 14,16f. 26) zugesagt ist.

22 Zur neutestamentlichen Grundlegung dieses Gedankens vgl.u.a. H. Schiirmann, Die Ge-
meinde des Neuen Bundes als der Quellort des sittlichen Erkennens nach Paulus, in: Catho-
lica 26 (1972) 15-37.





