Zum personlichen Lebensstil des Priesters 41

Leben erahnbar wird, das Gott fiir uns alle gemeint hat. Das ist euer
Dienst an den anderen Menschen. Ihr lehrt sie durch euer Leben, was
Gott mit uns allen vorhat. Ihr lebt etwas von jener Reich-Gottes-Utopie,
die frither von allen Christen in den jungen Gemeinden verstanden
wurde, die aber heute - nach einer langen Geschichte der MittelmiBig-
keit, der ErmiBigung des Evangeliums - einigen religiésen Virtuosen re-
serviert wurde. Thr lehrt die Menschen, daB3 der, der auf Gott setzt, das
Leben nicht verachtet, obwohl ihr die Gliicksgiiter dieser Welt (die Ehe,
die Macht, den Besitz, die Se3haftigkeit) relativiert. Sie sind nicht das
Letzte. Das Letzte, das Innerste, das Wichtigste in unserem Leben, so
sagt euer wortloses Leben, bleibt das dunkle und selige Geheimnis, das
wir Gott nennen, den wir heute schon als Leben schlechthin erahnen
und erfahren und der uns treibt, daf} seine Absicht fiir immer mehr Men-
schen rund um uns herum nicht vergessen wird, sondern vorankommt.

Es ist iberfliissig zu sagen, daf} euch dieser prophetische Dienst, Gott
selbst als Seligkeit in Erinnerung zu halten und mitzuwirken, daf3 Gottes
Reich jetzt schon sichtbar im Kommen bleibt, euch nicht vollkommener,
nicht besser, nicht frommer macht als Christen mit einer anderen Beru-
fung. Es ist nur so, daBl eben in Gottes Welt verschiedene Charismen
sind.

Charisma, das hei3t Gnade, das ist Gottes Charme. Ihr seid also Got-
tes charmante Art, durch eure ungewdhnliche Art, mit den gottgegebe-
nen Urkriften eures Lebens, eures Herzens, eures Leibes umzugehen,
ihn selbst als die Seligkeit aller Menschen in Erinnerung zu halten und
Spuren von dieser Seligkeit um euch herum zum Leben zu bringen.

Zum personlichen Lebensstil des Priesters

Christsein in der Welt von heute

Hans Schaller, Basel

Das priesterliche Dasein ist vielseitig bedroht. Menschen, die in diesem
Berufe stehen, nehmen teil an allen Gefahren und Anfechtungen, die fiir
die heutige Zeit und das menschliche Verstindnis typisch sind. Die
einen stohnen unter der schier iibermenschlich gewordenen Arbeitslast,



Hans Schaller 42

die sie nicht vermindern und mit der sie auch weder spirituell noch
menschlich umgehen konnen. Andere merken, wie der lebendige
Glaube, der fiir sie lange Zeit Stiitze und Zentrum war, sich wandelt,
vielleicht sogar verfliichtigt oder gar aufhért, einen festen und prigen-
den Platz zu haben. ,,Man verliert den Glauben nicht“, so sagt Georges
Bernanos, ,.er hort nur auf, dem Leben Form zu geben. Wieder andere
leiden darunter, dafB} sie sich in ihrer Arbeit ausgeniitzt und in ihren
menschlichen Anspriichen beschnitten vorkommen.

Die Anfechtungen sind verschieden. Einige wollen wir herausgreifen
und sie in ihren Griinden zu verstehen suchen; sowohl in ihren mensch-
lichen wie in ihren spirituellen.

Uberanstrengt

Es ist eine durchgehende Auffassung des I1. Vatikanischen Konzils, das
Priestertum als Dienst zu verstehen. Die Mitarbeit am Reiche Gottes,
wie immer sie aussieht, als Dienst am armen Bruder, als Organisieren
und Verwalten, ist nur eine abgewandelte Aktualisierung des Wortes
Pauli: ,,Wir sind nicht Herren eures Glaubens, sondern Diener eurer
Freude.” (2 Kor 1,24)

Dieser Dienst hat — nach den MaBstiben der ,,Welt” — nicht zuerst et-
was sehr Erfiillendes und ist keine besonders ehrenvolle Sache. Er soll
einen auch nicht vor allem selbst verwirklichen, er dient vielmehr der
Verwirklichung des Reiches Gottes.

Eben: Es sind niedrige Dienste. Paulus muB} sich die Hiande dreckig
machen mit vielen unrentablen, beinahe entehrenden Beschiftigungen;
er bezeichnet sich deshalb, nicht in frommer Ubertreibung, sondern in
realistischer Selbsteinschitzung, als ,,Sklave Christi“: ,,Ich habe mich
zum Sklaven aller gemacht, um mdglichst viele zu gewinnen.*
(1 Kor 9,19) Es ist ein Dienst, fiir den er sich bis zum Entleeren seiner
letzten Krifte abschindet und beinahe kaputt macht!.

Wie ist ein solches Ideal im heutigen Kontext eines Pfarrhauses und
einer Pfarrei zu leben? Was ist ein evangeliumsgemiBer Einsatz? Wel-
ches sind im Sinne Jesu Christi begriindete Forderungen, denen man
sich stellen und die man annehmen soll? Was ist im Priester-Beruf blo-
Ber Schein, was begriindete Verantwortung, was selbstverschuldete
Uberforderung?

! Ich beziehe mich im folgenden auf gedankliche Ansitze des Buches von Gisbert Gres-
hake, Priester sein, Freiburg 1982.



Zum persénlichen Lebensstil des Priesters 43

Dahingestellt, ob das Bild vom gestreBten Priester eine Ausnahme
oder eine weitverbreitete Realitiit ist, ich mdchte einmal davon ausge-
hen. Der Priester ist heute, sofern ihm an den Gldubigen liegt und er sie
liebt, ein gefragter Mensch. Er schindet sich mit viel Plackerei und
Kleinkram ab: sein Leben ist randvoll von Verabredungen, Telefonaten,
Sitzungen und Vorbereitungen. Es gleicht einem vollgestopften Koffer,
der aus den Nihten zu platzen droht.

Wir sollten dieses Problem einer solchen moglichen oder tatsédchli-
chen Uberforderung nicht zu leicht nehmen, sollten nicht zu schnell mit
Sachzwingen als Erklarung zur Hand sein und das Problem auf sich be-
ruhen lassen. Denn das UbermaB an Arbeit, subjektiv gesehen die MaB-
losigkeit der Anforderungen, kann tief an die Substanz des Lebens grei-
fen. Das Beladensein mit Aufgaben jenseits verantwortbarer Grenzen
kann selbst zur groBen Sinnkrise des Lebens und des Berufes werden.
Wo es einem, eingetaucht in ein Zuviel an Anforderungen, nicht mehr
gegeben ist, gelassen und vertrauend in der Arbeit zu stehen und den
Uberblick zu wahren; wo die Arbeit einen wie eine Fessel umgibt, die
den Atem abschniirt; wo man die Geister der Betriebsamkeit, die man
vielleicht sogar selbst einmal rief, nicht mehr los wird; da ist ein Alarm-
zeichen und eine ernste Anfrage an den Menschen und seinen Dienst ge-
geben. Das Zuviel kann den Geschmack an allem rauben. Wo der
Schreibtisch zu voll mit Papieren ist, da tut man - erfahrungsgeméB -
meist nichts. Vertrauen in sich selbst, eine Voraussetzung fiir iiberlegtes
pastorales Tun, kann durch ein UbermaB an Arbeit geldahmt, wenn nicht
gar ausgeldscht werden.

Was ist zu tun? Ich méchte keine detaillierte Analyse der Griinde ver-
suchen. Das iiberstiege Absicht und Kompetenz. Ich will auch nicht
nach Schuldigen fahnden, die jemanden in eine solche Situation ge-
bracht haben konnten. Vielmehr ist eine spirituelle Selbstbesinnung an-
gebracht. Wie gehen wir geistlich, d.h. gldubig, mit dieser Gefahr oder
Tatsache einer Selbstiiberforderung um? Wir fragen, ganz konkret und
fromm: Wie wiirde Jesus in einer solchen, einmal als typisch vorausge-
setzten Situation gehandelt haben? Wir fragen nach seiner Weise, sich
gegeniiber dem Ansturm der Menschen mit all ihren Néten zu behaup-
ten.

Die Gelassenheit des Hoffenden

Jesus machte in der Verkiindigung seiner frohen und befreienden Bot-
schaft nicht den Eindruck eines Uberanstrengten, eines verzweifelt Ar-
beitenden, der irgendein Ziel auf Biegen oder Brechen erreichen wollte.



Hans Schaller 44

Er kannte zwar auch die Miidigkeit, ruhte sich deshalb auch aus; er
kannte aber nicht die standige Hetze. Das Reich, das er zu bringen be-
auftragt war, kommt weder durch Ubereinsatz seiner Person und seiner
Jinger noch durch das Rattern irgendeiner institutionellen Maschinerie.
Er selbst bringt es, gelassen und gefaBt, im Vertrauen auf seinen Vater,
der ihn das Nétige tun 146t, wenn die Stunde da ist.

Wer deshalb die Sorge um dieses selbe Reich Gottes teilen will, sollte
an der Person Jesu MalBl nehmen und sein eigenes Leben aus dem glei-
chen Geiste heraus gestalten. Er wird dem Kommen dieses Reiches da-
durch am besten dienen, daB3 er es auf keine Weise, weder in Gedanken
noch in Werken, erzwingen will; daB3 er es geschehen 148t, in groBer Ge-
duld und Gelassenheit, die — unnétig zu sagen — weit entfernt ist von Be-
quemlichkeit oder gar Faulheit.

Denn iber allem priesterlichen Tun steht eine beruhigende und trost-
liche VerheiBBung, diejenige einer bleibenden Frucht. Mag das, was bei
unserem Treiben und Tun herausschaut, kaum zu sehen und zu fassen
oder durch Statistiken festzuhalten sein, es ist dennoch da. Denn der
Gott, dem wir in dieser Arbeit dienen, hat gewi viele Namen, z.B.
Liebe, Quelle, Feuer, Licht. Nur einer ist — nach einem Wort von Martin
Buber - nicht sein Name: , Erfolg“. Deshalb ist auch unserer Arbeit
nicht ein meBbarer Erfolg versprochen, sondern eine bleibende Frucht.
Sie ist nicht meBbar, aber dennoch, nach dem Wort im Johannesevange-
lium (15,16), bleibend. Sie wichst auch dort noch weiter, wo sie unse-
rem Blick und erst recht der statistischen Neugierde lingst entzogen ist.
Der Einsatz, in reiner Absicht und mit engagiertem Herzen getan, ist
nicht vergeblich. Er wird etwas hervorbringen, dessen Ausmal wir mit
unserem Blick gar nicht abzuschitzen vermogen.

Das ist eine VerheiBBung, an die zu glauben nicht immer leicht ist; vor
allem in Zeiten, wo wir am Sinn unseres Tuns vielleicht selbst zu zwei-
feln beginnen, wo viel Einsatz schlecht verdankt, wo Gutgemeintes ver-
dreht und mif3verstanden wird. Es kann uns in solchen Zeiten der Ein-
druck plagen, alles Predigen sei mehr ein Verkiinden in den Wind als
reale Bekehrung. Aber wer weifl denn, wohin der Wind unser Wort trigt
und wo es, fern von uns und unserem Wissen, auf guten Boden fillt und
Frucht zu tragen beginnt?

Das Reich Gottes ist nicht zu ,,machen®. Die Weise, wie es durch un-
ser Verkiindigen weiterwichst, ist nur begrenzt zu tiberblicken. Wir sol-
len uns deshalb auch nicht tibermiBig darum sorgen; sollen, wenn wir
die Hand an den Pflug gelegt haben, nicht zuriickschauen (Lk 9,62). Wir
sollen unbeirrt wirken, solange es noch Tag ist. Das ist unser Auftrag.
Und wenn wir am Abend unsere Pflicht getan haben, dann wissen wir



Zum persénlichen Lebensstil des Priesters 45

uns als unniitze Knechte, die sich nichts Besonderes einzubilden brau-
chen; die aber begriindete Hoffnung haben diirfen, fiir wenige niitzlich
gewesen zu sein (Lk 17,10).

Wir brauchen uns nicht um alles zu kiilmmern, was mit unserer Arbeit
zusammenhédngt und mit ihr geschieht. Das Ausgestreute wird wachsen,
und es ist dem Herrn der Ernte {iberlassen, wie vielfiltige Frucht daraus
entstehen wird. Wir diirfen deshalb, bei vollem Einsatz unserer Krifte,
vom Vertrauen jenes Sdmanns beseelt sein, der nach getaner Pflicht des
Sédens sich hinlegt und schlift, und ,,es wird Nacht und es wird Tag; der
Samen keimt und wichst, und der Mann wei nicht wie. Die Erde bringt
von selbst ihre Frucht, zuerst den Halm, dann die Ahre, dann das volle
Korn in der Ahre. Sobald aber die Frucht reif ist, legt er die Sichel an,
denn die Zeit der Ernte ist da* (Mk 4,26-29).

Das Gleichnis ist keine Einladung zur Bequemlichkeit. Das versteht
sich von selbst. Es weist mehr auf eine geistliche Verpflichtung hin, zu
unserem eigenen Tun und Wirken eine innere Freiheit und Distanz zu
gewinnen. Vor allem ein Vertrauen, das uns einerseits dahin engagiert,
die Sache, durchaus ernst zu nehmen, weil es um das Reich Gottes geht;
andererseits uns selber aber nicht allzu wichtig, weil wir nur Knechte
und Diener sind.

Die Freude des Vertrauenden

Jesus gewinnt im betenden Achtgeben auf das, was sein Gott und Vater
in der jeweiligen Stunde von ihm will, eine groBe Freiheit zu seinem
Tun. Er 148t sich von der Flut der Anfragen und Menschen nicht hinrei-
Ben, bewahrt auch inmitten der schier unlésbaren Probleme seiner Zeit
das Vertrauen; er weil}, daBl der Vater ihm das zeigen wird, was er als
das Notwendige tun muB3. Im Gebet, in dem alle, besonders die groen
Schritte gepriift und vorbereitet werden, findet er das, worauf es jeweils
ankommt.

Weil seine Entschliisse nicht bloB iiberlegt, sondern auch durchbetet
sind, kann Jesus sich ganz und ohne Einschrinkung der partikuliren
Aufgabe widmen. Er kann auch vieles auslassen, ohne Angst und Be-
denken. Er weil} sich in seinen eigenen physischen und psychischen
Grenzen bejaht.

Uberdeutlich kommt dies in der Zachiusstelle zum Ausdruck: Ganz
Jericho lief zusammen, um Jesus zu horen und seine Machttaten zu er-
fahren! Und was tut er? Statt sich auf alle einzulassen, bleibt er bei ei-
nem einzigen stehen, bei Zachius: ,,Heute muf} ich in deinem Haus zu
Gast sein.“ (Lk 19,5)



Hans Schaller 46

Jesus weiBl um das eine Notwendige, um den einzelnen Menschen, zu
dem er jetzt geht und der ihn braucht. Viele muf3 er deshalb enttduschen,
an Hunderten vorbeigehen, damit an einem Ort, stellvertretend fiir alle,
etwas von der Hoffnung sichtbar wird, die er in die Welt bringt: ,,Heute
ist diesem Haus das Heil geschenkt worden, weil auch dieser Mann ein
Sohn Abrahams ist.“ (Lk 19,9)

Das Wissen Jesu, daB er das Reich, das er angekiindigt, auch nur mit
und innerhalb seiner Grenzen bringen kann, ist fiir uns eine Anfrage:
Wo liegen die Wurzeln unserer Uberforderung? Was steht denn dahin-
ter?

Wir konnten bei dieser Uberpriifung auf ein Vorurteil stoBen, das all
unser gewiB gutgemeintes Handeln beeinfluB3t, uns innerlich aber scha-
det und die Freiheit mindert. Es ist sogar eine sublime Art von Unglau-
ben. Schauen wir zu!

Wir meinen - so kommt es doch vor —, unsere Arbeit fiir das Reich
Gottes folge vollig anderen Gesetzen als ein weltlicher Beruf. Wir sind
leicht versucht, sie, weil sie fiir Gott und die Menschen getan wird, abso-
lutzusetzen; wir machen sie dabei zu einem Gétzen, der uns erneut ver-
sklavt. Wir meinen, da wir in so hohen Diensten stehen, uns bis Uber die
eigenen Krifte hinaus fordern lassen zu diirfen, merken dabei erst spit
oder zu spit, wie solche libermenschliche Anstrengung die psychischen
Ressourcen aufzehrt. Das innere Vertrauen und die Gelassenheit
schwinden.

Diese Art, sich um das Reich Gottes zu sorgen, unterscheidet sich
denn auch kaum mehr von der Sorge um das Essen und Trinken, die im
Evangelium als typisch fiir die Heiden hingestellt wird.

Sollten wir nicht sicher sein — wer ist es schon ganz? —, ob wir in dem,
was wir an Arbeit tibernehmen, im Abwigen der pastoralen Pflicht nicht
doch den Schlichen der eigenen Bequemlichkeit erliegen, dann gibt es
eine einfache Kontrollfrage. Wir sollten sie uns stellen. Sie ist ein hilfrei-
ches Kriterium, das uns innerlich versichern kann: Unsere Arbeit muf}
sich am MaB und am Wachstum der inneren Freude ausweisen.

Diese Freude ist nach Paulus eine Frucht des Wirkens und auch ein
Indiz fiir das Gefiihrtsein im Heiligen Geist. An ihr kdnnen wir ablesen,
ob wir mit unserer pastoralen Gangart richtig eingespurt sind. Sie ist ein
MaBstab dafiir, ob wir stimmig und in Frieden das in unseren Grenzen
Mogliche tun, was Gott will.

Allgemeiner gesagt: Die Freude - die wahrnehmbare und nicht die
erst spiter hineininterpretierte — ist immer eine Ankiinderin, dal3 ein
Stiick Leben gelungen ist; auch glaubiges und vertrauendes Leben. Sie
spricht von gewonnenem Boden, von gefundenem Terrain. An ihr kann



Zum personlichen Lebensstil des Priesters 47

einer wahrnehmen, ob das Leben in ihm sich mehrt, ob es befreit wird,
ob er selber heller und transparenter in seinem Wesen wird. Sie sagt, ob
einer den Weg, der fiir ihn bestimmt ist, wirklich geht.

Damit ist uns ein Mafistab gegeben, an dem wir die eigene Verantwor-
tung hinterfragen und auch geistlich kontrollieren konnen. Sind wir in
dem, was wir tun, zunehmend von dieser Freude, von Frieden und
Selbstvertrauen erfiillt, dann kénnen wir sicher sein, da unser Nein zu
Angeboten und Einladungen nicht ein billiges Abschiitteln von Verant-
wortung ist. Der Halt, den wir gegeniiber der eigenen pastoralen Phanta-
sie setzen, ist nicht grundsitzliche Weigerung, weiterzumachen und zu
wachsen; er ist nur Ausdruck einer tieferen Verantwortung, sowohl der
Arbeit wie uns selber gegeniiber.

Im Beachten des Mafes wie der eigenen Grenzen verantworten wir
unseren Einsatz besser als in dem leichten und hin und wieder gar
leichtfertigen Uberfordernlassen der eigenen Kriifte.

Dann aber geschieht auch qualitativ mehr fiir das Reich Gottes. Ein
in jeder Beziehung gesunder, aber nicht fauler Hase tut fiir einen sol-
chen, ja gerade auch fiir einen solchen Einsatz mehr als ein kranker
Lowe. Vielleicht ein paar Sitzungen weniger, dafiir etwas mehr sichtbare
Gelassenheit und Hoffnung. Dann wird etwas sichtbar von der Freund-
lichkeit Gottes, welche die Frucht von Tod und Auferstehung Jesu ist.

Das alles ist aber kaum maglich bei stindig belasteten und {iberarbei-
teten Dienern Gottes. Es gibt auch im Dienste am Reich Gottes so etwas
wie eine ,kontraproduktive Selbstlosigkeit“?, eine Art von Totalhingabe,
bei der der Mensch spirituell sehr schnell austrocknet und auch im Be-
reich des Humanen nichts mehr empfingt. ,,Schau deshalb, daB du dich
ausruhen kannst — in Gott“, empfiehlt Madeleine Delbrél dem kleinen
Mboénch im ,,geistlichen Tagebuch“.

Gespalten

Eine zweite Schwierigkeit, die uns im priesterlichen Einsatz begegnet, ist
die gelebte Verbindung von Arbeit und Glaube. Wir spiiren schmerzlich,
wie schwierig, ja beinahe unmaoglich es ist, die beiden zentralen Bereiche
unseres Lebens so zu verbinden, daB uns dabei wohl ist. Die beiden Fi-
den von welthaftem Tun (das es in einem priesterlichen Leben in gro-
Bem Mafle auch gibt) und ausdriicklicher Frommigkeit laufen im Kon-
kreten vielfach auseinander. Wenn’s gut geht, nebeneinander! Die Ein-
heit von beiden jedenfalls scheint schwer zu finden zu sein. Zu verschie-

* Medard Kehl, Hoffnung des Gelassenen. Zum Dienst in einem kirchlichen Beruf, in: GuL
56 (1983) 60.



Hans Schaller 48

den, so der Eindruck unserer tiglichen Erfahrung, sind Gott und Welt;
zu zerstreuend und zentrifugal die Krifte, die im Lauf eines durch-
schnittlichen Tages auf uns wirken; zu spaltend schlieBlich all das, was
im eigenen kleinen Hirn und Herzen Platz haben sollte.

Das alles erschwert es, eine innere Einheit zu finden und aus ihr zu le-
ben.

Wie sich also dieser Schwierigkeit stellen? Wie sie ertragen? Und vor
allem: wie sich selbst helfen?

Die Antwort soll im Zuriickgehen auf spirituelle Wahrheiten gefun-
den werden, die helfen kénnen, die innere Zweigleisigkeit zu tiberwin-
den und das Leben tiefer in den Glauben zu integrieren.

Zu solchen Wahrheiten gehort ein Rat, genauer genommen, eine Ge-
betsweise, die Ignatius von Loyola empfiehlt. Es ist das Suchen und Fin-
den Gottes in allen Dingen. Was heilit das?

Negativ: Im Blick auf die Integration von Glauben und Leben geniigt
es nicht, im Alltag hin und wieder stille zu halten und sich auf Gott zu
besinnen. Einige StoBgebete sind wohl niitzlich, und wir sollten sie ver-
richten; aber sie schaffen diese Integration noch nicht. Fiir die gesuchte
Einheit braucht es mehr, als da3 wir gelegentlich tote Zeiten, mit denen
wir ohnehin nichts anzufangen wissen, mit einem frommen Gedanken
filllen. Es ist dies gewiB eine gute Ubung, die uns mit der Zeit helfen
kann, in der inneren Freiheit zu den alltiglich andringenden Dingen zu
wachsen.

Positiv jedoch geht es darum, die Arbeit und den Alltag selbst zum
Thema des Gebetes zu machen. Wir sollen nicht bloB im Alltag hin und
wieder beten, sondern versuchen, den Alltag selbst zu durchbeten. All
das, was uns begegnet, was uns drgert und freut. Diesen Alltag sollten
wir geistlich durchbuchstabieren, ihn fast neugierig auf das hin durchsu-
chen, was Gott uns durch ihn sagen méchte.

Denn die Dinge, die uns begegnen, sind ja nicht - nach einem
schrecklichen Wort eines Philosophen - ,stumm® (Spinoza). Sie tragen
vielmehr eine Botschaft, wenn auch oft sehr versteckt und verschliisselt.
In den vielen Problemen und Erlebnissen liegt ein gottlicher Sinn ver-
borgen. Die Welt, so abweisend und durcheinander wir sie erfahren, ist
nicht gottlos; und deshalb soll auch unser Gebet nicht weltlos sein.

Ignatius empfiehlt, was das Praktische dieses Gedankens betrifft, et-
was ganz Schlichtes: Wir sollten mittags und abends, etwa |5 Minuten
lang, Stunde um Stunde der verlebten Zeit durchgehen. Storen wir uns
nicht an dem etwas Pedantischen dieses Ratschlags! In der Sache han-
delt es sich um etwas sehr Wertvolles: Es ist eine Nachmeditation von
gelebter Zeit.



Zum personlichen Lebensstil des Priesters 49

Dabei sollten wir zuerst auf all das Positive achten, das sich in dieser
Zeit zutrigt. Es sind die kleinen sichtbaren Liebeserweise und Wohlta-
ten Gottes, die uns, wenn auch oft in versteckter Form, mitten im Alltag
dargereicht werden. Ein gelungenes Gesprich, der Mut, den wir bei ei-
nem Unternehmen innerlich plétzlich empfinden, ein unerwarteter Be-
such. Beten, so am Alltag orientiert, ist das Einsammeln all dessen, was
lebenswert ist und was unser Selbstvertrauen stérkt.

Es liegen — so die gottliche VerheiBung — immer genug kleine Brosa-
men auf dem Weg, die uns nihren konnen. Sie liegen vielleicht zwischen
viel Gestriipp und Disteln. Wir miissen genauer hinsehen und miissen
sie suchen; aber sie sind da. Vielleicht nicht im UberfluB, aber doch in
geniigendem MaBe, damit wir von ihnen leben kénnen; wenigstens fiir
den, der nicht blind, gedanken- und eben gebetslos iiber die eigenen
Wege dahintrampelt. Immer ist fiir den, der dankbar sein kann, genug
da; so daB3 wir, nach dem Rat eines 6stlichen Monches, den Tag nicht
schlieBen sollten, aber auch nicht zu schlielen brauchen, ohne Gott zu-
mindest fiir drei Dinge zu loben.

Solche betende Aufmerksamkeit soll uns dahin erziehen, im Gegen-
satz zu unseren negativen Tendenzen die lebenswerten Aspekte nicht zu
libersehen. Sie lehrt uns aber auch, uns mit den inneren Widerstinden
zu befassen, die sich im Laufe eines Tages ansammeln. Je nach meiner
Situation werden manche Dinge stindig wieder auftauchen. Es mag ein
Mitarbeiter sein, der mir stindig auf die Nerven geht, der mich schon
aufregt, wenn er das Zimmer betritt, an dem mich alles stort, sein Auf-
treten, sein Gang, seine Stimme. Wenn ich eine solche Beziehung — um
bei diesem Beispiel zu bleiben — in diese aufmerksame Nachmeditation
aufnehme, dann kann sich vieles klidren. Vielleicht erinnert er mich an
meine eigenen schwachen Stellen, wo ich mich selbst noch nicht ange-
nommen und bejaht habe, an Wunden und Krénkungen, die ich nur
mithsam hinuntergeschluckt und dann verdringt habe, die aber unter
der Oberfliche weiterschwiren? Was kann ich tun? Ich kann nicht vor
Gott weiterschimpfen, sondern stelle mich mit meinem eigenen Arger
vor Thn hin, damit Er mir zeigt, was in mir der Grund fiir meine Aggres-
sionen ist. Ein solches Gebet bringt Klarheit in meine Emotionen, 6ffnet
mich auf einer tieferen Ebene auf die Wirklichkeit hin. Durch die Ober-
fliche des storenden Verhaltens beginne ich vielleicht etwas vom Wesen
dieses Mitarbeiters zu verstehen und anzunehmen. Und vielleicht ge-
lingt es mir gar, daran zu glauben, daB} in ihm auch Christus ist und daf3
Christus in ihm Gestalt gewinnen méochte.

Das Beispiel kann zeigen, wie die Menschen und damit die ganze
Welt, werden sie ins Gebet hineingenommen, verwandelt werden kon-



Hans Schaller 50

nen. Die Welt ist selbst eine Chance, damit wir uns besser und tiefer
kennenlernen; sie hort dadurch auf, uns nur ein ldstiges Hindernis, An-
laB der Zerstreuung und Ablenkung zu sein. Wird diese unsere Welt
lange genug in das lichte und objektivierende Gesprich des Gebetes
hineingenommen, dann wird sie auch durchsichtig auf ihren gottlichen
Sinn hin, ja sie fiihrt selbst zu Gott.

,»Gott lenkt den Blick nicht vorzeitig von der Arbeit ab...im Gegenteil.
Er ist ja gerade in dieser Arbeit ertastbar. Nein, er l4Bt die Einzelheiten
unserer irdischen Ziele in seinem starken Licht nicht verblassen; denn
die Innigkeit unserer Vereinigung mit ihm héngt ja geradezu von der ge-
wissenhaften Vollendung ab, die wir dem kleinsten unserer Werke ge-
ben. Uben wir uns bis zur Sittigung in dieser grundlegenden Wahrheit,
bis sie uns ebenso vertraut ist, wie das ridumliche Sehen oder das Lesen
einer Schrift. Der lebendige Gott ist...nicht auBerhalb der greifbaren
Sphére.*?

GewiB} verlangt die Anwendung dieser Einsicht, daB Gott immer und
zu jeder Zeit in meiner Arbeit und in meinem Leben gegenwirtig ist,
eine tiefe spirituelle Erfahrung. Um dies im téglichen Leben, im Detail
sozusagen, anzuwenden und umsetzen zu kénnen, braucht es selbst ein
Leben aus groBer Tiefe. Denn die Erfahrung der Nidhe Gottes kann im
Vielerlei unseres Alltags zuriicktreten oder auch verblassen. Der Glaube,
wird er nicht gendhrt durch Zeiten ausdriicklichen Gebetes, kann ausge-
hohlt werden, schal werden wie das Salz, das dann weggeworfen wird.
Deshalb sind Zeiten des intensiven wie auch regelmiBig geiibten Gebe-
tes unabdingbar. Gerade Menschen, die in ihrem Einsatz fiir das Reich
Gottes weit nach aullen gehen, in die verschiedensten Titigkeiten und
Milieus hineingreifen, solche, die dadurch in exponierte Lagen geraten,
brauchen diese Verankerung ihres Lebens. Sie miissen sich nach innen
anbinden, um sich in den Schwankungen des duleren Lebens nicht zu
verlieren. Sie miissen weit nach innen gehen, sie miissen es lange bei
sich und bei Gott ausgehalten haben, um nach auB3en bestehen und fiir
die anderen hilfreich wirken zu konnen.

Verzweckt

Eine letzte Schwierigkeit mit unserem Dienst: das Gefiihl, gebraucht
und meistens auch ,,bloB gebraucht” zu werden. Wir leben, gewiBl sehr
auf duBeren Druck hin, das Leben in verzweckten Dimensionen. Wir
stopfen enorm viel in unsere Leistungen und Arbeit und werden sehr oft

* Teilhard de Chardin, zitiert aus Dietmar Mieth, Gotteserfahrung, Weltverantwortung,
Miinchen 1982, 33.



Zum personlichen Lebensstil des Priesters 51

auch bloB danach gefragt und beurteilt. Unsere Beziehungen folgen
weitgehend diesem Prinzip.

Da regt sich aber ein innerer Widerstand. Bei aller Bereitschaft zu hel-
fen und Gberall, wo Not ist, sich auch verbrauchen zu lassen, méchten
wir nicht bloB solche sein, die niitzlich sind und gebraucht werden. Wir
mochten nicht blofl nach unserer Arbeitskraft beurteilt und gewogen
werden. Wir verlangen sowohl fiir uns wie in der Offentlichkeit nach et-
was mehr, nach Achtung und Schitzung um unserer selbst willen.

Es ist dies ein legitimes Bediirfnis nach einem Mehrwert, der iiber un-
sere Arbeit und unseren priesterlichen Dienst hinausgeht: nach einem
zweckfreien Bejaht- und Anerkanntwerden. Wir brauchen eine Atmo-
sphire geistiger Zweckfreiheit, um innerlich Vertrauen gewinnen und at-
men zu kénnen. Wir brauchen Rdume, die von bloBer Nutzung befreit
sind, in die wir eintreten und in denen wir uns ausdriicken konnen;
Riume, die geschiitzt sind vor dem Zugriff bloBer Niitzlichkeit, in denen
Zeichen absichtsloser Liebe und Wohlwollens méglich sind.

Gerade dort, wo wir uns gegenseitig stiitzen und in der Arbeit ermuti-
gen, sollten wir dies mit solchen Gesten tun. Einfach ein Vorschlag: Wie
wir’s, wenn wir einander nicht blo3 aufsuchten, wenn es um Dienste
oder gar erst um LiickenbiiBerfunktionen geht; nicht erst, wenn wir eine
Aushilfe oder ein Auto brauchen? Wie wir’s, wenn wir uns bemiihten,
nicht bloB Vorbesprechungen zu organisieren, sondern auch hin und
wieder eine festliche Stunde; nicht bloBB Arbeitsessen, sondern auch ein-
mal ein Gastmahl?

Wir sollten nicht blo3 miteinander arbeiten und uns fiir das Reich
Gottes abmihen, sondern irgendwann auch miteinander spielen; und
wir’s nur das etwas anspruchslose, aber nicht geistlose Entspannungs-
spiel ,,Hase und Igel*.

Denn wir leben von der so verbrachten Zeit. Sie ist uns Nahrung -
mehr wahrscheinlich als gemeinsame Arbeitsstunden. Die Geschichte
von der Rose sagt es iiberdeutlich:

Wihrend seines Aufenthaltes in Paris kam der Dichter Rainer Ma-
ria Rilke tdglich an einer Bettlerin vorbei. Sie safl stumm und
scheinbar unbeteiligt an einer Gartenmauer. Hatte einer ein Geld-
stiick in ihre Hand gelegt, lieB sie die Miinze rasch in ihrer Mantel-
tasche verschwinden. Sie dankte fiir keine Gabe. Sie sah zu keinem
Geber auf. IThrem Schicksal ergeben, hockte sie an der Mauer - ein
lebendiges Bild des Bettelns.

Eines Tages bleibt Rilke mit seinem Freund bei der Bettlerin ste-
hen. Und er legt in die Hand der alten Frau - eine Rose. Da ge-
schieht etwas, was noch nie geschehen ist: Die Bettlerin sieht auf,



Hans Schaller 52

ergreift die Hand des Dichters, kiiit sie. Dann geht sie mit der
Rose davon.

Am néchsten Tag sa3 die Frau nicht auf ihrem gewohnten Platz.
So blieb es am zweiten und dritten Tag; so blieb es eine ganze Wo-
che lang.

Verwundert fragte der Freund den Dichter nach der beiingsti-
genden Wirkung der Gabe. Rilke sagte: ,,Man muf} ihrem Herzen
schenken, nicht ihrer Hand.“ — Auch eine andere Frage konnte
sein Freund nicht unterdriicken: wovon denn die Bettlerin all die
Tage gelebt habe, da niemand Geld in ihre Hand legte? Rilke ant-
wortete: ,,Von der Rose!* (Nach H. Frank)

Wovon also leben wir? Vom Zwecklosen! Genauer: von der Liebe, die
sich in unverzweckten Gesten am schonsten ausdriicken kann. Dort, wo
sie lebendig ist, als geschenkte wie empfangene, beginnt das Leben zu
blithen, werden Beziehungen stark und die Arbeit leicht.

Mul} es noch ausdriicklich gesagt werden? Das Zweck-loseste, von
dem wir am meisten leben konnen, ist das Gebet selbst. Es ist aber, ge-
rade in diesem Charakter, auch am meisten bedroht. Es dient, weil ja
dazu auch geeignet, sehr oft und schnell der Harmonisierung unserer
Psyche, ist Einiibung zum Stillewerden oder auch zum seelischen Auf-
tanken. Es dient, was gewil3 eine Berechtigung hat, nicht selten der di-
rekten Vorbereitung unserer Vortrige und Predigten.

Dem ist gewil3 nichts entgegenzuhalten! Im Gegenteil: Wenn wir nur
immer Durchbetetes predigen wiirden! Wer weil3 es nicht aus Erfah-
rung, dall das Gebet die Zeit ist, wo uns die besten und auch originell-
sten Gedanken kommen?

Aber die Gefahr, aus dem Beten ein Mittel zur Verbesserung unseres
Dienstes zu machen, ist groB, und sie hat auch verheerende Begleiter-
scheinungen: Wir konnen dabei ganz unfihig werden, einmal zwecklos,
liecbend und horend auf Gott aufmerksam zu sein. Einfach zu schwei-
gen! Ohne andere Nebenabsichten! Und wenn wir dies verlernen, wird
unser Glaube fad und leblos. Denn Schweigen ist nicht blo eine Sache
fiir psychologisch besonders Begabte. Es ist nicht bloB Aufgabe soge-
nannter Introvertierter. Es ist auch keine Marotte von Ménchen und
Nonnen, die sich die besondere Pflege ihrer Glaubensbeziehung leisten
konnen. Nein: Schweigen ist Quelle neuer Hoffnung. So steht es tiefsin-
nig im Werk des Thomas von Aquin: ,,Die Unfihigkeit zu schweigen ist
eine Tochter der Verzweiflung.“ Oder positiv mit einem Psalmwort ge-
sagt: ,,Zu Gott allein sei still, meine Seele, denn von ihm kommt mir
Hoffnung.“ (Ps 62,6)



Neues Selbstverstindnis vom Leben in den Geliibden 53

Fallen solche Momente ausdriicklichen Schweigens und Horens aus
unserem geistlichen Leben heraus, dann wird es selbst arm und krank.
Wir sollten es deshalb wieder lernen, Zeiten auszusparen, die nur dazu
da sind, uns innerlich beschenken und von Gott lieben zu lassen; Zeiten,
die wir vor Gott verbringen ohne eine Absicht als nur die, auf seinen
Willen einzuschwingen, ihm, unserem liebenden und doch so unbegreif-
lichen Gott, richtig zu antworten; uns ganz, in der Linge und Breite un-
seres Daseins, dieser letzten gottlichen Wirklichkeit auszusetzen.

Dieses unverzweckte Tun vor dem unverzweckbaren Gott ist das, was
Gebet in seinem Wesen ist. Es konnte uns helfen, Uberforderungen zu
sehen und zu iiberwinden; kénnte helfen, inmitten allen Ansturms von
Arbeit, wie auch bedrohlicher Verzweckung, ruhig und gelassen zu blei-
ben. Es konnte das Vertrauen in uns stirken, das sich néhrt aus der Be-
ziehung zu diesem heute mehr denn je schwer zu begreifenden Gott,
dem wir, inmitten unserer Arbeit, dennoch recht geben mochten. ,,Um-
sonst habt ihr’s empfangen, umsonst sollt ihr es weitergeben.* (Mt 10, 8)

Neues Selbstverstandnis
vom Leben in den Geliibden

Aus der Sicht einer Ordensschwester

Lea Ackermann, Rom

,,Wenn ich alt bin, gehe ich als Hausgeistlicher zu Schwestern; die wér-
men einem sogar den Spazierstock an.” So horte ich vor kurzem einen
Pfarrer sagen. Solche Spotteleien gibt es viele. Sie machen sich lustig
iiber die naive und iibertriebene Hilfsbereitschaft von Ordensfrauen
Priestern gegeniiber, ganz zu schweigen von den Formen serviler Dienst-
barkeit, wenn diese Priester etwa gar im Rang eines Bischofs stehen.

Zu sehr sollte sich der Geistliche aber nicht auf diese Haltung verlas-
sen. Vielleicht (hoffentlich) bestitigt sich sein Bild von Schwestern immer
weniger. Der heutige Mensch ist mit neuen Aufgaben und Auseinander-
setzungen konfrontiert. Die Welt und der Mensch wandeln sich, und da-
von ist die Ordensfrau nicht ausgeschlossen.





