
Zum persönlichen Lebensstil des Priesters 41 

Leben erahnbar wird, das Gott für uns alle gemeint hat. Das ist euer 
Dienst an den anderen Menschen. Ihr lehrt sie durch euer Leben, was 
Gott mit uns allen vorhat. Ihr lebt etwas von jener Reich-Gottes-Utopie, 
die früher von allen Christen in den jungen Gemeinden verstanden 
wurde, die aber heute - nach einer langen Geschichte der Mittelmäßig- 
keit, der Ermäßigung des Evangeliums - einigen religiösen Virtuosen re- 
serviert wurde. Ihr lehrt die Menschen, daß der, der auf Gott setzt, das 
Leben nicht verachtet, obwohl ihr die Glücksgüter dieser Welt (die Ehe, 
die Macht, den Besitz, die Seßhaftigkeit) relativiert. Sie sind nicht das 
Letzte. Das Letzte, das Innerste, das Wichtigste in unserem Leben, so 
sagt euer wortloses Leben, bleibt das dunkle und selige Geheimnis, das 
wir Gott nennen, den wir heute schon als Leben schlechthin erahnen 
und erfahren und der uns treibt, daß seine Absicht für immer mehr Men- 
schen rund um uns herum nicht vergessen wird, sondern vorankommt. 

Es ist überflüssig zu sagen, daß euch dieser prophetische Dienst, Gott 
selbst als Seligkeit in Erinnerung zu halten und mitzuwirken, daß Gottes 
Reich jetzt schon sichtbar im Kommen bleibt, euch nicht vollkommener, 
nicht besser, nicht frömmer macht als Christen mit einer anderen Beru- 
fung. Es ist nur so, daß eben in Gottes Welt verschiedene Charismen 
sind. 

Charisma, das heißt Gnade, das ist Gottes Charme. Ihr seid also Got- 
tes charmante Art, durch eure ungewöhnliche Art, mit den gottgegebe- 
nen Urkräften eures Lebens, eures Herzens, eures Leibes umzugehen, 
ihn selbst als die Seligkeit aller Menschen in Erinnerung zu halten und 
Spuren von dieser Seligkeit um euch herum zum Leben zu bringen. 

Zum persönlichen Lebensstil des Priesters 
Christsein in der Welt von heute 

Hans Schaller, Basel 

Das priesterliche Dasein ist vielseitig bedroht. Menschen, die in diesem 
Berufe stehen, nehmen teil an allen Gefahren und Anfechtungen, die für 
die heutige Zeit und das menschliche Verständnis typisch sind. Die 
einen stöhnen unter der schier übermenschlich gewordenen Arbeitslast, 



Hans Schaller 42 

die sie nicht vermindern und mit der sie auch weder spirituell noch 
menschlich umgehen können. Andere merken, wie der lebendige 
Glaube, der für sie lange Zeit Stütze und Zentrum war, sich wandelt, 
vielleicht sogar verflüchtigt oder gar aufhört, einen festen und prägen- 
den Platz zu haben. •Man verliert den Glauben nicht", so sagt Georges 
Bernanos, •er hört nur auf, dem Leben Form zu geben." Wieder andere 
leiden darunter, daß sie sich in ihrer Arbeit ausgenützt und in ihren 
menschlichen Ansprüchen beschnitten vorkommen. 

Die Anfechtungen sind verschieden. Einige wollen wir herausgreifen 
und sie in ihren Gründen zu verstehen suchen; sowohl in ihren mensch- 
lichen wie in ihren spirituellen. 

Überanstrengt 

Es ist eine durchgehende Auffassung des II. Vatikanischen Konzils, das 
Priestertum als Dienst zu verstehen. Die Mitarbeit am Reiche Gottes, 
wie immer sie aussieht, als Dienst am armen Bruder, als Organisieren 
und Verwalten, ist nur eine abgewandelte Aktualisierung des Wortes 
Pauli: •Wir sind nicht Herren eures Glaubens, sondern Diener eurer 
Freude." (2 Kor 1,24) 

Dieser Dienst hat - nach den Maßstäben der •Welt" - nicht zuerst et- 
was sehr Erfüllendes und ist keine besonders ehrenvolle Sache. Er soll 
einen auch nicht vor allem selbst verwirklichen, er dient vielmehr der 
Verwirklichung des Reiches Gottes. 

Eben: Es sind niedrige Dienste. Paulus muß sich die Hände dreckig 
machen mit vielen unrentablen, beinahe entehrenden Beschäftigungen; 
er bezeichnet sich deshalb, nicht in frommer Übertreibung, sondern in 
realistischer Selbsteinschätzung, als •Sklave Christi": •Ich habe mich 
zum Sklaven aller gemacht, um möglichst viele zu gewinnen." 
(1 Kor 9,19) Es ist ein Dienst, für den er sich bis zum Entleeren seiner 
letzten Kräfte abschindet und beinahe kaputt macht1. 

Wie ist ein solches Ideal im heutigen Kontext eines Pfarrhauses und 
einer Pfarrei zu leben? Was ist ein evangeliumsgemäßer Einsatz? Wel- 
ches sind im Sinne Jesu Christi begründete Forderungen, denen man 
sich stellen und die man annehmen soll? Was ist im Priester-Beruf blo- 
ßer Schein, was begründete Verantwortung, was selbstverschuldete 
Überforderung? 

1 Ich beziehe mich im folgenden auf gedankliche Ansätze des Buches von Gisbert Gres- 
hake, Priester sein, Freiburg 1982. 



Zum persönlichen Lebensstil des Priesters 43 

Dahingestellt, ob das Bild vom gestreßten Priester eine Ausnahme 
oder eine weitverbreitete Realität ist, ich möchte einmal davon ausge- 
hen. Der Priester ist heute, sofern ihm an den Gläubigen liegt und er sie 
liebt, ein gefragter Mensch. Er schindet sich mit viel Plackerei und 
Kleinkram ab; sein Leben ist randvoll von Verabredungen, Telefonaten, 
Sitzungen und Vorbereitungen. Es gleicht einem vollgestopften Koffer, 
der aus den Nähten zu platzen droht. 

Wir sollten dieses Problem einer solchen möglichen oder tatsächli- 
chen Überforderung nicht zu leicht nehmen, sollten nicht zu schnell mit 
Sachzwängen als Erklärung zur Hand sein und das Problem auf sich be- 
ruhen lassen. Denn das Übermaß an Arbeit, subjektiv gesehen die Maß- 
losigkeit der Anforderungen, kann tief an die Substanz des Lebens grei- 
fen. Das Beladensein mit Aufgaben jenseits verantwortbarer Grenzen 
kann selbst zur großen Sinnkrise des Lebens und des Berufes werden. 
Wo es einem, eingetaucht in ein Zuviel an Anforderungen, nicht mehr 
gegeben ist, gelassen und vertrauend in der Arbeit zu stehen und den 
Überblick zu wahren; wo die Arbeit einen wie eine Fessel umgibt, die 
den Atem abschnürt; wo man die Geister der Betriebsamkeit, die man 
vielleicht sogar selbst einmal rief, nicht mehr los wird; da ist ein Alarm- 
zeichen und eine ernste Anfrage an den Menschen und seinen Dienst ge- 
geben. Das Zuviel kann den Geschmack an allem rauben. Wo der 
Schreibtisch zu voll mit Papieren ist, da tut man - erfahrungsgemäß - 
meist nichts. Vertrauen in sich selbst, eine Voraussetzung für überlegtes 
pastorales Tun, kann durch ein Übermaß an Arbeit gelähmt, wenn nicht 
gar ausgelöscht werden. 

Was ist zu tun? Ich möchte keine detaillierte Analyse der Gründe ver- 
suchen. Das überstiege Absicht und Kompetenz. Ich will auch nicht 
nach Schuldigen fahnden, die jemanden in eine solche Situation ge- 
bracht haben könnten. Vielmehr ist eine spirituelle Selbstbesinnung an- 
gebracht. Wie gehen wir geistlich, d. h. gläubig, mit dieser Gefahr oder 
Tatsache einer Selbstüberforderung um? Wir fragen, ganz konkret und 
fromm: Wie würde Jesus in einer solchen, einmal als typisch vorausge- 
setzten Situation gehandelt haben? Wir fragen nach seiner Weise, sich 
gegenüber dem Ansturm der Menschen mit all ihren Nöten zu behaup- 
ten. 

Die Gelassenheit des Hoffenden 

Jesus machte in der Verkündigung seiner frohen und befreienden Bot- 
schaft nicht den Eindruck eines Überanstrengten, eines verzweifelt Ar- 
beitenden, der irgendein Ziel auf Biegen oder Brechen erreichen wollte. 



Hans Schaller 44 

Er kannte zwar auch die Müdigkeit, ruhte sich deshalb auch aus; er 
kannte aber nicht die ständige Hetze. Das Reich, das er zu bringen be- 
auftragt war, kommt weder durch Übereinsatz seiner Person und seiner 
Jünger noch durch das Rattern irgendeiner institutionellen Maschinerie. 
Er selbst bringt es, gelassen und gefaßt, im Vertrauen auf seinen Vater, 
der ihn das Nötige tun läßt, wenn die Stunde da ist. 

Wer deshalb die Sorge um dieses selbe Reich Gottes teilen will, sollte 
an der Person Jesu Maß nehmen und sein eigenes Leben aus dem glei- 
chen Geiste heraus gestalten. Er wird dem Kommen dieses Reiches da- 
durch am besten dienen, daß er es auf keine Weise, weder in Gedanken 
noch in Werken, erzwingen will; daß er es geschehen läßt, in großer Ge- 
duld und Gelassenheit, die - unnötig zu sagen - weit entfernt ist von Be- 
quemlichkeit oder gar Faulheit. 

Denn über allem priesterlichen Tun steht eine beruhigende und tröst- 
liche Verheißung, diejenige einer bleibenden Frucht. Mag das, was bei 
unserem Treiben und Tun herausschaut, kaum zu sehen und zu fassen 
oder durch Statistiken festzuhalten sein, es ist dennoch da. Denn der 
Gott, dem wir in dieser Arbeit dienen, hat gewiß viele Namen, z.B. 
Liebe, Quelle, Feuer, Licht. Nur einer ist - nach einem Wort von Martin 
Buber - nicht sein Name: •Erfolg". Deshalb ist auch unserer Arbeit 
nicht ein meßbarer Erfolg versprochen, sondern eine bleibende Frucht. 
Sie ist nicht meßbar, aber dennoch, nach dem Wort im Johannesevange- 
lium (15,16), bleibend. Sie wächst auch dort noch weiter, wo sie unse- 
rem Blick und erst recht der statistischen Neugierde längst entzogen ist. 
Der Einsatz, in reiner Absicht und mit engagiertem Herzen getan, ist 
nicht vergeblich. Er wird etwas hervorbringen, dessen Ausmaß wir mit 
unserem Blick gar nicht abzuschätzen vermögen. 

Das ist eine Verheißung, an die zu glauben nicht immer leicht ist; vor 
allem in Zeiten, wo wir am Sinn unseres Tuns vielleicht selbst zu zwei- 
feln beginnen, wo viel Einsatz schlecht verdankt, wo Gutgemeintes ver- 
dreht und mißverstanden wird. Es kann uns in solchen Zeiten der Ein- 
druck plagen, alles Predigen sei mehr ein Verkünden in den Wind als 
reale Bekehrung. Aber wer weiß denn, wohin der Wind unser Wort trägt 
und wo es, fern von uns und unserem Wissen, auf guten Boden fällt und 
Frucht zu tragen beginnt? 

Das Reich Gottes ist nicht zu •machen". Die Weise, wie es durch un- 
ser Verkündigen weiterwächst, ist nur begrenzt zu überblicken. Wir sol- 
len uns deshalb auch nicht übermäßig darum sorgen; sollen, wenn wir 
die Hand an den Pflug gelegt haben, nicht zurückschauen (Lk 9,62). Wir 
sollen unbeirrt wirken, solange es noch Tag ist. Das ist unser Auftrag. 
Und wenn wir am Abend unsere Pflicht getan haben, dann wissen wir 



Zum persönlichen Lebensstil des Priesters 45 

uns als unnütze Knechte, die sich nichts Besonderes einzubilden brau- 
chen; die aber begründete Hoffnung haben dürfen, für wenige nützlich 
gewesen zu sein (Lk 17,10). 

Wir brauchen uns nicht um alles zu kümmern, was mit unserer Arbeit 
zusammenhängt und mit ihr geschieht. Das Ausgestreute wird wachsen, 
und es ist dem Herrn der Ernte überlassen, wie vielfältige Frucht daraus 
entstehen wird. Wir dürfen deshalb, bei vollem Einsatz unserer Kräfte, 
vom Vertrauen jenes Sämanns beseelt sein, der nach getaner Pflicht des 
Säens sich hinlegt und schläft, und •es wird Nacht und es wird Tag; der 
Samen keimt und wächst, und der Mann weiß nicht wie. Die Erde bringt 
von selbst ihre Frucht, zuerst den Halm, dann die Ähre, dann das volle 
Korn in der Ähre. Sobald aber die Frucht reif ist, legt er die Sichel an, 
denn die Zeit der Ernte ist da" (Mk 4,26-29). 

Das Gleichnis ist keine Einladung zur Bequemlichkeit. Das versteht 
sich von selbst. Es weist mehr auf eine geistliche Verpflichtung hin, zu 
unserem eigenen Tun und Wirken eine innere Freiheit und Distanz zu 
gewinnen. Vor allem ein Vertrauen, das uns einerseits dahin engagiert, 
die Sache, durchaus ernst zu nehmen, weil es um das Reich Gottes geht; 
andererseits uns selber aber nicht allzu wichtig, weil wir nur Knechte 
und Diener sind. 

Die Freude des Vertrauenden 

Jesus gewinnt im betenden Achtgeben auf das, was sein Gott und Vater 
in der jeweiligen Stunde von ihm will, eine große Freiheit zu seinem 
Tun. Er läßt sich von der Flut der Anfragen und Menschen nicht hinrei- 
ßen, bewahrt auch inmitten der schier unlösbaren Probleme seiner Zeit 
das Vertrauen; er weiß, daß der Vater ihm das zeigen wird, was er als 
das Notwendige tun muß. Im Gebet, in dem alle, besonders die großen 
Schritte geprüft und vorbereitet werden, findet er das, worauf es jeweils 
ankommt. 

Weil seine Entschlüsse nicht bloß überlegt, sondern auch durchbetet 
sind, kann Jesus sich ganz und ohne Einschränkung der partikulären 
Aufgabe widmen. Er kann auch vieles auslassen, ohne Angst und Be- 
denken. Er weiß sich in seinen eigenen physischen und psychischen 
Grenzen bejaht. 

Überdeutlich kommt dies in der Zachäusstelle zum Ausdruck: Ganz 
Jericho lief zusammen, um Jesus zu hören und seine Machttaten zu er- 
fahren! Und was tut er? Statt sich auf alle einzulassen, bleibt er bei ei- 
nem einzigen stehen, bei Zachäus: •Heute muß ich in deinem Haus zu 
Gast sein." (Lk 19,5) 



Hans Schaller 46 

Jesus weiß um das eine Notwendige, um den einzelnen Menschen, zu 
dem er jetzt geht und der ihn braucht. Viele muß er deshalb enttäuschen, 
an Hunderten vorbeigehen, damit an einem Ort, stellvertretend für alle, 
etwas von der Hoffnung sichtbar wird, die er in die Welt bringt: •Heute 
ist diesem Haus das Heil geschenkt worden, weil auch dieser Mann ein 
Sohn Abrahams ist." (Lk 19,9) 

Das Wissen Jesu, daß er das Reich, das er angekündigt, auch nur mit 
und innerhalb seiner Grenzen bringen kann, ist für uns eine Anfrage: 
Wo liegen die Wurzeln unserer Überforderung? Was steht denn dahin- 
ter? 

Wir könnten bei dieser Überprüfung auf ein Vorurteil stoßen, das all 
unser gewiß gutgemeintes Handeln beeinflußt, uns innerlich aber scha- 
det und die Freiheit mindert. Es ist sogar eine sublime Art von Unglau- 
ben. Schauen wir zu! 

Wir meinen - so kommt es doch vor -, unsere Arbeit für das Reich 
Gottes folge völlig anderen Gesetzen als ein weltlicher Beruf. Wir sind 
leicht versucht, sie, weil sie für Gott und die Menschen getan wird, abso- 
lutzusetzen; wir machen sie dabei zu einem Götzen, der uns erneut ver- 
sklavt. Wir meinen, da wir in so hohen Diensten stehen, uns bis über die 
eigenen Kräfte hinaus fordern lassen zu dürfen, merken dabei erst spät 
oder zu spät, wie solche übermenschliche Anstrengung die psychischen 
Ressourcen aufzehrt. Das innere Vertrauen und die Gelassenheit 
schwinden. 

Diese Art, sich um das Reich Gottes zu sorgen, unterscheidet sich 
denn auch kaum mehr von der Sorge um das Essen und Trinken, die im 
Evangelium als typisch für die Heiden hingestellt wird. 

Sollten wir nicht sicher sein - wer ist es schon ganz? -, ob wir in dem, 
was wir an Arbeit übernehmen, im Abwägen der pastoralen Pflicht nicht 
doch den Schlichen der eigenen Bequemlichkeit erliegen, dann gibt es 
eine einfache Kontrollfrage. Wir sollten sie uns stellen. Sie ist ein hilfrei- 
ches Kriterium, das uns innerlich versichern kann: Unsere Arbeit muß 
sich am Maß und am Wachstum der inneren Freude ausweisen. 

Diese Freude ist nach Paulus eine Frucht des Wirkens und auch ein 
Indiz für das Geführtsein im Heiligen Geist. An ihr können wir ablesen, 
ob wir mit unserer pastoralen Gangart richtig eingespurt sind. Sie ist ein 
Maßstab dafür, ob wir stimmig und in Frieden das in unseren Grenzen 
Mögliche tun, was Gott will. 

Allgemeiner gesagt: Die Freude - die wahrnehmbare und nicht die 
erst später hineininterpretierte - ist immer eine Ankünderin, daß ein 
Stück Leben gelungen ist; auch gläubiges und vertrauendes Leben. Sie 
spricht von gewonnenem Boden, von gefundenem Terrain. An ihr kann 



Zum persönlichen Lebensstil des Priesters 47 

einer wahrnehmen, ob das Leben in ihm sich mehrt, ob es befreit wird, 
ob er selber heller und transparenter in seinem Wesen wird. Sie sagt, ob 
einer den Weg, der für ihn bestimmt ist, wirklich geht. 

Damit ist uns ein Maßstab gegeben, an dem wir die eigene Verantwor- 
tung hinterfragen und auch geistlich kontrollieren können. Sind wir in 
dem, was wir tun, zunehmend von dieser Freude, von Frieden und 
Selbstvertrauen erfüllt, dann können wir sicher sein, daß unser Nein zu 
Angeboten und Einladungen nicht ein billiges Abschütteln von Verant- 
wortung ist. Der Halt, den wir gegenüber der eigenen pastoralen Phanta- 
sie setzen, ist nicht grundsätzliche Weigerung, weiterzumachen und zu 
wachsen; er ist nur Ausdruck einer tieferen Verantwortung, sowohl der 
Arbeit wie uns selber gegenüber. 

Im Beachten des Maßes wie der eigenen Grenzen verantworten wir 
unseren Einsatz besser als in dem leichten und hin und wieder gar 
leichtfertigen Überfordernlassen der eigenen Kräfte. 

Dann aber geschieht auch qualitativ mehr für das Reich Gottes. Ein 
in jeder Beziehung gesunder, aber nicht fauler Hase tut für einen sol- 
chen, ja gerade auch für einen solchen Einsatz mehr als ein kranker 
Löwe. Vielleicht ein paar Sitzungen weniger, dafür etwas mehr sichtbare 
Gelassenheit und Hoffnung. Dann wird etwas sichtbar von der Freund- 
lichkeit Gottes, welche die Frucht von Tod und Auferstehung Jesu ist. 

Das alles ist aber kaum möglich bei ständig belasteten und überarbei- 
teten Dienern Gottes. Es gibt auch im Dienste am Reich Gottes so etwas 
wie eine •kontraproduktive Selbstlosigkeit"2, eine Art von Totalhingabe, 
bei der der Mensch spirituell sehr schnell austrocknet und auch im Be- 
reich des Humanen nichts mehr empfängt. •Schau deshalb, daß du dich 
ausruhen kannst - in Gott", empfiehlt Madeleine Delbrel dem kleinen 
Mönch im •geistlichen Tagebuch". 

Gespalten 

Eine zweite Schwierigkeit, die uns im priesterlichen Einsatz begegnet, ist 
die gelebte Verbindung von Arbeit und Glaube. Wir spüren schmerzlich, 
wie schwierig, ja beinahe unmöglich es ist, die beiden zentralen Bereiche 
unseres Lebens so zu verbinden, daß uns dabei wohl ist. Die beiden Fä- 
den von welthaftem Tun (das es in einem priesterlichen Leben in gro- 
ßem Maße auch gibt) und ausdrücklicher Frömmigkeit laufen im Kon- 
kreten vielfach auseinander. Wenn's gut geht, nebeneinander! Die Ein- 
heit von beiden jedenfalls scheint schwer zu finden zu sein. Zu verschie- 

2 Medard Kehl, Hoffnung des Gelassenen. Zum Dienst in einem kirchlichen Beruf, in- GuL 
56 (1983) 60. 



Hans Schaller 48 

den, so der Eindruck unserer täglichen Erfahrung, sind Gott und Welt; 
zu zerstreuend und zentrifugal die Kräfte, die im Lauf eines durch- 
schnittlichen Tages auf uns wirken; zu spaltend schließlich all das, was 
im eigenen kleinen Hirn und Herzen Platz haben sollte. 

Das alles erschwert es, eine innere Einheit zu finden und aus ihr zu le- 
ben. 

Wie sich also dieser Schwierigkeit stellen? Wie sie ertragen? Und vor 
allem: wie sich selbst helfen? 

Die Antwort soll im Zurückgehen auf spirituelle Wahrheiten gefun- 
den werden, die helfen können, die innere Zweigleisigkeit zu überwin- 
den und das Leben tiefer in den Glauben zu integrieren. 

Zu solchen Wahrheiten gehört ein Rat, genauer genommen, eine Ge- 
betsweise, die Ignatius von Loyola empfiehlt. Es ist das Suchen und Fin- 
den Gottes in allen Dingen. Was heißt das? 

Negativ: Im Blick auf die Integration von Glauben und Leben genügt 
es nicht, im Alltag hin und wieder stille zu halten und sich auf Gott zu 
besinnen. Einige Stoßgebete sind wohl nützlich, und wir sollten sie ver- 
richten; aber sie schaffen diese Integration noch nicht. Für die gesuchte 
Einheit braucht es mehr, als daß wir gelegentlich tote Zeiten, mit denen 
wir ohnehin nichts anzufangen wissen, mit einem frommen Gedanken 
füllen. Es ist dies gewiß eine gute Übung, die uns mit der Zeit helfen 
kann, in der inneren Freiheit zu den alltäglich andringenden Dingen zu 
wachsen. 

Positiv jedoch geht es darum, die Arbeit und den Alltag selbst zum 
Thema des Gebetes zu machen. Wir sollen nicht bloß im Alltag hin und 
wieder beten, sondern versuchen, den Alltag selbst zu durchbeten. All 
das, was uns begegnet, was uns ärgert und freut. Diesen Alltag sollten 
wir geistlich durchbuchstabieren, ihn fast neugierig auf das hin durchsu- 
chen, was Gott uns durch ihn sagen möchte. 

Denn die Dinge, die uns begegnen, sind ja nicht - nach einem 
schrecklichen Wort eines Philosophen - •stumm" (Spinoza). Sie tragen 
vielmehr eine Botschaft, wenn auch oft sehr versteckt und verschlüsselt. 
In den vielen Problemen und Erlebnissen liegt ein göttlicher Sinn ver- 
borgen. Die Welt, so abweisend und durcheinander wir sie erfahren, ist 
nicht gottlos; und deshalb soll auch unser Gebet nicht weltlos sein. 

Ignatius empfiehlt, was das Praktische dieses Gedankens betrifft, et- 
was ganz Schlichtes: Wir sollten mittags und abends, etwa 15 Minuten 
lang, Stunde um Stunde der verlebten Zeit durchgehen. Stören wir uns 
nicht an dem etwas Pedantischen dieses Ratschlags! In der Sache han- 
delt es sich um etwas sehr Wertvolles: Es ist eine Nachmeditation von 
gelebter Zeit. 



Zum persönlichen Lebensstil des Priesters 49 

Dabei sollten wir zuerst auf all das Positive achten, das sich in dieser 
Zeit zuträgt. Es sind die kleinen sichtbaren Liebeserweise und Wohlta- 
ten Gottes, die uns, wenn auch oft in versteckter Form, mitten im Alltag 
dargereicht werden. Ein gelungenes Gespräch, der Mut, den wir bei ei- 
nem Unternehmen innerlich plötzlich empfinden, ein unerwarteter Be- 
such. Beten, so am Alltag orientiert, ist das Einsammeln all dessen, was 
lebenswert ist und was unser Selbstvertrauen stärkt. 

Es liegen - so die göttliche Verheißung - immer genug kleine Brosa- 
men auf dem Weg, die uns nähren können. Sie liegen vielleicht zwischen 
viel Gestrüpp und Disteln. Wir müssen genauer hinsehen und müssen 
sie suchen; aber sie sind da. Vielleicht nicht im Überfluß, aber doch in 
genügendem Maße, damit wir von ihnen leben können; wenigstens für 
den, der nicht blind, gedanken- und eben gebetslos über die eigenen 
Wege dahintrampelt. Immer ist für den, der dankbar sein kann, genug 
da; so daß wir, nach dem Rat eines östlichen Mönches, den Tag nicht 
schließen sollten, aber auch nicht zu schließen brauchen, ohne Gott zu- 
mindest für drei Dinge zu loben. 

Solche betende Aufmerksamkeit soll uns dahin erziehen, im Gegen- 
satz zu unseren negativen Tendenzen die lebenswerten Aspekte nicht zu 
übersehen. Sie lehrt uns aber auch, uns mit den inneren Widerständen 
zu befassen, die sich im Laufe eines Tages ansammeln. Je nach meiner 
Situation werden manche Dinge ständig wieder auftauchen. Es mag ein 
Mitarbeiter sein, der mir ständig auf die Nerven geht, der mich schon 
aufregt, wenn er das Zimmer betritt, an dem mich alles stört, sein Auf- 
treten, sein Gang, seine Stimme. Wenn ich eine solche Beziehung - um 
bei diesem Beispiel zu bleiben - in diese aufmerksame Nachmeditation 
aufnehme, dann kann sich vieles klären. Vielleicht erinnert er mich an 
meine eigenen schwachen Stellen, wo ich mich selbst noch nicht ange- 
nommen und bejaht habe, an Wunden und Kränkungen, die ich nur 
mühsam hinuntergeschluckt und dann verdrängt habe, die aber unter 
der Oberfläche weiterschwären? Was kann ich tun? Ich kann nicht vor 
Gott weiterschimpfen, sondern stelle mich mit meinem eigenen Ärger 
vor Ihn hin, damit Er mir zeigt, was in mir der Grund für meine Aggres- 
sionen ist. Ein solches Gebet bringt Klarheit in meine Emotionen, öffnet 
mich auf einer tieferen Ebene auf die Wirklichkeit hin. Durch die Ober- 
fläche des störenden Verhaltens beginne ich vielleicht etwas vom Wesen 
dieses Mitarbeiters zu verstehen und anzunehmen. Und vielleicht ge- 
lingt es mir gar, daran zu glauben, daß in ihm auch Christus ist und daß 
Christus in ihm Gestalt gewinnen möchte. 

Das Beispiel kann zeigen, wie die Menschen und damit die ganze 
Welt, werden sie ins Gebet hineingenommen, verwandelt werden kön- 



Hans Schaller 50 

nen. Die Welt ist selbst eine Chance, damit wir uns besser und tiefer 
kennenlernen; sie hört dadurch auf, uns nur ein lästiges Hindernis, An- 
laß der Zerstreuung und Ablenkung zu sein. Wird diese unsere Welt 
lange genug in das lichte und objektivierende Gespräch des Gebetes 
hineingenommen, dann wird sie auch durchsichtig auf ihren göttlichen 
Sinn hin, ja sie führt selbst zu Gott. 

•Gott lenkt den Blick nicht vorzeitig von der Arbeit ab... im Gegenteil. 
Er ist ja gerade in dieser Arbeit ertastbar. Nein, er läßt die Einzelheiten 
unserer irdischen Ziele in seinem starken Licht nicht verblassen; denn 
die Innigkeit unserer Vereinigung mit ihm hängt ja geradezu von der ge- 
wissenhaften Vollendung ab, die wir dem kleinsten unserer Werke ge- 
ben. Üben wir uns bis zur Sättigung in dieser grundlegenden Wahrheit, 
bis sie uns ebenso vertraut ist, wie das räumliche Sehen oder das Lesen 
einer Schrift. Der lebendige Gott ist ...nicht außerhalb der greifbaren 
Sphäre."3 

Gewiß verlangt die Anwendung dieser Einsicht, daß Gott immer und 
zu jeder Zeit in meiner Arbeit und in meinem Leben gegenwärtig ist, 
eine tiefe spirituelle Erfahrung. Um dies im täglichen Leben, im Detail 
sozusagen, anzuwenden und umsetzen zu können, braucht es selbst ein 
Leben aus großer Tiefe. Denn die Erfahrung der Nähe Gottes kann im 
Vielerlei unseres Alltags zurücktreten oder auch verblassen. Der Glaube, 
wird er nicht genährt durch Zeiten ausdrücklichen Gebetes, kann ausge- 
höhlt werden, schal werden wie das Salz, das dann weggeworfen wird. 
Deshalb sind Zeiten des intensiven wie auch regelmäßig geübten Gebe- 
tes unabdingbar. Gerade Menschen, die in ihrem Einsatz für das Reich 
Gottes weit nach außen gehen, in die verschiedensten Tätigkeiten und 
Milieus hineingreifen, solche, die dadurch in exponierte Lagen geraten, 
brauchen diese Verankerung ihres Lebens. Sie müssen sich nach innen 
anbinden, um sich in den Schwankungen des äußeren Lebens nicht zu 
verlieren. Sie müssen weit nach innen gehen, sie müssen es lange bei 
sich und bei Gott ausgehalten haben, um nach außen bestehen und für 
die anderen hilfreich wirken zu können. 

Verzweckt 

Eine letzte Schwierigkeit mit unserem Dienst: das Gefühl, gebraucht 
und meistens auch •bloß gebraucht" zu werden. Wir leben, gewiß sehr 
auf äußeren Druck hin, das Leben in verzweckten Dimensionen. Wir 
stopfen enorm viel in unsere Leistungen und Arbeit und werden sehr oft 

3 Teilhard de Chardin, zitiert aus Dietmar Mieth,  Gotteserfahrung,   Weltverantwortung, 
München 1982, 33. 



Zum persönlichen Lebensstil des Priesters 51 

auch bloß danach gefragt und beurteilt. Unsere Beziehungen folgen 
weitgehend diesem Prinzip. 

Da regt sich aber ein innerer Widerstand. Bei aller Bereitschaft zu hel- 
fen und überall, wo Not ist, sich auch verbrauchen zu lassen, möchten 
wir nicht bloß solche sein, die nützlich sind und gebraucht werden. Wir 
möchten nicht bloß nach unserer Arbeitskraft beurteilt und gewogen 
werden. Wir verlangen sowohl für uns wie in der Öffentlichkeit nach et- 
was mehr, nach Achtung und Schätzung um unserer selbst willen. 

Es ist dies ein legitimes Bedürfnis nach einem Mehrwert, der über un- 
sere Arbeit und unseren priesterlichen Dienst hinausgeht: nach einem 
zweckfreien Bejaht- und Anerkanntwerden. Wir brauchen eine Atmo- 
sphäre geistiger Zweckfreiheit, um innerlich Vertrauen gewinnen und at- 
men zu können. Wir brauchen Räume, die von bloßer Nutzung befreit 
sind, in die wir eintreten und in denen wir uns ausdrücken können; 
Räume, die geschützt sind vor dem Zugriff bloßer Nützlichkeit, in denen 
Zeichen absichtsloser Liebe und Wohlwollens möglich sind. 

Gerade dort, wo wir uns gegenseitig stützen und in der Arbeit ermuti- 
gen, sollten wir dies mit solchen Gesten tun. Einfach ein Vorschlag: Wie 
wär's, wenn wir einander nicht bloß aufsuchten, wenn es um Dienste 
oder gar erst um Lückenbüßerfunktionen geht; nicht erst, wenn wir eine 
Aushilfe oder ein Auto brauchen? Wie wär's, wenn wir uns bemühten, 
nicht bloß Vorbesprechungen zu organisieren, sondern auch hin und 
wieder eine festliche Stunde; nicht bloß Arbeitsessen, sondern auch ein- 
mal ein Gastmahl? 

Wir sollten nicht bloß miteinander arbeiten und uns für das Reich 
Gottes abmühen, sondern irgendwann auch miteinander spielen; und 
wär's nur das etwas anspruchslose, aber nicht geistlose Entspannungs- 
spiel •Hase und Igel". 

Denn wir leben von der so verbrachten Zeit. Sie ist uns Nahrung - 
mehr wahrscheinlich als gemeinsame Arbeitsstunden. Die Geschichte 
von der Rose sagt es überdeutlich: 

Während seines Aufenthaltes in Paris kam der Dichter Rainer Ma- 
ria Rilke täglich an einer Bettlerin vorbei. Sie saß stumm und 
scheinbar unbeteiligt an einer Gartenmauer. Hatte einer ein Geld- 
stück in ihre Hand gelegt, ließ sie die Münze rasch in ihrer Mantel- 
tasche verschwinden. Sie dankte für keine Gabe. Sie sah zu keinem 
Geber auf. Ihrem Schicksal ergeben, hockte sie an der Mauer - ein 
lebendiges Bild des Betteins. 

Eines Tages bleibt Rilke mit seinem Freund bei der Bettlerin ste- 
hen. Und er legt in die Hand der alten Frau - eine Rose. Da ge- 
schieht etwas, was noch nie geschehen ist: Die Bettlerin sieht auf, 



Hans Schaller 52 

ergreift die Hand des Dichters, küßt sie. Dann geht sie mit der 
Rose davon. 

Am nächsten Tag saß die Frau nicht auf ihrem gewohnten Platz. 
So blieb es am zweiten und dritten Tag; so blieb es eine ganze Wo- 
che lang. 

Verwundert fragte der Freund den Dichter nach der beängsti- 
genden Wirkung der Gabe. Rilke sagte: •Man muß ihrem Herzen 
schenken, nicht ihrer Hand." - Auch eine andere Frage konnte 
sein Freund nicht unterdrücken: wovon denn die Bettlerin all die 
Tage gelebt habe, da niemand Geld in ihre Hand legte? Rilke ant- 
wortete: •Von der Rose!" ^T   , 

(Nach H. Frank) 

Wovon also leben wir? Vom Zwecklosen! Genauer: von der Liebe, die 
sich in unverzweckten Gesten am schönsten ausdrücken kann. Dort, wo 
sie lebendig ist, als geschenkte wie empfangene, beginnt das Leben zu 
blühen, werden Beziehungen stark und die Arbeit leicht. 

Muß es noch ausdrücklich gesagt werden? Das Zweck-loseste, von 
dem wir am meisten leben können, ist das Gebet selbst. Es ist aber, ge- 
rade in diesem Charakter, auch am meisten bedroht. Es dient, weil ja 
dazu auch geeignet, sehr oft und schnell der Harmonisierung unserer 
Psyche, ist Einübung zum Stillewerden oder auch zum seelischen Auf- 
tanken. Es dient, was gewiß eine Berechtigung hat, nicht selten der di- 
rekten Vorbereitung unserer Vorträge und Predigten. 

Dem ist gewiß nichts entgegenzuhalten! Im Gegenteil: Wenn wir nur 
immer Durchbetetes predigen würden! Wer weiß es nicht aus Erfah- 
rung, daß das Gebet die Zeit ist, wo uns die besten und auch originell- 
sten Gedanken kommen? 

Aber die Gefahr, aus dem Beten ein Mittel zur Verbesserung unseres 
Dienstes zu machen, ist groß, und sie hat auch verheerende Begleiter- 
scheinungen: Wir können dabei ganz unfähig werden, einmal zwecklos, 
liebend und hörend auf Gott aufmerksam zu sein. Einfach zu schwei- 
gen! Ohne andere Nebenabsichten! Und wenn wir dies verlernen, wird 
unser Glaube fad und leblos. Denn Schweigen ist nicht bloß eine Sache 
für psychologisch besonders Begabte. Es ist nicht bloß Aufgabe soge- 
nannter Introvertierter. Es ist auch keine Marotte von Mönchen und 
Nonnen, die sich die besondere Pflege ihrer Glaubensbeziehung leisten 
können. Nein: Schweigen ist Quelle neuer Hoffnung. So steht es tiefsin- 
nig im Werk des Thomas von Aquin: •Die Unfähigkeit zu schweigen ist 
eine Tochter der Verzweiflung." Oder positiv mit einem Psalmwort ge- 
sagt: •Zu Gott allein sei still, meine Seele, denn von ihm kommt mir 
Hoffnung." (Ps 62,6) 



Neues Selbstverständnis vom Leben in den Gelübden 53 

Fallen solche Momente ausdrücklichen Schweigens und Hörens aus 
unserem geistlichen Leben heraus, dann wird es selbst arm und krank. 
Wir sollten es deshalb wieder lernen, Zeiten auszusparen, die nur dazu 
da sind, uns innerlich beschenken und von Gott lieben zu lassen; Zeiten, 
die wir vor Gott verbringen ohne eine Absicht als nur die, auf seinen 
Willen einzuschwingen, ihm, unserem liebenden und doch so unbegreif- 
lichen Gott, richtig zu antworten; uns ganz, in der Länge und Breite un- 
seres Daseins, dieser letzten göttlichen Wirklichkeit auszusetzen. 

Dieses unverzweckte Tun vor dem unverzweckbaren Gott ist das, was 
Gebet in seinem Wesen ist. Es könnte uns helfen, Überforderungen zu 
sehen und zu überwinden; könnte helfen, inmitten allen Ansturms von 
Arbeit, wie auch bedrohlicher Verzweckung, ruhig und gelassen zu blei- 
ben. Es könnte das Vertrauen in uns stärken, das sich nährt aus der Be- 
ziehung zu diesem heute mehr denn je schwer zu begreifenden Gott, 
dem wir, inmitten unserer Arbeit, dennoch recht geben möchten. •Um- 
sonst habt ihr's empfangen, umsonst sollt ihr es weitergeben." (Mt 10,8) 

Neues Selbstverständnis 
vom Leben in den Gelübden 
Aus der Sicht einer Ordensschwester 

Lea Ackermann, Rom 

•Wenn ich alt bin, gehe ich als Hausgeistlicher zu Schwestern; die wär- 
men einem sogar den Spazierstock an." So hörte ich vor kurzem einen 
Pfarrer sagen. Solche Spötteleien gibt es viele. Sie machen sich lustig 
über die naive und übertriebene Hilfsbereitschaft von Ordensfrauen 
Priestern gegenüber, ganz zu schweigen von den Formen serviler Dienst- 
barkeit, wenn diese Priester etwa gar im Rang eines Bischofs stehen. 

Zu sehr sollte sich der Geistliche aber nicht auf diese Haltung verlas- 
sen. Vielleicht (hoffentlich) bestätigt sich sein Bild von Schwestern immer 
weniger. Der heutige Mensch ist mit neuen Aufgaben und Auseinander- 
setzungen konfrontiert. Die Welt und der Mensch wandeln sich, und da- 
von ist die Ordensfrau nicht ausgeschlossen. 




