
Neues Selbstverständnis vom Leben in den Gelübden 53 

Fallen solche Momente ausdrücklichen Schweigens und Hörens aus 
unserem geistlichen Leben heraus, dann wird es selbst arm und krank. 
Wir sollten es deshalb wieder lernen, Zeiten auszusparen, die nur dazu 
da sind, uns innerlich beschenken und von Gott lieben zu lassen; Zeiten, 
die wir vor Gott verbringen ohne eine Absicht als nur die, auf seinen 
Willen einzuschwingen, ihm, unserem liebenden und doch so unbegreif- 
lichen Gott, richtig zu antworten; uns ganz, in der Länge und Breite un- 
seres Daseins, dieser letzten göttlichen Wirklichkeit auszusetzen. 

Dieses unverzweckte Tun vor dem unverzweckbaren Gott ist das, was 
Gebet in seinem Wesen ist. Es könnte uns helfen, Überforderungen zu 
sehen und zu überwinden; könnte helfen, inmitten allen Ansturms von 
Arbeit, wie auch bedrohlicher Verzweckung, ruhig und gelassen zu blei- 
ben. Es könnte das Vertrauen in uns stärken, das sich nährt aus der Be- 
ziehung zu diesem heute mehr denn je schwer zu begreifenden Gott, 
dem wir, inmitten unserer Arbeit, dennoch recht geben möchten. •Um- 
sonst habt ihr's empfangen, umsonst sollt ihr es weitergeben." (Mt 10,8) 

Neues Selbstverständnis 
vom Leben in den Gelübden 
Aus der Sicht einer Ordensschwester 

Lea Ackermann, Rom 

•Wenn ich alt bin, gehe ich als Hausgeistlicher zu Schwestern; die wär- 
men einem sogar den Spazierstock an." So hörte ich vor kurzem einen 
Pfarrer sagen. Solche Spötteleien gibt es viele. Sie machen sich lustig 
über die naive und übertriebene Hilfsbereitschaft von Ordensfrauen 
Priestern gegenüber, ganz zu schweigen von den Formen serviler Dienst- 
barkeit, wenn diese Priester etwa gar im Rang eines Bischofs stehen. 

Zu sehr sollte sich der Geistliche aber nicht auf diese Haltung verlas- 
sen. Vielleicht (hoffentlich) bestätigt sich sein Bild von Schwestern immer 
weniger. Der heutige Mensch ist mit neuen Aufgaben und Auseinander- 
setzungen konfrontiert. Die Welt und der Mensch wandeln sich, und da- 
von ist die Ordensfrau nicht ausgeschlossen. 



Lea Ackermann 54 

Ein Beispiel aus der eigenen Erfahrung sei hier angefügt: Als ich, 
schon Schwester, noch im Studium war, sagte mir eines Tages ein Kom- 
militone, der Theologie studierte und Priester werden wollte: •Wir ver- 
stehen uns so gut; willst Du nicht meine Haushälterin werden?" Darauf 
gab ich zur Antwort: •Das wäre zu überlegen. Aber ich habe auch ein 
Angebot. Ich gehe nach Afrika, um dort eine Schule zu leiten. Komm 
Du doch mit als mein Hausmeister!" Entsetzen über so viel Hochmut 
meinerseits und ein verlegenes Lachen waren die Folge. 

Die Zeiten ändern sich, und das allgemeine Bemühen um mehr 
Gleichberechtigung und partnerschaftliches Verhalten zeigen sich nicht 
nur außerhalb, sondern auch innerhalb des Klosters. 

Vieles und Tiefgreifendes im Selbstverständnis der Ordensfrauen 
wurde durch das II. Vatikanum angestoßen und aufgebrochen. Für viele 
begann eine Zeit starker Verunsicherung, für andere eine Zeit der Befrei- 
ung zum Wesentlichen. Alte Zöpfe wurden in den letzten 20 Jahren ab- 
geschnitten. In den Klöstern gab es Tagungen, Gespräche und Vorträge. 
Was mich aber erstaunte, war die Schwerfälligkeit dieser Überlegungen, 
die oft sehr zaghaft und nur wie nebenbei heutige Probleme aufgriffen - 
so als wären die Orden um ihrer selbst willen da und nicht zeichenhafte 
Bekundungen des Heils, auf die die Welt ein Anrecht hat. Bezeichnend 
schien mir auch, daß man betonend und oft exklusiv den Stifter und 
sein Charisma in den Mittelpunkt des Selbstverständnisses stellte. So be- 
rechtigt das ist, es stört mich, weil vom Charisma der einzelnen Schwe- 
stern nicht gesprochen wurde. Der Blick blieb oft nach rückwärts gerich- 
tet. So als habe Gott alle Charismen, die er zu vergeben hat, einzig und 
allein dem Stifter oder der Stifterin für alle Zeiten anvertraut. Liegt 
nicht die Größe des Stifters oder der Stifterin vor allem darin, daß sie in 
ihrer Zeit die drängenden Fragen erkannt und aufgegriffen haben? Was 
sie damals taten, wird für unsere Zeit oft vernachlässigt: die ehrliche Si- 
tuationsanalyse und das gemeinsame Suchen nach den Anforderungen 
von heute. Ist es nicht das Faszinierende unserer Berufung: eine Art 
Vorhut zu sein, die in unserer Zeit Aufgaben anpackt, die andere noch 
nicht erkannt haben, und dabei die Zeichen Gottes in der Zeit zu begrei- 
fen? 

Gemeinsam im Gehorsam 

Es sind fast 15 Jahre her, als ich bei einer Tagung zum Thema •Ordens- 
leben in unserer Zeit" eine höhere Ordensoberin entsetzt ausrufen hörte: 
•Ja, wo kämen wir denn hin, sollte sich nun jede Schwester auch noch 
auf ihr eigenes Gewissen berufen!" 



Neues Selbstverständnis vom Leben in den Gelübden 55 

Diese Ordensoberin hat hoffentlich irgendwann dann doch verstan- 
den, daß der Hl. Geist sogar in jeder einzelnen Schwester wirkt. Wenn 
wir schon glauben, daß die Berufung zur Ordensfrau Gabe Gottes an 
jede einzelne ist, kann es wohl doch nicht so sein, daß ein junges Mäd- 
chen den Anruf Gottes in seinem Herzen verspürt und vom lieben Gott 
bis an die Klosterpforte geführt wird, um dann als so Gerufene alleinge- 
lassen zu werden, weil Gott von nun an nur noch mit der Mutter Oberin 
verhandelt. 

Dialog ist das neue Wort. Im Gebet und im gemeinsamen Gespräch 
sollten Ziele und Aufgaben nach Gottes Willen gefunden werden. Ein 
schwerer und mühsamer Weg. Zuerst für Obere, weil sich da vielleicht 
doch, sehr oft unbemerkt, unter Berufung auf Gehorsam, ein unverar- 
beiteter Machttrieb und ein Geltungsbedürfnis einschleichen und weil 
es einfacher ist, Anweisungen zu geben als gemeinsam den rechten Weg 
zu suchen. Auch für Untergebene ist der neue Weg schwerer als das her- 
kömmliche Gehorchen. Den Befehl anzunehmen und auszuführen, auch 
wenn er unsinnig und unreif ist, wäre oft leichter. Geht's schief, kann 
man mit einer gewissen Genugtuung das Opferlamm spielen und alle 
Verantwortung abweisen. Gemeinsam eine Entscheidung treffen, und 
wenn sie falsch war, Schuld und Verantwortung zu übernehmen, ist 
schwerer. Dennoch liegt doch wohl der eigentliche Gehorsam darin: in 
der gemeinsamen Hingabe vor Gott stehen, ihm allein gehorchen und 
um den Auftrag ringen. Das ist kein abgeschlossener Weg, sondern ein 
dauerndes gemeinsames Suchen nach dem Willen Gottes in einer kon- 
kreten Situation. Viele Schwestern und Oberinnen tun sich damit sehr 
schwer. Dabei ist es doch offenkundig, daß die Oberinnen schon wegen 
der differenzierten Aufgaben und SpezialSituationen, die es überall gibt, 
also aus reinem Sachverstand heraus, im Gespräch bleiben müssen. 
Doch kommt es immer noch vor, daß Oberinnen ihre Mitschwestern für 
Aufgaben einsetzen, für die sie nicht geeignet sind, und daß Schwestern 
aus falsch verstandenem Gehorsam diese Aufgaben annehmen. 

Beim Katholikentag in München 1984 luden am Freitagnachmittag 
die Ordensleute zu einer Begegnung in ihre jeweiligen Klöster ein. Die 
jungen Leute stellten sich vor; die Ordensleute ebenfalls. Eine Schwe- 
ster sagte, sie wäre so gerne anderswo geblieben, aber im Gehorsam ar- 
beite sie nun in München. Sie wollte durch diese Bemerkung sicherlich 
ihre besondere Hingabe und Dienstbereitschaft bekunden. Die meisten 
jungen Mädchen waren entsetzt und fragten alle anderen Ordensfrauen, 
ob sie auch nur wegen des Gehorsams hier arbeiteten. 

So mißverständlich kann der Gehorsam aufgefaßt werden! Junge 
Menschen haben für Entscheidungsprozesse nicht viel übrig, an denen 



Lea Ackermann 56 

sie selbst nicht beteiligt werden. Das Ordensleben steht und fällt heute 
mit der Frage, ob es gelingt, den gemeinsamen Gehorsam vor Gott und 
dem Evangelium zu leben - statt den Gehorsam vor Menschen, wie er in 
monarchischen Gesellschaften praktiziert wird. 

Frei in der Armut 

Unsere Gelübde haben uns •frei" gemacht. Wovon und wofür? Wir ha- 
ben kein Vermögen. Das Gelübde der Armut meint, daß wir uns nicht 
um Besitzungen und deren Erhalt zu sorgen haben. Wir könnten Unge- 
rechtigkeiten, soziale Mißstände, Ausbeutung der Menschen durch 
Menschen anprangern, weil wir - hoffentlich - nicht selbst darin ver- 
strickt sind. Gandhi soll einmal gesagt haben, er wollte nichts besitzen, 
um sich vor der Gefahr, korrumpiert zu werden, zu schützen. Wie wahr 
das ist, erfahren Kirche und Ordensleute dort, wo sie sich entschlossen 
haben, Kirche der Armen, arme Kirche zu sein. Eine besitzlose Kirche 
hat nicht viel zu verlieren, wenn sie von Regierungen bedroht wird, nur 
weil sie sich auf die Seite der Armen stellt und Gerechtigkeit und 
Gleichheit fordert. 

Wer nichts zu verlieren hat, ist freier und für die Mächtigen •gefährli- 
cher" als der, der viel zu schützen hat. Warum ist die Kirche der Armen 
in der Dritten Welt in aller Munde? Offensichtlich, weil mehr Hoffnung 
und Leben von ihr ausgeht als von einer materiell reichen und satten 
Kirche. 

Das Freisein für und zugleich die Bindung an das Evangelium haben eben 
nicht nur Konsequenzen im materiellen Bereich. Frei ist auch, wer 
nichts mehr werden will, auch nicht in der Kirche und im Kloster. Mir 
scheint, daß die Haltung der inneren Anspruchslosigkeit um des Evan- 
geliums willen zentrale Bedeutung für das Gelübde der Armut hat. 
Wenn es gelingt, auch innerlich nicht an den Dingen zu hängen, bleiben 
wir frei, in Kirche und Gesellschaft nach dem zu fragen, was mit dem 
Evangelium nicht in Einklang steht. 

Wir leben im Kloster nicht auf einer Insel. Die Medien tragen alle er- 
denklichen Informationen in die abgeschlossensten Klausuren hinein. 
So kann in Gebet und gemeinsamen Überlegungen verarbeitet werden, 
was in der Welt geschieht. Es besteht die Möglichkeit, Politikern zu sa- 
gen, weswegen sie nicht wählbar sind. Dazu brauchen wir natürlich 
Sachverstand, d. h. die entsprechende Ausbildung, um die Sorge und das 
Interesse am Aufbau einer gerechteren Welt mit anderen zu teilen. Vor 
allem aber brauchen wir den Geist und das Vorbild Jesu, der in unserer 
heutigen Zeit seine Botschaft in der Konkretheit des Lebens präsent ma- 



Neues Selbstverständnis vom Leben in den Gelübden 57 

chen will. Wenn wir diese Aufgabe heute nicht wahrnehmen, geben wir 
ein wichtiges Moment unseres Zeugnisses aus der Hand. 

Von einer in der Nachfolge Christi stehenden Oberin erzählte ein Spi- 
ritual neulich folgende Geschichte. Sie habe eines Nachts einen Traum 
gehabt: Sie war gestorben und an der Himmelspforte abgewiesen wor- 
den, obwohl ihr Leben gut und ehrbar gewesen war. Sie kam nicht in 
den Himmel, weil sie zu viel Geld auf der Bank angehäuft hatte. Für 
jede Mark auf der Bank sollte sie ein Jahr im Fegfeuer büßen. Denn mit 
dem Geld hätte man viele Hungrige sättigen können. Und das Geld - 
stand es nicht im Gegensatz zum Geiste der Armut? Müßte man am 
Ende eines jeden Jahres nicht alle Konten der Klöster räumen? 

Natürlich: die Radikalität des Evangeliums ist oft nicht durchführbar; 
so wenn es alte und kranke Schwestern zu versorgen gibt; wenn Ge- 
bäude und Betriebe instand gehalten werden müssen; usw. Dennoch 
bleibt das Wort des Evangeliums: •Das Himmelreich leidet Gewalt. 
Und nur die Gewalttätigen reißen es an sich." Ist es sehr weit hergeholt, 
wenn ich diesen Satz in dem Sinne interpretiere, daß wir in der Nach- 
folge Christi risikofreudiger sein müßten, um dem Reiche Gottes in der 
Welt zu dienen? 

Ich habe die Erfahrung gemacht, daß wir auch von der Jugend nur 
ernstgenommen werden, wenn Engagement als nachahmenswert er- 
scheint, wenn wir nicht weltfremd am Leben, den Problemen und Sor- 
gen der Menschen vorbeigehen. Dabei geht es nicht um Modisches; 
wohl aber um die zeitgemäße Präsenz des Christlichen. 

Bereit durch die Ehelosigkeit 

Eine große Überzeugungskraft kann das Gelübde der Ehelosigkeit ent- 
wickeln, wenn es uns bereit macht, für andere dazusein. Wir haben 
keine Familie, Mann, Frau, Kinder, die berechtigte Ansprüche an uns 
stellen. Aber die Welt und deren Menschen stellen Ansprüche an uns. 
Gott sei Dank sind schon viele Klöster Häuser der offenen Tür gewor- 
den. Die Gastfreundschaft wird gelebt. Es gibt ermutigende Beispiele 
dafür: Taize oder die von Ordensfrauen geführten Teestuben, zu der alle 
geladen sind, wo in gemütlicher Atmosphäre Zeit ist für Gespräche. 
Oder auch die Idee und Möglichkeit der Klöster auf Zeit. 

Andererseits sind wir nicht sonderlich zu solcher Offenheit erzogen. 
Vielfach leben wir in der fixen Idee, anderen Menschen ein vollkomme- 
nes, rundherum gelungenes und fehlerfreies Leben vorspielen zu müs- 
sen. Ich bin auch für die Vorbildlichkeit des Ordenslebens; aber ge- 
nauso wichtig ist es, andere daran teilhaben zu lassen und dabei uns 



Lea Ackermann 58 

selbst immer wieder zu korrigieren und in Frage stellen zu lassen. So 
bleibt man selbst auf dem Wege und vermeidet den Eindruck, bereits am 
Ziel angekommen zu sein. Es ist ermutigender für alle, die Gespräch 
und Gemeinschaft mit uns suchen, wenn sie sehen und spüren, daß wir 
nicht nur Antworten, sondern auch Fragen haben. Daß auch wir auf 
dem Weg sind und uns dabei von dem leiten lassen, der unsere Hoff- 
nung ist und der uns im Leben und Tod vorangeht. 

Kritische Offenheit in den Gelübden 

Unser Leben, das vor allem im Gehorsam dem Willen und Geiste 
Gottes gegenüber besteht, macht uns frei, auch dort unsere Überzeugun- 
gen zu sagen, wo wir kein Lob dafür zu erwarten haben. Weil wir uns 
durch ein ausdrückliches Gelübde unter den Willen Gottes gestellt ha- 
ben, müssen wir auch nicht alles in der Kirche für gut heißen. Ich halte 
es dabei mit der großen heiligen Teresa, die gesagt hat: •Es ist kein klei- 
nes Kreuz, seinen Verstand dem zu unterwerfen, der keinen hat. Ich 
habe das nie vermocht, und es scheint mir auch nicht richtig zu sein." 

Bei diesem Ausspruch hat sie auch an die Männer in leitenden Posi- 
tionen in der Kirche gedacht. Wer die Kirche kennt, weiß, daß bei der 
Vergabe von Positionen der Hl. Geist nicht immer zum Zuge kommt. Oft 
tejo•spricht die Berufung, mit der sich Gott an Menschen wendet, 
genug sind Machtfragen und menschliche Machenschaften allzusehr be- 
stimmend. Die Geschichte der Kirche belegt das in ausreichendem 
Maße. Die Tatsache, daß wir durch unsere Gelübde frei geworden sind 
für Gott und seine Botschaft, muß uns zu bewegenden, aber auch zu kri- 
tischen Elementen in Kirche und Gesellschaft machen. Ob wir Ordens- 
frauen in Deutschland dazu fähig sind? 

In Amerika und Asien scheinen viele Ordensfrauen bewußter ihren 
Auftrag zu leben als bei uns. Mit jungen Asiatinnen im Gespräch über 
ihre Sorgen erzählten sie von Übergriffen der Polizei, von Landvertrei- 
bungen, von allen möglichen Machenschaften der Mächtigen. •... Aber 
die Ordensfrauen, Priester und der Bischof stehen ganz auf unserer 
Seite. Sie gaben uns Kurse, wie wir uns verhalten sollen. Sie sind unsere 
Anwälte und gehen dafür sogar ins Gefängnis. Deshalb will ich auch 
eine Ordensfrau werden", schloß das junge Mädchen. Aus diesen Wor- 
ten spricht die Berufung, mit der sich Gott an Menschen wendet. 
Manchmal habe ich Angst, als könnten wir Orden selbst den Berufun- 
gen Gottes am meisten im Wege stehen - weil wir im rechten Augen- 
blick nicht erkennen, worauf es bei Gott ankommt. 




