Neues Selbstverstindnis vom Leben in den Geliibden 53

Fallen solche Momente ausdriicklichen Schweigens und Horens aus
unserem geistlichen Leben heraus, dann wird es selbst arm und krank.
Wir sollten es deshalb wieder lernen, Zeiten auszusparen, die nur dazu
da sind, uns innerlich beschenken und von Gott lieben zu lassen; Zeiten,
die wir vor Gott verbringen ohne eine Absicht als nur die, auf seinen
Willen einzuschwingen, ihm, unserem liebenden und doch so unbegreif-
lichen Gott, richtig zu antworten; uns ganz, in der Linge und Breite un-
seres Daseins, dieser letzten gottlichen Wirklichkeit auszusetzen.

Dieses unverzweckte Tun vor dem unverzweckbaren Gott ist das, was
Gebet in seinem Wesen ist. Es konnte uns helfen, Uberforderungen zu
sehen und zu iiberwinden; kénnte helfen, inmitten allen Ansturms von
Arbeit, wie auch bedrohlicher Verzweckung, ruhig und gelassen zu blei-
ben. Es konnte das Vertrauen in uns stirken, das sich néhrt aus der Be-
ziehung zu diesem heute mehr denn je schwer zu begreifenden Gott,
dem wir, inmitten unserer Arbeit, dennoch recht geben mochten. ,,Um-
sonst habt ihr’s empfangen, umsonst sollt ihr es weitergeben.* (Mt 10, 8)

Neues Selbstverstandnis
vom Leben in den Geliibden

Aus der Sicht einer Ordensschwester

Lea Ackermann, Rom

,,Wenn ich alt bin, gehe ich als Hausgeistlicher zu Schwestern; die wér-
men einem sogar den Spazierstock an.” So horte ich vor kurzem einen
Pfarrer sagen. Solche Spotteleien gibt es viele. Sie machen sich lustig
iiber die naive und iibertriebene Hilfsbereitschaft von Ordensfrauen
Priestern gegeniiber, ganz zu schweigen von den Formen serviler Dienst-
barkeit, wenn diese Priester etwa gar im Rang eines Bischofs stehen.

Zu sehr sollte sich der Geistliche aber nicht auf diese Haltung verlas-
sen. Vielleicht (hoffentlich) bestitigt sich sein Bild von Schwestern immer
weniger. Der heutige Mensch ist mit neuen Aufgaben und Auseinander-
setzungen konfrontiert. Die Welt und der Mensch wandeln sich, und da-
von ist die Ordensfrau nicht ausgeschlossen.



Lea Ackermann 54

Ein Beispiel aus der eigenen Erfahrung sei hier angefiigt: Als ich,
schon Schwester, noch im Studium war, sagte mir eines Tages ein Kom-
militone, der Theologie studierte und Priester werden wollte: ,, Wir ver-
stehen uns so gut; willst Du nicht meine Haushilterin werden?* Darauf
gab ich zur Antwort: ,,Das wire zu iiberlegen. Aber ich habe auch ein
Angebot. Ich gehe nach Afrika, um dort eine Schule zu leiten. Komm
Du doch mit als mein Hausmeister!“ Entsetzen iiber so viel Hochmut
meinerseits und ein verlegenes Lachen waren die Folge.

Die Zeiten dndern sich, und das allgemeine Bemiihen um mehr
Gleichberechtigung und partnerschaftliches Verhalten zeigen sich nicht
nur aulerhalb, sondern auch innerhalb des Klosters.

Vieles und Tiefgreifendes im Selbstverstindnis der Ordensfrauen
wurde durch das II. Vatikanum angestoBen und aufgebrochen. Fiir viele
begann eine Zeit starker Verunsicherung, fiir andere eine Zeit der Befrei-
ung zum Wesentlichen. Alte Zopfe wurden in den letzten 20 Jahren ab-
geschnitten. In den Klostern gab es Tagungen, Gespriche und Vortrige.
Was mich aber erstaunte, war die Schwerfilligkeit dieser Uberlegungen,
die oft sehr zaghaft und nur wie nebenbei heutige Probleme aufgriffen —
so als wiren die Orden um ihrer selbst willen da und nicht zeichenhafte
Bekundungen des Heils, auf die die Welt ein Anrecht hat. Bezeichnend
schien mir auch, da man betonend und oft exklusiv den Stifter und
sein Charisma in den Mittelpunkt des Selbstverstindnisses stellte. So be-
rechtigt das ist, es stort mich, weil vom Charisma der einzelnen Schwe-
stern nicht gesprochen wurde. Der Blick blieb oft nach riickwiirts gerich-
tet. So als habe Gott alle Charismen, die er zu vergeben hat, einzig und
allein dem Stifter oder der Stifterin fiir alle Zeiten anvertraut. Liegt
nicht die GroBe des Stifters oder der Stifterin vor allem darin, daB sie in
ihrer Zeit die dringenden Fragen erkannt und aufgegriffen haben? Was
sie damals taten, wird fiir unsere Zeit oft vernachlissigt: die ehrliche Si-
tuationsanalyse und das gemeinsame Suchen nach den Anforderungen
von heute. Ist es nicht das Faszinierende unserer Berufung: eine Art
Vorhut zu sein, die in unserer Zeit Aufgaben anpackt, die andere noch
nicht erkannt haben, und dabei die Zeichen Gottes in der Zeit zu begrei-
fen?

Gemeinsam im Gehorsam

Es sind fast 15 Jahre her, als ich bei einer Tagung zum Thema ,,Ordens-
leben in unserer Zeit” eine héhere Ordensoberin entsetzt ausrufen horte:
»Ja, wo kimen wir denn hin, sollte sich nun jede Schwester auch noch
auf ihr eigenes Gewissen berufen!



Neues Selbstverstindnis vom Leben in den Geliibden 55

Diese Ordensoberin hat hoffentlich irgendwann dann doch verstan-
den, daB der Hl. Geist sogar in jeder einzelnen Schwester wirkt. Wenn
wir schon glauben, daB die Berufung zur Ordensfrau Gabe Gottes an
jede einzelne ist, kann es wohl doch nicht so sein, daB ein junges Mid-
chen den Anruf Gottes in seinem Herzen verspiirt und vom lieben Gott
bis an die Klosterpforte gefiihrt wird, um dann als so Gerufene alleinge-
lassen zu werden, weil Gott von nun an nur noch mit der Mutter Oberin
verhandelt.

Dialog ist das neue Wort. Im Gebet und im gemeinsamen Gesprich
sollten Ziele und Aufgaben nach Gottes Willen gefunden werden. Ein
schwerer und mithsamer Weg. Zuerst fiir Obere, weil sich da vielleicht
doch, sehr oft unbemerkt, unter Berufung auf Gehorsam, ein unverar-
beiteter Machttrieb und ein Geltungsbediirfnis einschleichen und weil
es einfacher ist, Anweisungen zu geben als gemeinsam den rechten Weg
zu suchen. Auch fiir Untergebene ist der neue Weg schwerer als das her-
kémmliche Gehorchen. Den Befehl anzunehmen und auszufithren, auch
wenn er unsinnig und unreif ist, wire oft leichter. Geht’s schief, kann
man mit einer gewissen Genugtuung das Opferlamm spielen und alle
Verantwortung abweisen. Gemeinsam eine Entscheidung treffen, und
wenn sie falsch war, Schuld und Verantwortung zu iibernehmen, ist
schwerer. Dennoch liegt doch wohl der eigentliche Gehorsam darin: in
der gemeinsamen Hingabe vor Gott stehen, ihm allein gehorchen und
um den Auftrag ringen. Das ist kein abgeschlossener Weg, sondern ein
dauerndes gemeinsames Suchen nach dem Willen Gottes in einer kon-
kreten Situation. Viele Schwestern und Oberinnen tun sich damit sehr
schwer. Dabei ist es doch offenkundig, daB die Oberinnen schon wegen
der differenzierten Aufgaben und Spezialsituationen, die es tiberall gibt,
also aus reinem Sachverstand heraus, im Gesprich bleiben miissen.
Doch kommt es immer noch vor, daB Oberinnen ihre Mitschwestern fur
Aufgaben einsetzen, fiir die sie nicht geeignet sind, und daBl Schwestern
aus falsch verstandenem Gehorsam diese Aufgaben annehmen.

Beim Katholikentag in Miinchen 1984 luden am Freitagnachmittag
die Ordensleute zu einer Begegnung in ihre jeweiligen Kloster ein. Die
jungen Leute stellten sich vor; die Ordensleute ebenfalls. Eine Schwe-
ster sagte, sie wiire so gerne anderswo geblieben, aber im Gehorsam ar-
beite sie nun in Miinchen. Sie wollte durch diese Bemerkung sicherlich
ihre besondere Hingabe und Dienstbereitschaft bekunden. Die meisten
jungen Midchen waren entsetzt und fragten alle anderen Ordensfrauen,
ob sie auch nur wegen des Gehorsams hier arbeiteten.

So miBverstindlich kann der Gehorsam aufgefaBt werden! Junge
Menschen haben fiir Entscheidungsprozesse nicht viel iibrig, an denen



Lea Ackermann 56

sie selbst nicht beteiligt werden. Das Ordensleben steht und fillt heute
mit der Frage, ob es gelingt, den gemeinsamen Gehorsam vor Gott und
dem Evangelium zu leben - statt den Gehorsam vor Menschen, wie er in
monarchischen Gesellschaften praktiziert wird.

Frei in der Armut

Unsere Geliibde haben uns ,.frei gemacht. Wovon und wofiir? Wir ha-
ben kein Vermogen. Das Geliibde der Armut meint, daB wir uns nicht
um Besitzungen und deren Erhalt zu sorgen haben. Wir kénnten Unge-
rechtigkeiten, soziale MiBstinde, Ausbeutung der Menschen durch
Menschen anprangern, weil wir - hoffentlich — nicht selbst darin ver-
strickt sind. Gandhi soll einmal gesagt haben, er wollte nichts besitzen,
um sich vor der Gefahr, korrumpiert zu werden, zu schiitzen. Wie wahr
das ist, erfahren Kirche und Ordensleute dort, wo sie sich entschlossen
haben, Kirche der Armen, arme Kirche zu sein. Eine besitzlose Kirche
hat nicht viel zu verlieren, wenn sie von Regierungen bedroht wird, nur
weil sie sich auf die Seite der Armen stellt und Gerechtigkeit und
Gleichheit fordert.

Wer nichts zu verlieren hat, ist freier und fiir die Maichtigen ,,gefihrli-
cher” als der, der viel zu schiitzen hat. Warum ist die Kirche der Armen
in der Dritten Welt in aller Munde? Offensichtlich, weil mehr Hoffnung
und Leben von ihr ausgeht als von einer materiell reichen und satten
Kirche.

DasFreiseinfiirundzugleichdie Bindungan das Evangelium haben eben
nicht nur Konsequenzen im materiellen Bereich. Frei ist auch, wer
nichts mehr werden will, auch nicht in der Kirche und im Kloster. Mir
scheint, daf3 die Haltung der inneren Anspruchslosigkeit um des Evan-
geliums willen zentrale Bedeutung fiir das Geliibde der Armut hat.
Wenn es gelingt, auch innerlich nicht an den Dingen zu hiingen, bleiben
wir frei, in Kirche und Gesellschaft nach dem zu fragen, was mit dem
Evangelium nicht in Einklang steht.

Wir leben im Kloster nicht auf einer Insel. Die Medien tragen alle er-
denklichen Informationen in die abgeschlossensten Klausuren hinein.
So kann in Gebet und gemeinsamen Uberlegungen verarbeitet werden,
was in der Welt geschieht. Es besteht die Moglichkeit, Politikern zu sa-
gen, weswegen sie nicht wihlbar sind. Dazu brauchen wir natiirlich
Sachverstand, d. h. die entsprechende Ausbildung, um die Sorge und das
Interesse am Aufbau einer gerechteren Welt mit anderen zu teilen. Vor
allem aber brauchen wir den Geist und das Vorbild Jesu, der in unserer
heutigen Zeit seine Botschaft in der Konkretheit des Lebens priasent ma-



Neues Selbstverstindnis vom Leben in den Geliibden 57

chen will. Wenn wir diese Aufgabe heute nicht wahrnehmen, geben wir
ein wichtiges Moment unseres Zeugnisses aus der Hand.

Von einer in der Nachfolge Christi stehenden Oberin erzdhlte ein Spi-
ritual neulich folgende Geschichte. Sie habe eines Nachts einen Traum
gehabt: Sie war gestorben und an der Himmelspforte abgewiesen wor-
den, obwohl ihr Leben gut und ehrbar gewesen war. Sie kam nicht in
den Himmel, weil sie zu viel Geld auf der Bank angehduft hatte. Fiir
jede Mark auf der Bank sollte sie ein Jahr im Fegfeuer biiBen. Denn mit
dem Geld hitte man viele Hungrige séttigen kénnen. Und das Geld -
stand es nicht im Gegensatz zum Geiste der Armut? Mii3te man am
Ende eines jeden Jahres nicht alle Konten der Kldster rdumen?

Natiirlich: die Radikalitidt des Evangeliums ist oft nicht durchfiihrbar;
so wenn es alte und kranke Schwestern zu versorgen gibt; wenn Ge-
bidude und Betriebe instand gehalten werden miissen; usw. Dennoch
bleibt das Wort des Evangeliums: ,,Das Himmelreich leidet Gewalt.
Und nur die Gewalttétigen reilen es an sich.* Ist es sehr weit hergeholt,
wenn ich diesen Satz in dem Sinne interpretiere, da3 wir in der Nach-
folge Christi risikofreudiger sein miiBten, um dem Reiche Gottes in der
Welt zu dienen?

Ich habe die Erfahrung gemacht, daB wir auch von der Jugend nur
ernstgenommen werden, wenn Engagement als nachahmenswert er-
scheint, wenn wir nicht weltfremd am Leben, den Problemen und Sor-
gen der Menschen vorbeigehen. Dabei geht es nicht um Modisches;
wohl aber um die zeitgemidBe Priasenz des Christlichen.

Bereit durch die Ehelosigkeit

Eine groBe Uberzeugungskraft kann das Geliibde der Ehelosigkeit ent-
wickeln, wenn es uns bereit macht, fiir andere dazusein. Wir haben
keine Familie, Mann, Frau, Kinder, die berechtigte Anspriiche an uns
stellen. Aber die Welt und deren Menschen stellen Anspriiche an uns.
Gott sei Dank sind schon viele Kloster Hduser der offenen Tiir gewor-
den. Die Gastfreundschaft wird gelebt. Es gibt ermutigende Beispiele
dafiir: Taizé oder die von Ordensfrauen gefiihrten Teestuben, zu der alle
geladen sind, wo in gemiitlicher Atmosphire Zeit ist fiir Gespriche.
Oder auch die Idee und Mdéglichkeit der Kloster auf Zeit.

Andererseits sind wir nicht sonderlich zu solcher Offenheit erzogen.
Vielfach leben wir in der fixen Idee, anderen Menschen ein vollkomme-
nes, rundherum gelungenes und fehlerfreies Leben vorspielen zu miis-
sen. Ich bin auch fiir die Vorbildlichkeit des Ordenslebens; aber ge-
nauso wichtig ist es, andere daran teilhaben zu lassen und dabei uns



Lea Ackermann 58

selbst immer wieder zu korrigieren und in Frage stellen zu lassen. So
bleibt man selbst auf demWege und vermeidet den Eindruck, bereits am
Ziel angekommen zu sein. Es ist ermutigender fiir alle, die Gesprich
und Gemeinschaft mit uns suchen, wenn sie sehen und spiiren, da3 wir
nicht nur Antworten, sondern auch Fragen haben. DaBl auch wir auf
dem Weg sind und uns dabei von dem leiten lassen, der unsere Hoff-
nung ist und der uns im Leben und Tod vorangeht.

Kritische Offenheit in den Geliibden

Unser Leben, das vor allem im Gehorsam dem Willen und Geiste
Gottes gegeniiber besteht, macht uns frei, auch dort unsere Uberzeugun-
gen zu sagen, wo wir kein Lob dafiir zu erwarten haben. Weil wir uns
durch ein ausdriickliches Geliibde unter den Willen Gottes gestellt ha-
ben, miissen wir auch nicht alles in der Kirche fiir gut heiBen. Ich halte
es dabei mit der groBBen heiligen Teresa, die gesagt hat: ,Es ist kein klei-
nes Kreuz, seinen Verstand dem zu unterwerfen, der keinen hat. Ich
habe das nie vermocht, und es scheint mir auch nicht richtig zu sein.*

Bei diesem Ausspruch hat sie auch an die Minner in leitenden Posi-
tionen in der Kirche gedacht. Wer die Kirche kennt, wei3, da3 bei der
Vergabe von Positionen der HI. Geist nicht immer zum Zuge kommt. Oft
ten_spricht - die -Berufung, mit ‘der sich Gott an" Menschen— wendet.
genug sind Machtfragen und menschliche Machenschaften allzusehr be-
stimmend. Die Geschichte der Kirche belegt das in ausreichendem
Malfle. Die Tatsache, daB3 wir durch unsere Geliibde frei geworden sind
fur Gott und seine Botschaft, muf3 uns zu bewegenden, aber auch zu kri-
tischen Elementen in Kirche und Gesellschaft machen. Ob wir Ordens-
frauen in Deutschland dazu fihig sind?

In Amerika und Asien scheinen viele Ordensfrauen bewulBter ihren
Auftrag zu leben als bei uns. Mit jungen Asiatinnen im Gesprach iiber
ihre Sorgen erzihlten sie von Ubergriffen der Polizei, von Landvertrei-
bungen, von allen méglichen Machenschaften der Michtigen. ,,... Aber
die Ordensfrauen, Priester und der Bischof stehen ganz auf unserer
Seite. Sie gaben uns Kurse, wie wir uns verhalten sollen. Sie sind unsere
Anwilte und gehen dafiir sogar ins Gefiangnis. Deshalb will ich auch
eine Ordensfrau werden®, schloB3 das junge Middchen. Aus diesen Wor-
ten spricht die Berufung, mit der sich Gott an Menschen wendet.
Manchmal habe ich Angst, als konnten wir Orden selbst den Berufun-
gen Gottes am meisten im Wege stehen — weil wir im rechten Augen-
blick nicht erkennen, worauf es bei Gott ankommt.





