
Karl Rahner zu vermissen 
Zur Erinnerung an den großen Theologen* 

Johann Baptist Metz, Münster 

Er war 80 Jahre, als er starb, hinterließ uns ein in Umfang und Wirkung 
kaum vergleichbares Werk und hinterließ uns in diesem Werk doch 
auch sich selbst, da es bei ihm wenig zu scheiden gab zwischen dem Le- 
ben und dem Werk. Kann man sich überhaupt vollkommener einstiften 
in die Erinnerung, in die Erinnerung der Kirche, der Theologie und de- 
rer, die auch heute noch um ihn trauern, weil sich sein Tod wie eine par- 
tiale Sonnenfinsternis über ihr Leben senkte? Hat er nicht alles zu Ende 
gebracht, ausgepreßt wie eine Traube in der Kelter eines gehorsamen 
und leidenschaftlichen theologischen Lebens? Und doch: der tote Rah- 
ner ist nicht nur zu verehren, zu bewundern, nicht nur nachzuahmen, 
fortzuführen oder kritisch zu befragen; er ist auch zu vermissen. Das 
Vermissen ist wohl die heftigste Form des Gedenkens. Es richtet sich 
mehr auf die Person als auf ihre Sache, aber bei Rahner wiederum auf 
beides in einem, auf ihn in seinem Werk und auf sein Werk in ihm. 

Was wäre es denn, das wir vermissen, wenn wir nun die Wege, die 
nicht zuletzt er uns mitentworfen hat, weitergehen? Was denn, worin er 
uns fehlt, sein Rat, sein Beistand, ganz einfach - er selbst in der Grund- 
gebärde seiner theologischen Existenz? Ich will dazu einige Andeutun- 
gen versuchen. 

Karl Rahner zu vermissen, das heißt z.B. das zu vermissen, was ich 
seine Kunst zu erben nennen möchte. Das ist gleich zu verdeutlichen. Es 

* Vorabdruck aus: Karl Rahner - Bilder eines Lebens, hrsg. von P. Imhof und H. Biallo- 
wons, Freiburg/Zürich 1985. Diese Bildbiographie gibt einen Überblick über Leben und 
Werk Karl Rahners. Aus dem Neben- und Ineinander von Fotos, Dokumenten und Texten 
entsteht das Porträt eines Theologen, der wie kaum ein zweiter die Kirche und die Theolo- 
gie der Gegenwart beeinflußt hat. Einen recht persönlichen Charakter erhält das Buch 
durch die kurzen Erinnerungstexte, die Freunde, Kollegen und Bekannte Karl Rahners ge- 
schrieben haben. Sie sind erwachsen aus vielen Begegnungen, Ereignissen und Kontakten. 
Aus der Vielzahl von Mosaiksteinen wird deutlich, wie sehr Karl Rahner vielen Menschen 
nicht nur ein großer theologischer Lehrer war, sondern Freund, Berater und Vorbild des 
Lebens. 

Die Autoren der Reminiszenzen sind u.a. L. Bertsch, E. Biser, H. Böll, L. Boff, Y. Con- 
gar, E. Coreth, A. Darlap, H. Fries, A. Görres, W. Kern, E. Klinger, Kardinal König, Bun- 
deskanzler Kohl, Bischof Lehmann, H. Löwe, N. Lohfink, M. Müller, H. Pissarek-Hude- 
list, J. Splett, Bischof Stecher, J. Sudbrack, Regionalbischof Tewes, L. Vischer, H. J. Vogel 
MdB, H. Vorgrimler, K.-H. Weger, F. Weinreb, F. Wulf. Die Redaktion 



Johann Baptist Metz 84 

geht um seine Fähigkeit, Traditionen auf eine nichttraditionalistische 
Art zu retten. Seine theologische Arbeit rührte am Ganzen der katholi- 
schen Theologie; nichts ist mehr ganz so, wie es vor ihm war, und doch 
sind alle dem Gedächtnis der Kirche wichtigen Züge da. Ihm gelang es 
beispielhaft, die klassischen Traditionen der Väter und der Scholastik 
gerade in einer offensiv-produktiven Auseinandersetzung mit den Her- 
ausforderungen der europäischen Moderne zu beerben. Heute ringen 
unterschiedliche, teilweise geradezu gegensätzlich anmutende Vorstel- 
lungen über die Zukunft der Kirche in unserer späten Moderne und 
über die Art der Treue zum jüngsten Konzil miteinander. Wird sich eine 
rückwärts gewandte, ins vorreformatorische christliche Abendland ver- 
weisende Vision durchsetzen oder eine Vision, die das unverzichtbare 
Erbe der abendländischen Kirche gerade in Verbindung mit den neuen 
kirchlichen Aufbrüchen zu retten sucht? Wird sich die Kirche als reale 
Weltkirche (wie Rahner das genannt hat) verstehen lernen, als jener kul- 
turell polyzentrische Lernraum, in dem es auch heute genug Anzeichen 
dafür gibt, daß sich unser Christentum angesichts großer Gefahr an der 
Wurzel faßt? Wird sich das Zentrum der Kirche für die Prophetie der ar- 
men Kirchen öffnen? Wird sich eine defensive oder eine offensive Stra- 
tegie der Rettung von Traditionen durchsetzen? Einen •Tutiorismus des 
Wagnisses" hat Rahner diese offensive Strategie der Rettung genannt 
und sie in seinem •Strukturwandel der Kirche" - hellsichtig bis ins De- 
tail - auch dem kirchlichen Leben hierzulande anempfohlen. Ohne gro- 
ßes Echo freilich selbst er. Wie sollen da wir ohne seine kämpferische 
Unbeugsamkeit und ohne sein anhaltendes Beispiel einer rettenden Kri- 
tik weiterkommen? Droht nicht gerade heute alles in einen defensiven 
Tutiorismus zurückzukippen? Braucht z.B. nicht auch die Ordenskirche, 
der sich Rahner zutiefst verpflichtet wußte und aus der gegenwärtig, ge- 
rade im nichteuropäischen Christentum, wichtige Impulse zu kirchli- 
chen Erneuerungen entspringen, einen glaubwürdigen theologischen 
Anwalt für diese offensive Vision der Rettung und Vermittlung christli- 
chen Erbes? Und brauchen schließlich nicht gerade wir Theologen, 
wenn wir denn über einen bestimmten deutschen Idealismus (der auch 
Rahners Theologie noch zu sehr umgab) hinauskommen wollen: brau- 
chen wir nicht beim Wagnis einer nachidealistischen Theologie gerade 
seinen Rat und sein Vorbild dafür, wie zu retten sei? 

Karl Rahner zu vermissen, das heißt das zu vermissen, was ich seine 
Fähigkeit zur schöpferischen Reduktion nennen möchte. Wir werden sie 
vermissen in einer Zeit des überbordenden Pluralismus nicht nur um 
uns herum, sondern auch in uns, eines Pluralismus, der die Theologie 
nur allzu leicht entweder zum überspezialisierten Nischendenken ver- 



Karl Rahner zu vermissen 85 

führt oder zu trivialen Kurzschlüssigkeiten. Zum einen zeigt sich diese 
schöpferische Reduktion bei Rahner darin, daß seine Fragen und Argu- 
mente die eingeschliffene theologische Arbeitseinteilung unterwander- 
ten. Was ihm nicht wenige seiner theologischen Kollegen vorwarfen, 
daß er nämlich immer wieder die Grenzen der theologischen Diszipli- 
nen aufbrach und überschritt, etwa die Grenzen zwischen systemati- 
scher und praktischer Theologie, zwischen dogmatischer und spiritueller 
Theologie, zwischen Dogma und Exegese: das geschah bei ihm aus 
einer Einbewältigungskraft, aus einer nichtregressiven Reduktion von 
Überkomplexität und Überspezialisierung der Theologie, in denen die 
Krisen der Theologie und des Glaubens gar leicht •arbeitsteilig" ver- 
drängt oder verdeckt bzw. folgenlos hin und her delegiert werden. Und 
es geschah bei ihm, weil in seiner Theologie nicht einfach ein klassischer 
Fragenkanon regierte, weil er nicht nur vom theologischen System vor- 
gegebene und zugelassene Fragen zu beantworten suchte, sondern weil 
er sich dem Kanon der Lebensfragen unterwarf, nicht den esoterisch ge- 
wählten, sondern den unbequemen, aufgedrängten, oft schrecklich pro- 
fanen Fragen. 

Eben dies weist auf die andere Seite dieser schöpferischen Reduk- 
tionskraft Rahners. Es weist auf seine Fähigkeit zur nichttrivialen Rück- 
führung von Lehre auf Leben, von Doxographie auf Biographie, weist 
auf jene große Reduktionsbewegung, die in Rahners Werk steckt, eine 
Reduktionsbewegung, die nicht, wie man oft meinte, dem Versuch galt, 
eine theologische Lehre auf eine andere zurückzuführen, sondern der 
einzigartigen Anstrengung, Lehre und Leben, Mystik und Alltäglichkeit 
in der unüberschaulichen, unsinnlichen Komplexität und Anonymität 
unserer spätmodernen Verhältnisse zusammenzuzwingen. Wenn der Lo- 
gos der Theologie schließlich immer auf eine Wissensform als Lebens- 
form zielt: wie müßten wir da nicht diese schöpferische Reduktionskraft 
vermissen?1 

Diese Reduktionskraft prägt übrigens auch einen anderen Zug Karl 
Rahners, um dessentwillen wir ihn wiederum nicht nur zu bewundern, 
sondern auch zu vermissen hätten: ihn in der Art, wie er Theologie nicht 
nur für Theologen trieb. Wie er sich liebevoll und akribisch abarbeitete an 
den •kleinen Themen" einer Volksfrömmigkeit, die er ernster nahm als 
eine vage schweifende Transzendenzgläubigkeit. (Wissen wir überhaupt 
noch, worüber er alles geschrieben, geredet, gepredigt hat?) Wie er aber 

1 Gerade auch diesen Zug an Karl Rahners theologischer Existenz habe ich schon in mei- 
ner Rede zu seinem 70. Geburtstag (1974) hervorgehoben: •Karl Rahner - ein theologi- 
sches Leben. Theologie als mystische Biographie eines Christenmenschen heute", abge- 
druckt u.a. in: J.B. Metz, Unterbrechungen, Gütersloh 1971. 



Johann Baptist Metz 86 

gleichzeitig in seiner Theologie jenen nahe war, die sich, eingemauert in 
das Stahlgehäuse der Moderne, immer ratloser und wehrloser der Däm- 
merung einer geheimnisleeren Welt und dem langgestreckten Tod der 
Banalität ausgeliefert sehen. Rahner hat sich von der Not, von den Fra- 
gen, den Zweifeln und der Verzweiflung vieler beispiellos verpflichten 
lassen. Und die voluminöse Vielfalt seines Werkes hatte selbst •Sy- 
stem": in ihm geschah eine einzige große Heimführung, eine Zusam- 
menführung von profaner Lebenserfahrung und Gotteserfahrung. Dies 
kann heute wohl immer weniger von einem einzelnen Theologen •vorge- 
macht" werden; neue Orte und neue Subjekte des Theologietreibens 
müssen für diese Zusammenführung hinzutreten. Für den Mut, daß je- 
der Christ sich selbst als Theologe begreife und daß es auch eine theolo- 
gische Autorität der Glaubenden gibt, hat Rahner Spuren im kirchlichen 
Bewußtsein gelegt. Auf diesem Weg in die Zukunft der Kirche und der 
Theologie werden wir ihn besonders vermissen. 

Karl Rahner zu vermissen, daß heißt auch, das zu vermissen, was ich 
(gewiß gegen seinen Einspruch) seine Autorität nennen möchte, die so 
viele, höchst unterschiedliche Leute anzog und sich an ihn wenden ließ: 
Junge und Alte, Gläubige und Ungläubige, Autoritätsträger und Autori- 
tätsentwöhnte. Diese Autorität ist kaum gut zu beschreiben. Ich meine 
jedenfalls eine Autorität, die man nicht •hat" (durch Amt und Insig- 
nien), sondern die man •ist". Sie speiste sich bei Rahner nicht nur aus 
einer immensen Erkenntnisautorität, nicht nur aus der Autorität durch 
Bildungs- und Argumentationskompetenz. Viele Elemente fließen in ihr 
zusammen. Da ist z. B. ein •großer " Theologe, bei dem man spürt, wie 
genau er weiß und realisiert (um ein Wort Karl Barths zu varieren), daß 
kein Theologe im Verhältnis zu seinem Thema wirklich groß ist. Keine 
Attitüden eines theologischen Meisterdenkers, kein selbsternanntes Pro- 
phetentum, keine Esoterik, nichts Elitäres, kaum Ironie! So war es wohl 
jene Autorität des Verstehens, die gepaart ist mit einer großen, oft sehr 
schutzlosen Bescheidenheit und mit äußerster intellektueller Redlichkeit 
und Verläßlichkeit. Wenn ich recht sehe, wurzelte diese leise, unauf- 
dringliche Autorität schließlich in dem, was ich Rahners Naivität nen- 
nen möchte. Denn wahre Naivität - nicht verzweifelt simulierte oder 
kindisch imitierte - basiert nicht auf Unsicherheit und Unbefangenheit, 
sondern auf einer besonderen Form von Souveränität. Sie ließ ihn - in- 
mitten von gelehrten Disputationen ebenso wie in unvergeßlichen Ein- 
zelgesprächen - seine kinderschweren Fragen stellen, sie ließ ihn ver- 
traute Verständigungsverhältnisse aufbrechen, sie auch machte ihn fä- 
hig, selbst die Fragen seiner Kritiker oft besser zu verstehen und wo- 
möglich auch besser zu würdigen, als diese es selbst vermochten. Ich 



Karl Rahner zu vermissen 87 

weiß, wovon ich rede. Freilich, um von Rahners Autorität zu sprechen, 
von einer, die wir nicht nur zu bewundern, sondern auch zu vermissen 
hätten, ist noch auf etwas anderes zu verweisen: 

Wir erinnern in Karl Rahner nicht nur einen herausragenden Lehrer 
der Theologie, sondern wir vermissen in ihm auch, was ich einen • Vater 
des Glaubens''zu nennen wage2 - gemäß jener von Paulus (1 Kor 4,15) 
getroffenen Unterscheidung: •Ihr habt zwar viele Lehrer in Christus, 
aber wenige Väter." Um unsere großen Traditionen zu bewahren in 
einer Zeit, in der die Erinnerungen als lebensbestimmende Macht immer 
mehr zerfallen, brauchen wir nicht nur Lehrer der Theologie, sondern 
Väter des Glaubens. Um unsere Visionen zu retten in einer Zeit, die ge- 
rade - und dies quer durch alle Lebensbereiche - durch den Verlust an 
großen Visionen gekennzeichnet zu sein scheint, brauchen wir nicht nur 
Lehrer der Theologie, sondern Väter des Glaubens. Um Wege zu finden 
in einer Zeit, von der man mit Kafka sagen könnte: •Es ist (zwar) eine 
Zeit, aber kein Weg; was wir Weg nennen, ist ein Zögern" - um hier 
Wege zu finden, brauchen wir nicht nur Lehrer der Theologie, sondern 
Väter des Glaubens. Als solchen Vater des Glaubens vermissen wir Karl 
Rahner. Als solchen vermissen ihn, wenn ich recht beobachte, vor allem 
auch viele junge Menschen. 

Karl Rahner zu vermissen, das heißt schließlich, sein Antlitz zu ver- 
missen. Glaube teilt sich ja nicht nur über das antlitzlose Wort mit, wie 
es uns ein etwas schwächliches, abstrakt-unsinnliches Christentum der 
Neuzeit gern einreden möchte. Es muß für ihn immer auch etwas zu 
schauen geben, Antlitze, Antlitze etwa von Gottesmännern. Auch darum 
werden wir Karl Rahner vermissen. In seinem Antlitz gab es zu schauen, 
wovon er sprach: ein Mann stand für seine Sache. Dieses Antlitz verriet, 
daß ihn sein theologisches Wissen und all seine Erfahrungen nicht in 
einer etwas bläßlichen Art weise und ausgewogen gemacht hatten. 
Blicke voll kämpferischer Ungeduld, in denen der Schmerz über viele 
Enttäuschungen auch mit seiner eigenen Kirche nicht einfach wegge- 
wischt war, wechselten mit Blicken zarter Hingabe an den Weg des 
Glaubens in seiner Kirche. Was man von ihm nie hören konnte, war 
doch seinen Augen abzulesen: viel ungeschützte Verletztlichkeit, viel 
wehrlose Heimatlosigkeit. Man sah sie in seinem Antlitz: die Spuren 
einer gänzlich unsentimentalen, im Alter eher bleiernen, nie pausbäckig- 
optimistischen und auch nicht eigentlich himmelstürmenden Gottes- 
sehnsucht eines einfachen Christenmenschen. Und dieses Antlitz sollten 
wir nicht vermissen? 
2 Vgl. dazu ausführlich meine kleine Schrift anläßlich seines 80. Geburtstages: Den Glau- 
ben lernen und lehren. Dank an Karl Rahner, München 1984. 




