Karl Rahner zu vermissen

Zvur Erinnerung an den groBen Theologen*

Johann Baptist Metz, Miinster

Er war 80 Jahre, als er starb, hinterlieB uns ein in Umfang und Wirkung
kaum vergleichbares Werk und hinterlie uns in diesem Werk doch
auch sich selbst, da es bei ihm wenig zu scheiden gab zwischen dem Le-
ben und dem Werk. Kann man sich iiberhaupt vollkommener einstiften
in die Erinnerung, in die Erinnerung der Kirche, der Theologie und de-
rer, die auch heute noch um ihn trauvern, weil sich sein Tod wie eine par-
tiale Sonnenfinsternis {iber ihr Leben senkte? Hat er nicht alles zu Ende
gebracht, ausgepreBt wie eine Traube in der Kelter eines gehorsamen
und leidenschaftlichen theologischen Lebens? Und doch: der tote Rah-
ner ist nicht nur zu verehren, zu bewundern, nicht nur nachzuahmen,
fortzufithren oder kritisch zu befragen; er ist auch zu vermissen. Das
Vermissen ist wohl die heftigste Form des Gedenkens. Es richtet sich
mehr auf die Person als auf ihre Sache, aber bei Rahner wiederum auf
beides in einem, auf ihn in seinem Werk und auf sein Werk in ihm.

Was wire es denn, das wir vermissen, wenn wir nun die Wege, die
nicht zuletzt er uns mitentworfen hat, weitergehen? Was denn, worin er
uns fehlt, sein Rat, sein Beistand, ganz einfach — er selbst in der Grund-
gebdrde seiner theologischen Existenz? Ich will dazu einige Andeutun-
gen versuchen. ‘

Karl Rahner zu vermissen, das heil3t z.B. das zu vermissen, was ich
seine Kunst zu erben nennen mochte. Das ist gleich zu verdeutlichen. Es

* Vorabdruck aus: Kar! Rahner — Bilder eines Lebens, hrsg. von P. Imhof und H. Biallo-
wons, Freiburg/Ziirich 1985. Diese Bildbiographie gibt einen Uberblick iiber Leben und
Werk Karl Rahners. Aus dem Neben- und Ineinander von Fotos, Dokumenten und Texten
entsteht das Portriit eines Theologen, der wie kaum ein zweiter die Kirche und die Theolo-
gie der Gegenwart beeinfluBt hat. Einen recht personlichen Charakter erhilt das Buch
durch die kurzen Erinnerungstexte, die Freunde, Kollegen und Bekannte Karl Rahners ge-
schrieben haben. Sie sind erwachsen aus vielen Begegnungen, Ereignissen und Kontakten.
Aus der Vielzahl von Mosaiksteinen wird deutlich, wie sehr Karl Rahner vielen Menschen
richt nur ein groBer theologischer Lehrer war, sondern Freund, Berater und Vorbild des
Lebens.

Die Autoren der Reminiszenzen sind u.a. L. Bertsch, E. Biser, H. Boll, L. Boff, Y. Con-
gar, E. Coreth, A. Darlap, H. Fries, A. Gérres, W. Kern, E. Klinger, Kardinal Kénig, Bun-
deskanzler Kohl, Bischof Lehmann, H. Lowe, N. Lohfink, M. Miiller, H. Pissarek-Hude-
list, J. Splett, Bischof Stecher, J. Sudbrack, Regionalbischof Tewes, L. Vischer, H. J. Vogel
MdB, H. Vorgrimler, K.-H. Weger, F. Weinreb, F. Wulf. Die Redaktion



Johann Baptist Metz 84

geht um seine Fahigkeit, Traditionen auf eine nichttraditionalistische
Art zu retten. Seine theologische Arbeit rithrte am Ganzen der katholi-
schen Theologie; nichts ist mehr ganz so, wie es vor ihm war, und doch
sind alle dem Gedichtnis der Kirche wichtigen Ziige da. Thm gelang es
beispielhaft, die klassischen Traditionen der Viter und der Scholastik
gerade in einer offensiv-produktiven Auseinandersetzung mit den Her-
ausforderungen der europdischen Moderne zu beerben. Heute ringen
unterschiedliche, teilweise geradezu gegensitzlich anmutende Vorstel-
lungen iiber die Zukunft der Kirche in unserer spiten Moderne und
tiber die Art der Treue zum jiingsten Konzil miteinander. Wird sich eine
riickwirts gewandte, ins vorreformatorische christliche Abendland ver-
weisende Vision durchsetzen oder eine Vision, die das unverzichtbare
Erbe der abendlindischen Kirche gerade in Verbindung mit den neuen
kirchlichen Aufbriichen zu retten sucht? Wird sich die Kirche als reale
Weltkirche (wie Rahner das genannt hat) verstehen lernen, als jener kul-
turell polyzentrische Lernraum, in dem es auch heute genug Anzeichen
dafiir gibt, daB sich unser Christentum angesichts groBer Gefahr an der
Warzel faB3t? Wird sich das Zentrum der Kirche fiir die Prophetie der ar-
men Kirchen 6ffnen? Wird sich eine defensive oder eine offensive Stra-
tegie der Rettung von Traditionen durchsetzen? Einen ,,Tutiorismus des
Wagnisses“ hat Rahner diese offensive Strategie der Rettung genannt
und sie in seinem ,,Strukturwandel der Kirche* - hellsichtig bis ins De-
tail — auch dem kirchlichen Leben hierzulande anempfohlen. Ohne gro-
B3es Echo freilich selbst er. Wie sollen da wir ohne seine kdampferische
Unbeugsamkeit und ohne sein anhaltendes Beispiel einer rettenden Kri-
tik weiterkommen? Droht nicht gerade heute alles in einen defensiven
Tutiorismus zuriickzukippen? Braucht z.B. nicht auch die Ordenskirche,
der sich Rahner zutiefst verpflichtet wuBte und aus der gegenwirtig, ge-
rade im nichteuropdischen Christentum, wichtige Impulse zu kirchli-
chen Erneuerungen entspringen, einen glaubwiirdigen theologischen
Anwalt fiir diese offensive Vision der Rettung und Vermittlung christli-
chen Erbes? Und brauchen schlieBlich nicht gerade wir Theologen,
wenn wir denn iiber einen bestimmten deutschen Idealismus (der auch
Rahners Theologie noch zu sehr umgab) hinauskommen wollen: brau-
chen wir nicht beim Wagnis einer nachidealistischen Theologie gerade
seinen Rat und sein Vorbild dafiir, wie zu retten sei?

Karl Rahner zu vermissen, das heilt das zu vermissen, was ich seine
Féhigkeit zur schopferischen Reduktion nennen machte. Wir werden sie
vermissen in einer Zeit des iiberbordenden Pluralismus nicht nur um
uns herum, sondern auch in uns, eines Pluralismus, der die Theologie
nur allzu leicht entweder zum iiberspezialisierten Nischendenken ver-



Karl Rahner zu vermissen 85

fihrt oder zu trivialen Kurzschliissigkeiten. Zum einen zeigt sich diese
schopferische Reduktion bei Rahner darin, daB seine Fragen und Argu-
mente die eingeschliffene theologische Arbeitseinteilung unterwander-
ten. Was ihm nicht wenige seiner theologischen Kollegen vorwarfen,
daB} er ndmlich immer wieder die Grenzen der theologischen Diszipli-
nen aufbrach und iberschritt, etwa die Grenzen zwischen systemati-
scher und praktischer Theologie, zwischen dogmatischer und spiritueller
Theologie, zwischen Dogma und Exegese: das geschah bei ihm aus
einer Einbewiltigungskraft, aus einer nichtregressiven Reduktion von
Uberkomplexitit und Uberspezialisierung der Theologie, in denen die
Krisen der Theologie und des Glaubens gar leicht ,,arbeitsteilig* ver-
driangt oder verdeckt bzw. folgenlos hin und her delegiert werden. Und
es geschah bei ihm, weil in seiner Theologie nicht einfach ein klassischer
Fragenkanon regierte, weil er nicht nur vom theologischen System vor-
gegebene und zugelassene Fragen zu beantworten suchte, sondern weil
er sich dem Kanon der Lebensfragen unterwarf, nicht den esoterisch ge-
wihlten, sondern den unbequemen, aufgedringten, oft schrecklich pro-
fanen Fragen.

Eben dies weist auf die andere Seite dieser schépferischen Reduk-
tionskraft Rahners. Es weist auf seine Fihigkeit zur nichttrivialen Riick-
fihrung von Lehre auf Leben, von Doxographie auf Biographie, weist
auf jene groBe Reduktionsbewegung, die in Rahners Werk steckt, eine
Reduktionsbewegung, die nicht, wie man oft meinte, dem Versuch galt,
eine theologische Lehre auf eine andere zuriickzufiihren, sondern der
einzigartigen Anstrengung, Lehre und Leben, Mystik und Alltiglichkeit
in der uniiberschaulichen, unsinnlichen Komplexitit und Anonymitit
unserer spidtmodernen Verhéltnisse zusammenzuzwingen. Wenn der Lo-
gos der Theologie schlieSlich immer auf eine Wissensform als Lebens-
form zielt: wie miiBten wir da nicht diese schopferische Reduktionskraft
vermissen?!

Diese Reduktionskraft prigt iibrigens auch einen anderen Zug Karl
Rahners, um dessentwillen wir ihn wiederum nicht nur zu bewundern,
sondern auch zu vermissen hitten: ihn in der Art, wie er Theologie nicht
nur fiir Theologen trieb. Wie er sich liebevoll und akribisch abarbeitete an
den ,kleinen Themen“ einer Volksfrommigkeit, die er ernster nahm als
eine vage schweifende Transzendenzgliubigkeit. (Wissen wir tiberhaupt
noch, wortiber er alles geschrieben, geredet, gepredigt hat?) Wie er aber

! Gerade auch diesen Zug an Karl Rahners theologischer Existenz habe ich schon in mei-
ner Rede zu seinem 70. Geburtstag (1974) hervorgehoben: , Karl Rahner - ein theologi-
sches Leben. Theologie als mystische Biographie eines Christenmenschen heute®, abge-
druckt uv.a. in: J.B. Metz, Unterbrechungen, Gitersloh 1971.



Johann Baptist Metz 86

gleichzeitig in seiner Theologie jenen nahe war, die sich, eingemauert in
das Stahlgehduse der Moderne, immer ratloser und wehrloser der Diam-
merung einer geheimnisleeren Welt und dem langgestreckten Tod der
Banalitat ausgeliefert sehen. Rahner hat sich von der Not, von den Fra-
gen, den Zweifeln und der Verzweiflung vieler beispiellos verpflichten
lassen. Und die volumindse Vielfalt seines Werkes hatte selbst ,,Sy-
stem“: in ihm geschah eine einzige groBe Heimfiihrung, eine Zusam-
menfiihrung von profaner Lebenserfahrung und Gotteserfahrung. Dies
kann heute wohl immer weniger von einem einzelnen Theologen ,,vorge-
macht* werden; neue Orte und neue Subjekte des Theologietreibens
miissen fiir diese Zusammenfithrung hinzutreten. Fiir den Mut, daB je-
der Christ sich selbst als Theologe begreife und daf es auch eine theolo-
gische Autoritit der Glaubenden gibt, hat Rahner Spuren im kirchlichen
BewuBtsein gelegt. Auf diesem Weg in die Zukunft der Kirche und der
Theologie werden wir ihn besonders vermissen.

Karl Rahner zu vermissen, daB heiBt auch, das zu vermissen, was ich
(gewiBl gegen seinen Einspruch) seine Autoritdt nennen mochte, die so
viele, hochst unterschiedliche Leute anzog und sich an ihn wenden lieB:
Junge und Alte, Glaubige und Unglédubige, Autorititstriger und Autori-
titsentwohnte. Diese Autoritit ist kaum gut zu beschreiben. Ich meine
jedenfalls eine Autoritit, die man nicht ,hat“ (durch Amt und Insig-
nien), sondern die man ,,ist“. Sie speiste sich bei Rahner nicht nur aus
einer immensen Erkenntnisautoritit, nicht nur aus der Autoritit durch
Bildungs- und Argumentationskompetenz. Viele Elemente flieBen in ihr
zusammen. Da ist z.B. ein ,,groBer “ Theologe, bei dem man spiirt, wie
genau er weill und realisiert (um ein Wort Karl Barths zu varieren), daB
kein Theologe im Verhiltnis zu seinem Thema wirklich groB ist. Keine
Attitiiden eines theologischen Meisterdenkers, kein selbsternanntes Pro-
phetentum, keine Esoterik, nichts Elitdres, kaum Ironie! So war es wohl
jene Autoritit des Verstehens, die gepaart ist mit einer groBen, oft sehr
schutzlosen Bescheidenheit und mit duBerster intellektueller Redlichkeit
und VerldBlichkeit. Wenn ich recht sehe, wurzelte diese leise, unauf-
dringliche Autoritét schlieBlich in dem, was ich Rahners Naivitit nen-
nen méchte. Denn wahre Naivitit — nicht verzweifelt simulierte oder
kindisch imitierte — basiert nicht auf Unsicherheit und Unbefangenheit,
sondern auf einer besonderen Form von Souverinitit. Sie lieB ihn - in-
mitten von gelehrten Disputationen ebenso wie in unvergeBlichen Ein-
zelgesprichen - seine kinderschweren Fragen stellen, sie lieB ihn ver-
traute Verstdndigungsverhiltnisse aufbrechen, sie auch machte ihn fi-
hig, selbst die Fragen seiner Kritiker oft besser zu verstehen und wo-
moglich auch besser zu wiirdigen, als diese es selbst vermochten. Ich



Karl Rahner zu vermissen 87

weill, wovon ich rede. Freilich, um von Rahners Autoritit zu sprechen,
von einer, die wir nicht nur zu bewundern, sondern auch zu vermissen
hitten, ist noch auf etwas anderes zu verweisen:

Wir erinnern in Karl Rahner nicht nur einen herausragenden Lehrer
der Theologie, sondern wir vermissen in ihm auch, was ich einen ,, Vater
des Glaubens*zu nennen wage? — gemif jener von Paulus (I Kor 4,15)
getroffenen Unterscheidung: ,,Ihr habt zwar viele Lehrer in Christus,
aber wenige Viter.“ Um unsere groBen Traditionen zu bewahren in
einer Zeit, in der die Erinnerungen als lebensbestimmende Macht immer
mehr zerfallen, brauchen wir nicht nur Lehrer der Theologie, sondern
Viter des Glaubens. Um unsere Visionen zu retten in einer Zeit, die ge-
rade - und dies quer durch alle Lebensbereiche - durch den Verlust an
groBen Visionen gekennzeichnet zu sein scheint, brauchen wir nicht nur
Lehrer der Theologie, sondern Viter des Glaubens. Um Wege zu finden
in einer Zeit, von der man mit Kafka sagen kénnte: ,Es ist (zwar) eine
Zeit, aber kein Weg; was wir Weg nennen, ist ein Zégern® — um hier
Wege zu finden, brauchen wir nicht nur Lehrer der Theologie, sondern
Viter des Glaubens. Als solchen Vater des Glaubens vermissen wir Karl
Rahner. Als solchen vermissen ihn, wenn ich recht beobachte, vor allem
auch viele junge Menschen.

Karl Rahner zu vermissen, das hei8t schlieBlich, sein Antlitz zu ver-
missen. Glaube teilt sich ja nicht nur iiber das antlitzlose Wort mit, wie
es uns ein etwas schwichliches, abstrakt-unsinnliches Christentum der
Neuzeit gern einreden méchte. Es muB fiir ihn immer auch etwas zu
schauen geben, Antlitze, Antlitze etwa von Gottesminnern. Auch darum
werden wir Karl Rahner vermissen. In seinem Antlitz gab es zu schauen,
wovon er sprach: ein Mann stand fiir seine Sache. Dieses Antlitz verriet,
daB ihn sein theologisches Wissen und all seine Erfahrungen nicht in
einer etwas bliBlichen Art weise und ausgewogen gemacht hatten.
Blicke voll kdmpferischer Ungeduld, in denen der Schmerz iiber viele
Enttduschungen auch mit seiner eigenen Kirche nicht einfach wegge-
wischt war, wechselten mit Blicken zarter Hingabe an den Weg des
Glaubens in seiner Kirche. Was man von ihm nie héren konnte, war
doch seinen Augen abzulesen: viel ungeschiitzte Verletztlichkeit, viel
wehrlose Heimatlosigkeit. Man sah sie in seinem Antlitz: die Spuren
einer génzlich unsentimentalen, im Alter eher bleiernen, nie pausbickig-
optimistischen und auch nicht eigentlich himmelstiirmenden Gottes-
sehnsucht eines einfachen Christenmenschen. Und dieses Antlitz sollten
wir nicht vermissen?

2 Vgl. dazu ausfiihrlich meine kleine Schrift anl4Blich seines 80. Geburtstages: Den Glau-
ben lernen und lehren. Dank an Karl Rahner, Miinchen 1984.





