
Mystik und Methode 
Ganzheitliches Beten bei Friedrich Spee von Langenfeld (1591-1635) 

Josef Sudbrack, München 

Durch seinen Kampf gegen die Hexenprozesse war der Jesuit dem Den- 
ken seiner Zeit weit voraus1. In der Literaturgeschichte steht sein Name 
am Beginn einer Blütezeit deutscher Lyrik2. Wie der Schlesier Martin 
Opitz, doch unabhängig von ihm, verband er in seiner Dichtung den 
Wortakzent mit dem der Verse. Noch heute singen wir Kirchenlieder aus 
seiner •Trutznachtigall"3. 

Friedrich Spees Größe hat ihre Wurzel in seinem priesterlichen, 
seelsorglichen Wirken. Weil er als Priester die Opfer des Hexenwahns 
zum Scheiterhaufen begleiten mußte, schrieb er wider ihre Mörder die 
•Cautio Criminalis". Weil er als Priester seine Christen zum Gebet und 
zur Meditation führen wollte - heute würden wir sagen: weil er in der 
Flut des Minderwertigen gute Meditationsliteratur liefern wollte -, 
schrieb er die •Trutznachtigall". 

Im •Güldenen Tugendbuch": •das ist, Werck vnd Übung der dreyen 
Göttlichen Tugenden, des Glaubens, der Hoffnung, vnd der Liebe. Al- 
len Gott-liebenden, andächtigen, frommen Seelen, vnd sonderlich den 

1 Die berühmte •cautio criminalis oder Rechtliches Bedenken wegen der Hexenprozesse"von 
1631 (noch anonym) ist in der deutschen Übersetzung von Joachim Ritter (1939) jetzt auch 
als dtv-Taschenbuch (Nr. 6122; München 1982) greifbar. 

Die Auffindung seines Grabes in der Jesuitenkirche zu Trier (1980) veranlaßte eine er- 
neute Erforschung seines Lebens und Wirkens. In der Festschrift Friedrich Spee im Licht 
der Wissenschaften. Beiträge und Untersuchungen, hrsg. von Anton Arens (Quellen und 
Abhandlungen zur mittelrheinischen Kirchengeschichte, Bd. 49), Mainz 1984 (im Selbst- 
verlag der Gesellschaft für Mittelrhein. Kirchengeschichte e.V., XI/290 S., Ln., DM 48,-; 
vgl. Anm. 2), sind die wichtigsten Ergebnisse zusammengetragen. Die sorgfältige Biblio- 
graphie von F. R. Reichert (243-281) ist zu einem unersetzlichen Handwerkszeug für den 
Umgang mit Friedrich Spee geworden. Die einzelnen Beiträge von ersten Fachleuten zei- 
gen das reiche Wirkungsfeld des genialen Mannes. Vgl. auch Karl Rahner, Wider den He- 
xenwahn. Was hat Friedrich Spee uns heute zu sagen?, in: GuL 56 (1983) 284-291. 
2 Dazu besonders (in Friedrich Spee im Licht der Wissenschaften, s. Anm. 1) Margret Gent- 
ner, •daß futter misch mit rosen". Literaturwissenschaftliche Notizen zu Spees •kindlicher 
Naivität", 37-62; Michael Härting, Zur Quellenlage der anonymen Lieder von Friedrich 
Spee, 63-72; Theo G. M. van Oorschot, Verzeichnis der anonymen Lieder von Friedrich 
Spee, 73-82; Anton Arens, Unbekannte Lieder von Friedrich Spee im Geistlichen Psalter von 
1638 (1637), 83-94. 

3 Im Gotteslob, dem modernen deutschen katholischen Gebet- und Gesangbuch, finden 
wir z.B. aus seinen Liedern: O Heiland, reiß die Himmel auf; Zu Bethlehem geboren; O 
Traurigkeit, o Herzeleid. 



Mystik und Methode 89 

Kloster- vnd weit-geistlichen Personen sehr nutzlich zu gebrauchen"4, 
kann man lesen, woher Friedrich Spee seine Kraft nahm. Hier sollen 
drei seiner Impulse vorgestellt werden. Der Leser von heute wird stau- 
nen, wie ganzheitlich - Leib und Seele einbegreifend - und zugleich 
•mystisch" der Jesuitenheilige in das christliche Gebet einführt. 

Beten mit Leib und Seele 

Der III. Teil des •Güldenen Tugendbuchs", •nemlich von der liebe der 
Gutwilligkeit oder Freundschafft", handelt im 17. Kapitel über •noch 
andere werck der Liebe des nechsten, vnd zwar der Feinden". 

Gemäß dem Wochenschema, nach dem das •Güldene Tugendbuch" 
durchgegliedert ist, heißt es sehr bestimmt: 

Zukünfftige woch magstu täglich am bestimpten viertelstündlein 
dich in der liebe der feinden vben. (369) 

Als ein Mensch, der mit beiden Füßen in der Wirklichkeit steht, weiß 
Spee, daß sich alles sträubt, auch den Feind, der vielleicht sogar •mei- 
nen man gar jämerlich ermordet hat" (371; man denke an die Erfahrung 
in den Hexenprozessen), zu lieben: 

Siehe da, meine sinnliche neigung hatt nicht allein ein grausen vnd 
abschewen wieder meinen feind, welches noch passiren köndte: 
sondern will auch in ewigkeit ihme nicht verzeihen, welches schon 
nicht passiren kan; ia will auch ihme alles vbels vnd so gar die 
ewige verdamnuß. Was solle ich machen? (373) 

Spee aber belehrt weiter: 
Nun bin ich gleichwol nicht gezwungen, daß ich mitt dem Oberen 
theill meiner seelen, mitt dem vernünfftigen verständlichen willen 
ihr in diesem punct nothwendig beyfalle. (373) 

Dort also, wo der Mensch aus seinem Glauben heraus sich für Gott ent- 
scheidet - und dort ragt er über Gefühl, über Sympathie und Antipathie, 
über die innere Unruhe hinaus -, kann er sich gegen den natürlich auf- 
brechenden Haß wehren, 

ob schon sonsten meine gantze natur sich darob entsetzet, wieder 
murret, vnd gar ein anders in meinem hertzen schreyet, welches ich 
nicht hinderen kan. (374) 

Aufgabe des Meditierens ist es nun, diese •Spitzen"-Gesinnung des Ge- 
mütes behutsam in die leibseelische Ganzheit einzusenken. 

4 Es liegt eine kritische Ausgabe vor: Friedrich Spee, Güldenes Tugend-Buch, hrsg. von 
Theo G. M. van Oorschot (Zweiter Band von Friedrich Spee, Sämtliche Schriften. Histo- 
risch-kritische Ausgabe in drei Bänden, hrsg. von Emmy Rosenfeld), München 1968. Die 
Ziffern im Text beziehen sich auf diese Ausgabe. 



Josef Sudbrack 90 

Das Gebet •mit gutem verstand, vnd nach dem obersten theill meiner 
seelen" soll durch körperliche Übung ganzheitlich integriert werden: 

Dan ich falle hiemitt nieder auff meine knie, vnd mitt außgestreck- 
ten armen, wie mein Jesus am Creutz für seine feind gebetten hatt, 
bette ich auch mitt guter bedachtsamer vernunfft, langsam vnd ver- 
stendiglich 

Vatter vnser der du bist im Himmel. 
Nach diesem Vatter vnser küsse die erd zum zeichen einer demuth 
gegen Gott, daß du dich seinen gebotten vnterwerffest, vnd vmb 
seinetwillen dem fleisch wiederstehest, ia für deinen feind bittest... 
Darnach stehe auff vnd lasse Gott walten. (374 f) 

Was wir mühsam mittels Psychologie und Psychosomatik für die Spiritu- 
alität zurückgewinnen müssen und was manch einer in östlichen Medi- 
tationsübungen oder charismatischen Gebetsgottesdiensten als Neuheit 
erlebt, ist für den Jesuiten des 16./17. Jahrhunderts selbstverständlich: 
Inneres Gebet muß körperlich verankert werden, damit es den Men- 
schen ganz ergreife. 

Und besonders der Beter, der die leibseelische Einheit noch nicht 
bruchlos vollziehen kann (wer kann das schon?), der - wie Paulus 
schreibt - •ein anderes Gesetz in seinen Gliedern sieht, das dem Gesetz 
des Inneren widerstreitet und ihn zum Gefangenen des Gesetzes der 
Sünde macht, das in seinen Gliedern ist" (Rom 7,23), soll sich durch 
körperliche Übung der ganzheitlichen Erfahrung nähern. 

•Nähern" - denn das Gelingen bleibt Gottes Gnade; und wir Men- 
schen sind auf Erden Pilger, die dem ganzheitlichen Stehen vor Gott 
(nicht nur •mittels eines Spiegels in rätselhafter Gestalt, sondern von 
Angesicht zu Angesicht", 1 Kor 13,12) erst entgegengehen. 

Doch die Anweisung Friedrich Spees bleibt gültig: Bete mit Leib und 
Seele, mit Armen und Beinen, mit dem ganzen Leib - und •übe" dies in 
der präzisen Form, •täglich am bestimbten viertelstündlein". 

Der Geist Gottes und die leibliche Ganzheit des Menschen 
Der gelehrte Herausgeber des •Güldenen Tugendbuchs", Theo G. M. 
van Oorschot, schreibt: •Auf Schritt und Tritt begegnet man im GTb 
Sätzen wie: ,immer seufftzen vnd weinen'; ,Weine, vnd weine, Laß flies- 
sen dein Hertz, vnd äugen: laß winden vnd wehen deine seufftzer';,Wei- 
net, heulet, seufftzet, vnd klaget'." 

Er zitiert entsprechende Verse auch aus der •Trutznachtigall": 
Drumb nur ich wein / 

Vnd heul / vnd grein / 
Vnd seufftzer blaß in winde. (711) 



Mystik und Methode 91 

Das ist kein •seufzerlicher Überschwang", wie selbst der bekannte ka- 
tholische Kulturgeschichtler Friedrich Zoepfl rationalistisch meint. 
Denn zum einen umfaßt dieses •Seufzen" die Breite des menschlichen 
Gemüts. Man kann auch mit •frölichem hertzen" seufzen, nicht nur in 
Trauer. Der Jesuit erfindet anscheinend sogar das heute noch bekannte 
Wort •frewdenzähren" (das Grimmsche Wörterbuch kennt nur spätere 
Zeugnisse). Was bei Katharina von Siena •Feuertränen"5 heißt, nimmt 
er mit seinem •Seufzen" auf und stellt sich damit in die große Tradition 
der mystischen Theologie der •Tränen" hinein. Die barocke Sprachge- 
stalt seiner Lehren darf uns nicht hindern, auf das Gemeinte zu schauen. 

Van Oorschot zeigt darüber hinaus die methodische Funktion dieses 
•Seufzens". Es soll die Verstandeserwägungen, die Intentionen des 
•obersten theil meiner seelen" in die Ganzheit des menschlichen Füh- 
lens integrieren. Beten heißt nach einer alten Definition des Johannes 
Damaszenus: •das Herz zu Gott erheben". Friedrich Spee schreibt: 
•Seufftze auß tieffem hertzen grund, vnd sprich mit frewden." Der 
ganze Mensch soll hineingehen ins Beten: sein Wollen und Fühlen, sein 
Erspüren und sein Sehnen. •Seufzen" müßte heute durch die ganze 
Breite der Gemütsäußerungen, Lachen und Weinen, Tanzen und Sprin- 
gen übersetzt werden. 

Aber noch einen Schritt weiter führt uns van Oorschot. Er deutet an, 
daß das •Seufftzen" bei Friedrich Spee in Verbindung steht mit dem 
Heiligen Geist und dessen wirkender Gegenwart im Menschen. 

Ein langes Gedicht aus •Trutznachtigall" heißt: •Das geheimnuß der 
Hochheiligen Dreifaltigkeit / sowol Theologisch als Poetisch wie viel 
geschehen können / entworfen." Nachdem der Jesuit schon in Stro- 
phe 23 vom Seufzen des Vaters und des Sohnes gesungen hat (•Der Va- 
ter seufzet ohne Ruh, zu seinem Sohn verliebet / Der Sohn Ihm wider 
seufzet zu, sich gleichem Feur ergiebet. / Zugleich dann Er, zugleich 
dann Der mit gleichem Brand befangen, / Mit Seufzen hin, mit Seufzen 
her bezeugend ihr Verlangen"6), wird in Strophe 27/28 der Heilige Geist 
als dieses •Seufzen" in Person gepriesen: 

Schaw da dan kräfftig windet ab 
Der seufftzer ihrer beyden. 

Der süse Geist / die süsse gab / 
O frewd - ob allen frewden / 

5 Vgl. dazu Louise Gnädinger, Feuertränen, Caterina von Sienas Tränen-Lehre und Tränen- 
Erfahrung, in: GuL 54 (1981) 85-98. 
6 Friedrich Spee, Trutz-Nachtigall, ein geistlich poetisches Lustwäldlein, desgleichen noch nie 
zuvor in deutscher Sprache gesehen worden, Berlin 1817, 182. 



Josef Sudbrack 92 

Der Sohn / vnd Vatter; der / vnd der 
Gar lieb- vnd freundlich hauchet: 

Auß einem hertzen her / vnd her 
Der athem süßlich rauchet. 

Von beyden kompt der hertzenswind / 
Von beyden gleich gewindet: 

Ist beider Geist / vnd seufftzer lind / 
Aha so nie verschwindet: 

Ist beyder vnzertrenntes Band / 
So niemals sich entbindet: 

Ist beyder Glut / vnd hertzensbrand / 
Ohn maß / vnd ziel gezündet. (713) 

Wer sich an die barocke Sprache gewöhnt hat, findet in diesem für 
Friedrich Spee zentralen Gedicht überzeitlich-gültige Aussagen: Die 
Methode des •Seufftzens" ist nicht nur eine psychosomatische Übung 
zur Integration einer geistig-personalen Entscheidung, sie rührt an die 
mystische Tiefe des innergöttlichen Lebens; sie rührt an die ewige Be- 
gegnung von Vater und Sohn im Geist. Der Mensch ist hineinbezogen in 
die ewige Liebe, die als Heiliger Geist in Gott lebt. 

Das ist Lehre des Neuen Testaments. Im achten Kapitel des Römer- 
briefs, also im hymnischen Abschluß des ersten großen dogmatischen 
Entwurfs der Christenheit, spricht Paulus vom •Seufzen" gleichsam in 
konzentrischen Kreisen. 

Der erste Kreis umfaßt die Gesamtheit der Welt. 
Alles Geschaffene insgesamt seufzt und ängstigt sich schmerzlich 
bis jetzt. (8,22) 

Doch •alles Geschaffene" - das ist die gesamte Schöpfung vom unbe- 
lebten Stein bis zum höchstentwickelten Wirbeltier - richtet sich auf den 
Menschen, der •die Erstlingsgabe des Geistes" hat und damit die Ver- 
antwortung. Der späte Rilke spricht oft davon, daß es Aufgabe des Men- 
schen sei, dem wortlosen Leben der Natur, der Dinge und der Tiere 
Sprache zu verleihen. Der Mensch will auch nach Paulus das •Seufzen" 
der Natur ins Wort und Gott entgegenbringen: 

Auch wir seufzen in uns selbst und warten auf die volle Offenba- 
rung der Annahme an Sohnes Statt. (8,23) 

Doch auch der Mensch kann aus sich allein den Abgrund zwischen sich 
und dem Ewigen nicht überwinden. 

Wir wissen nicht, was wir beten sollen, wie sich's gebührt; aber der 
Geist selbst tritt für uns ein mit unaussprechlichen Seufzern. (8,26) 

Nur Gott selbst aus seiner Kraft, das heißt in seinem Heiligen Geist, 



Mystik und Methode 93 

kann den Abgrund zwischen dem Geschöpf und Gott überwinden. Und 
so muß das Seufzen des Menschen, in das sich •die Tränen der Dinge" 
(Vergil) einsammeln, sich in eine tiefere Mitte begeben: Im menschli- 
chen Beten betet letztlich Gott selbst; Gottes Geist betet in jedem Men- 
schen, der seinen Geist zu Gott erhebt. Der Mensch hat Gottes Geist 
empfangen: 

In diesem rufen wir: Abba, Vater! (8,15) 
Mit seinem •Seufzen" hat Friedrich Spee eine Tiefe erreicht, die man 
•mystisch" nennen muß. Das menschliche Beten ist getragen von dem 
Seufzen in Gott, das den Namen •Heiliger Geist" hat. 

Van Oorschot hat recht: •Für eine Untersuchung der etwaigen mysti- 
schen Begnadigung Spees böte sich meines Erachtens hier ein viel besse- 
rer Ansatzpunkt als in der überkommenen mystisch anmutenden Termi- 
nologie seiner Werke, die vielleicht nur metaphorisch gemeint ist." (713) 
Und hier zeigt sich auch die Einheit des Psychosomatischen und Kosmi- 
schen (das •Seufzen" des ganzen Menschen, der das •Seufzen" der Na- 
tur aufgreift) mit dem Spirituellen oder gar Mystischen (der Geist 
•seufzt") in einer erstaunlichen Prägnanz. 

Der Jesuit steht in der Tradition des Ignatius von Loyola. Auch dieser 
wollte mit der Übung der Seelenkräfte und mit der sogenannten •An- 
wendung der Sinne" den konkreten Menschen in seiner geistgetragenen 
Mitte für die intimste Begegnung mit Jesus Christus öffnen. Beide wuß- 
ten sich nach dem fälschlicherweise Meister Eckhart zugeschriebenen 
Wort als Lebe- und nicht als Lese-Meister. So schreibt Spee zu Beginn 
seines •Güldenen Tugendbuches": •dann dises Buch ist eigentlich zum 
Brauchen, vnd nicht nur zum Lesen gemacht." 

Mag bei Spee auch manches sentimental oder moralistisch klingen, so 
sollte uns doch seine Gebetslehre aufhorchen lassen: Was heute manch 
einer als Neuheitserlebnis bei buddhistischen oder hinduistischen Medi- 
tationslehrern (und meist westlich verflacht) erfährt, war für die dama- 
lige christliche Zeit nichts Erstaunliches: daß man sich nämlich durch 
körperliches Üben für die betende Begegnung mit Gott öffnen könne. 

Der Rhythmus des Herzens 

Im 21. Kapitel (und den folgenden) des •Güldenen Tugendbuchs" geht 
Friedrich Spee noch ausdrücklicher auf das Methodische ein; und hier 
kann auch deutlich werden, daß er keineswegs der Versuchung erliegt, 
den Gipfel der Gotteserfahrung •mit schnellen Griffen" zu erzwingen 
(wie es in einem katholischen Zen-Seminar zu Ehren P. Lassalles hieß), 
statt sich von Gott beschenken zu lassen. 



Josef Sudbrack 94 

Das Kapitel lautet: 
Eine außerlesen schöne vnd lüstige Weiß, wie eine andechtige Seel 
Gott loben könne tag vnd nacht, vnd mit den Engelen ohn einige 
vnterlaß singen Heylig, Heylig, Heylig. (435) 

Spee scheint diesmal zu glauben, daß er eine neue Methode gefunden 
habe, die in der Tradition noch nicht anzutreffen sei. Ein heutiger Histo- 
riker könnte aber sicherlich auf ähnliches bei frühen Mönchen und Wü- 
stenvätern hinweisen. 

Weil Spee den Nutzen der (neuen) Methode plausibel machen 
möchte, entwirft er zuerst eine philosophische Einführung in den Sinn 
von Zeichen, also eine Semiotik. 

Und dann spricht er über das menschliche Herz: 
Es ist allen bekant, daß das menschlich hertz, gleich wie die vnruh 
in einem vhrwerk, allezeit sich bewegt, vnd schlegt tag vnd nacht 
ohn vnterlaß. Dan man esse, trincke, schlaffe, oder wache, oder 
man thue sonsten was man wolle; so höret es doch nie auff zu 
schlagen, als lang der mensch das leben hat. 

Solches kan man fühlen an den Pulßadern an beyden armen: 
dan gleich wie daß hertz schlägt, also schlagen auch alle Pulß- 
adern im gantzen leib... 

Derowegen dan ich ietzt entdecken will, wie man sie alle zu nutz 
machen, vnnd eine weisse Gott allezeit zu loben darauff gründen 
könne. Dann siehe da, lasset (uns) auß allen disen schlagen lautere 
zeichen machen, vnd ihnen dise bedeutnuß auzlegen zwischen 
Gott vnd vns, daß ein ieder solcher schlag, hinfurter so vill bey 
Gott vnd den heiligen bedeuten vnd heissen solle, als vill bedeuten 
vnd heissen dise wort der Engelen: Heilig, Heilig, Heilig ist der 
Her Gott Zabaoth? knie nider, vnd sprech also... (437f) 

Und nun folgt ein Gebet, in dem sich der Mensch mit dem rhythmischen 
Pulsschlag seines Lebens Gott anheim gibt. 

Dises gebettlein solltu alle tag zu morgens einmal widerholen: vnd 
zwar nit vonnöthen, daß du eben die wort widerholest; sondern 
kanst es thun mitt einem gedancken, das ist, kanst zu gott dein 
hertz erheben mit einem seufftzer, vnd im hertzen sprechen: 
O Herr, ich setze wider auff, wie gestern, oder wie du weist... (439) 

Das ist kein kindisches Spielchen. Klassisch gesagt handelt es sich um 
eine •gute Meinung", die im Rhythmus des Herzens erfahren wird. Mo- 
disch ausgedrückt ist es wie ein christlich durchformtes Mantra-Gebet7. 

7 Einen Hymnus auf das islamische •Mantra": •Es gibt keinen Gott außer Gott", singt Ah- 
mad Al-Gazzäli in seiner Schrift: Der reine Gottesglauben, übers, von R. Grämlich, Wies- 
baden 1983. 



Mystik und Methode 95 

Aber Spee ist weit entfernt von methodischem Zwang, selbsttätiger 
Automatik oder gar magischer Manipulation mittels eines solchen Be- 
tern. Er legt Wert auf die ständige bewußte Erneuerung der Grundstim- 
mung des Betens und verlegt überdies den Sinn der Übung aus dem 
menschlichen Streben nach Erfahrung, Erleben oder gar Erleuchtung 
hinaus in das Lob Gottes hinein. Es ist also nicht ein •Sich-selbst-Fin- 
den" (woran ein christliches Mantra-Gebet scheitern kann), sondern 
darüber hinaus ein •Sich-Übersteigen" zur Wirklichkeit Gottes. Was bei 
Friedrich Spee •Lob Gottes" heißt, findet sich im klassischen Jesus-Ge- 
bet der Ostkirche als •Demut vor Gott" wieder, ein Zug, der nach den 
christlichen Meistern unabdingbar für das wahre Beten ist und der den 
markanten Unterschied zu dem Mantra-Gebet darstellt, wie es zum Bei- 
spiel die Transzendentale Meditation pflegt. 

Die folgenden Kapitel greifen diese immerwährenden Gebete unter 
verschiedenen weiteren Gesichtspunkten auf. 

So macht Spee selbst den Einwand, ob man nicht besser bei jedem 
Herzschlag auch bewußt bei Gott sein solle: 

Ja freylich, das were besser: aber wer kan solches thun? ...Wer 
aber die goltgulden nit haben kan, ist mit den pfennigen zufriden, 
vnd verwirfft sie darumb nit. (440) 

Auf den weiteren Einwand, daß doch ein Gebet nur bewußt und in Frei- 
heit geschehen könne, antwortet er: 

Die schlag zwar geschehen nicht auß vnserem freyen willen; son- 
dern gehen naturlich immer fort, wan wir schon nit wölten: Aber 
doch stehet es bey vnserem freyen willen, ob solche schlag lobzei- 
chen seyen oder nit. (441) 

Mit Ergriffenheit verfolgt man, wie diese Übung, im Herzensrhythmus 
Gottes Gegenwart zu realisieren, sich weitet und - mit wacher theologi- 
scher wie psychologischer Unterscheidungsgabe - in viele menschliche 
Bereiche hinein sich vertieft. 

In dieser Übung, Gott im Pulsschlag zu loben, kann geistliche Kom- 
munikation entstehen: 

Auch wan du mit deinen gespielen redes, vnd sie bey der hand 
hast, hastu widerumb gelegenheit an Gott zu gedencken: dan du 
kanst auch an ihrer hand den pulß prüfen, vnd dan wiederumb 
dein hertz erwecken, vnd gedencken: Siehe da, dieses hertz lobet 
auch noch Gott... (444) 

Die Übung kann die unterbewußte Welt des Traumes und des Schlafens 
durchziehen und heiligen: 

Auch wan du ... erwachest zu nacht, vnd kanst nicht wider ein- 
schlaffen ; oder du wilt dich abents oder nachmittag ein zu ruhe be- 



Josef Sudbrack 96 

geben, vnd anfangen etwas zu schlummeren, oder du must noch et- 
was den anderen beim tisch gesellschaft halten..., so greiffe wide- 
rumb an den pulß, vnd siehe wie das hertz noch singe Heilig, 
Heilig, Heiligh! jah fahe an zu zehlen, wie offt die ader schlage... 
(444) 

Noch sprechender sind die Hinweise des 23. und 24. Kapitels, in denen 
Spee mehr inhaltlich zeigt, wie diese Übung des Heilig-Heilig-Heilig-Lo- 
bens im Herzschlag variiert werden kann. 

Man könne z. B. je nach den Tagen der Woche verschiedene Herzens- 
gebete mit dem Pulsschlag verbinden: z.B. Jesu, Jesu, Jesu - mit dem 
schönen Hinweis auf das Hohelied Salomos (8,6): •Lege mich wie einen 
Siegel an dein Herz, wie einen Ring an deinen Arm." 

Vnd zugleich soltu dise woch alle tag das jenig so du auff die ader 
zum zeichen gesetzet hast wie gesagt, auch denselben Tag für den 
Schluß-(Stoß-)gebettlein brauchen; so hastu dise woch eine schöne 
Vbung. (446) 

Man kann sogar sinnenhafte Vorstellungen mit dem Pulsieren des Her- 
zens verbinden: 

Opffere dein hertz Gott auff zu dem end, daß es den gantzen tag 
vnd nacht Gott zu ehren tantze vnd springe: vnd gedencke dan, 
daß alle seine Schlag nur lautere sprung seind, die Gott zu ehren 
geschehen. (447) 

Wiederum mit dem schönen Hinweis auf Lk 1,41: •Als Elisabeth den 
Gruß der Maria hörte, da hüpfte das Kind in ihrem Leib und Elisabeth 
wurde mit dem Heiligen Geist erfüllt." 

Opffere dein hertz Gott auff zu dem ende, daß es ihme zu ehren 
den tag gleich sey oder das ampt vertrette eines Tremulanten in der 
Orgell. Dan du weist das in der Orgell eine pfeiff ist, die man nur 
bisweilen gehen last, vnd ein Tremulanten nennet, das ist, eine 
pfeiff, die da anders nichts thut als zitteren, oder tremulieren... 
(447) 

Je enger die sinnen- und leibhafte Wirklichkeit des Menschen ins Beten 
hineingezogen wird, um so tiefer kann das Beten in den Menschen ein- 
sinken. 

In den nächsten Kapiteln kommt Spee in einer ähnlich frischen Weise 
auf die Kraft der Bilder zu sprechen, die das menschliche Denken exi- 
stentieller und ganzheitlicher machen können. Mystik, zumindest aber 
christliche Mystik, bedeutet nicht: sich befreien von der Kraft der Bilder 
und der Konkretheit der irdischen Wirklichkeit, sondern umgekehrt: in 
die Bildwelt (des bewußten und unbewußten Lebens) eintreten, um 
überall den Gott zu finden, der ein Teil dieser Welt geworden ist; der 



Mystik und Methode 97 

uns seinen Geist gibt, damit wir ihn überall finden können. Der Geist 
Gottes sagt kein •Nein" zur Fülle der Welt, sondern gibt unserem 
menschlichen •Ja" Mitte und Sinn. 

Für die Methoden Friedrich Spees kann gelten, was er später einmal 
selbst schreibt: 

Im fall du grösseren lust darzu hettest, wan dise weiß new were, so 
könte sie wol new sein; weil sie biß hieher noch nicht ist vermerckt 
worden: wan dirs aber besser gefiele, vnd du sie höher schetzen 
woltest, so sie alt were; so kan ich dir auch eigentlich beweisen das 
sie alt sey, vnd schon vor etlichen hundert jähren zween Heylige 
Lehrer der kirchen in Griechenland sie gewust haben... wiewol es 
niemand in acht genommen hat, weil sie nur mit wenig Worten ist 
gerühret worden. (463) 

Es gehört zu den zukunftsträchtigen Zeichen unserer Zeit, daß auf vie- 
len Wegen ähnliche Weisen der Gottesbegegnung gesucht und gefunden 
werden. Psychologie und Medizin haben längst schon die Bedeutung 
des Psychosomatischen (der leib-seelischen Ganzheit) für die innere und 
äußere Gesundung des Menschen erkannt. Alte und neue Gebetsmetho- 
den werden entdeckt und weitergegeben. Körperliche Haltungen und 
Bewegungen, Singen und gemeinsames Erleben sind von vielen Men- 
schen längst in ihr Gebet integriert. 

Besonders die Begegnung mit den fernöstlichen Religionen brachte 
dem christlichen Gebet wichtige Impulse und Hilfen, wenn auch die In- 
tegration nicht überall sofort gelungen ist. 

Die Beschäftigung mit Friedrich Spee aber zeigt, wie reich die eigene 
christliche Überlieferung ist und welchen Weg der Integration wir doch 
vor allem einschlagen sollten8. 

8 Der indische Jesuit Anthony de Mello hat in seinem Buch Meditieren mit Leib und Seele. 
Neue Wege der Gotteserfahrung(Kevelaer, Butzon & Bercker 1984. 184 S., kart., DM 24,-; 
mit einem Nachwort von Martin Kämpchen, dem Übersetzer) eine solche Integration ver- 
sucht. Hilfreich ist es, daß er 44 konkrete Übungen (Wahrnehmung - Phantasie - An- 
dacht) anbietet. Man spürt in ihnen die hinduistische Tradition des Meditierens, die aber 
bruchlos ins Christentum integriert wurde. Wer sich in eine solche Atem- oder Körper- 
oder Bild-Übung hinein vertieft, wird die wohltuende Ausgeglichenheit dieser Medita- 
tions- und Gebetsweisen schätzen lernen. De Mello verzichtet auf eine theoretische Durch- 
leuchtung seiner Übungen (vieles wäre von der heutigen Psychologie dazu zu sagen und 
würde die Möglichkeiten noch erweitern). 

Für ein kritisches Weiterfragen ist hier nicht der Ort. Aber anzumerken bleibt dennoch, 
daß beim Vergleich dieser Übungen mit den Weisungen Friedrich Spees die überragende 
Größe und die tiefe Christlichkeit des Deutschen noch deutlicher werden. - Wir sollten 
uns noch mehr den Schätzen der eigenen Tradition zuwenden; das würde uns bereiter ma- 
chen zu einem Dialog mit den großen Weltreligionen. 




