Mystik und Methode

Ganzheitliches Beten bei Friedrich Spee von Langenfeld (1591-1635)

Josef Sudbrack, Miinchen

Durch seinen Kampf gegen die Hexenprozesse war der Jesuit dem Den-
ken seiner Zeit weit voraus'. In der Literaturgeschichte steht sein Name
am Beginn einer Bliitezeit deutscher Lyrik?2. Wie der Schlesier Martin
Opitz, doch unabhingig von ihm, verband er in seiner Dichtung den
Wortakzent mit dem der Verse. Noch heute singen wir Kirchenlieder aus
seiner ,, Trutznachtigall“.

Friedrich Spees Grofle hat ihre Wurzel in seinem priesterlichen,
seelsorglichen Wirken. Weil er als Priester die Opfer des Hexenwahns
zum Scheiterhaufen begleiten muBte, schrieb er wider ihre Mérder die
»Cautio Criminalis“. Weil er als Priester seine Christen zum Gebet und
zur Meditation fiihren wollte — heute wiirden wir sagen: weil er in der
Flut des Minderwertigen gute Meditationsliteratur liefern wollte —,
schrieb er die ,, Trutznachtigall“.

Im ,,Giildenen Tugendbuch“: ,,das ist, Werck vnd Ubung der dreyen
Géttlichen Tugenden, des Glaubens, der Hoffnung, vnd der Liebe. Al-
len Gott-liebenden, andichtigen, frommen Seelen, vnd sonderlich den

! Die beriithmte ,,cautio criminalis oder Rechtliches Bedenken wegen der Hexenprozesse“von
1631 (noch anonym) ist in der deutschen Ubersetzung von Joachim Ritter (1939) jetzt auch
als dtv-Taschenbuch (Nr. 6122; Miinchen 1982) greifbar.

Die Auffindung seines Grabes in der Jesuitenkirche zu Trier (1980) veranlaBte eine er-
neute Erforschung seines Lebens und Wirkens. In der Festschrift Friedrich Spee im Licht
der Wissenschaften. Beitrdge und Untersuchungen, hrsg. von Anton Arens (Quellen und
Abhandlungen zur mittelrheinischen Kirchengeschichte, Bd. 49), Mainz 1984 (im Selbst-
verlag der Gesellschaft fiir Mittelrhein. Kirchengeschichte e. V., X1/290 S., Ln., DM 48,-:
vgl. Anm. 2), sind die wichtigsten Ergebnisse zusammengetragen. Die sorgfiltige Biblio-
graphie von F. R. Reichert (243-281) ist zu einem unersetzlichen Handwerkszeug fiir den
Umgang mit Friedrich Spee geworden. Die einzelnen Beitrige von ersten Fachleuten zei-
gen das reiche Wirkungsfeld des genialen Mannes. Vgl. auch Karl Rahner, Wider den He-
xenwahn. Was hat Friedrich Spee uns heute zu sagen?, in: GuL 56 (1983) 284-291.

? Dazu besonders (in Friedrich Spee im Licht der Wissenschaften, s. Anm. 1) Margret Gent-
ner, ,daf3 futter misch mit rosen“. Literaturwissenschaftliche Notizen zu Spees ,kindlicher
Naivitdt®, 37-62; Michael Hirting, Zur Quellenlage der anonymen Lieder von Friedrich
Spee, 63-72; Theo G. M. van Oorschot, Verzeichnis der anonymen Lieder von Friedrich
Spee, 73-82; Anton Arens, Unbekannte Lieder von Friedrich Spee im Geistlichen Psalter von
1638 (1637), 83-94.

*Im Gotteslob, dem modernen deutschen katholischen Gebet- und Gesangbuch, finden
wir z.B. aus seinen Liedern: O Heiland, rei3 die Himmel auf; Zu Bethlehem geboren; O
Traurigkeit, o Herzeleid.



Mpystik und Methode 89

Kloster- vnd welt-geistlichen Personen sehr nutziich zu gebrauchen,
kann man lesen, woher Friedrich Spee seine Kraft nahm. Hier sollen
drei seiner Impulse vorgestellt werden. Der Leser von heute wird stau-
nen, wie ganzheitlich — Leib und Seele einbegreifend —~ und zugleich
,mystisch“ der Jesuitenheilige in das christliche Gebet einfiihrt.

Beten mit Leib und Seele

Der III. Teil des ,,Giildenen Tugendbuchs®, ,,nemlich von der liebe der
Gutwilligkeit oder Freundschafft*, handelt im 17. Kapitel iiber ,,noch
andere werck der Liebe des nechsten, vnd zwar der Feinden®. '
GemiB dem Wochenschema, nach dem das ,,Giildene Tugendbuch®
“durchgegliedert ist, heifit es sehr bestimmt:
Zukiinfftige woch magstu tiglich am bestimpten viertelstiindlein
dich in der liebe der feinden vben. (369)
Als ein Mensch, der mit beiden FiiBen in der Wirklichkeit steht, weil3
Spee, daf} sich alles straubt, auch den Feind, der vielleicht sogar ,,mei-
nen man gar jimerlich ermordet hat* (371; man denke an die Erfahrung
in den Hexenprozessen), zu lieben:
Siehe da, meine sinnliche neigung hatt nicht allein ein grausen vnd
abschewen wieder meinen feind, welches noch passiren kondte:
sondern will auch in ewigkeit ihme nicht verzeihen, welches schon
nicht passiren kan; ia will auch ihme alles vbels vnd so gar die
ewige verdamnuf3. Was solle ich machen? (373)
Spee aber belehrt weiter:
Nun bin ich gleichwol nicht gezwungen, daf} ich mitt dem Oberen
theill meiner seelen, mitt dem verniinfftigen verstindlichen willen
ihr in diesem punct nothwendig beyfalle. (373)
Dort also, wo der Mensch aus seinem Glauben heraus sich fiir Gott ent-
scheidet — und dort ragt er iiber Gefiihl, tiber Sympathie und Antipathie,
iiber die innere Unruhe hinaus -, kann er sich gegen den natiirlich auf-
brechenden Hal3 wehren,
ob schon sonsten meine gantze natur sich darob entsetzet, wieder
murret, vid gar ein anders in meinem hertzen schreyet, welches ich
nicht hinderen kan. (374)
Aufgabe des Meditierens ist es nun, diese ,,Spitzen“-Gesinnung des Ge-
miites behutsam in die leibseelische Ganzheit einzusenken.

4 Es liegt eine kritische Ausgabe vor: Friedrich Spee, Giildenes Tugend-Buch, hrsg. von
Theo G. M. van Oorschot (Zweiter Band von Friedrich Spee, Simtliche Schriften. Histo-
risch-kritische Ausgabe in drei Binden, hrsg. von Emmy Rosenfeld), Miinchen 1968. Die
Ziffern im Text bezichen sich auf diese Ausgabe.



Josef Sudbrack 90

Das Gebet ,,mit gutem verstand, vnd nach dem obersten theill meiner
seelen” soll durch kérperliche Ubung ganzheitlich integriert werden:
Dan ich falle hiemitt nieder auff meine knie, vnd mitt auBgestreck-
ten armen, wie mein Jesus am Creutz fiir seine feind gebetten hatt,
bette ich auch mitt guter bedachtsamer vernunfft, langsam vnd ver-
stendiglich
Vatter vnser der du bist im Himmel.
Nach diesem Vatter vnser kiisse die erd zum zeichen einer demuth
gegen Gott, daB du dich seinen gebotten vnterwerffest, vad vmb
seinetwillen dem fleisch wiederstehest, ia fiir deinen feind bittest ...
Darnach stehe auff vnd lasse Gott walten. (374f)
Was wir mithsam mittels Psychologie und Psychosomatik fiir die Spiritu-
alitit zuriickgewinnen miissen und was manch einer in stlichen Medi-
tationsiibungen oder charismatischen Gebetsgottesdiensten als Neuheit
erlebt, ist fiir den Jesuiten des 16./17. Jahrhunderts selbstverstindlich:
Inneres Gebet muB korperlich verankert werden, damit es den Men-
schen ganz ergreife.

Und besonders der Beter, der die leibseelische Einheit noch nicht
bruchlos vollziehen kann (wer kann das schon?), der - wie Paulus
schreibt — ,.ein anderes Gesetz in seinen Gliedern sieht, das dem Gesetz
des Inneren widerstreitet und ihn zum Gefangenen des Gesetzes der
Siinde macht, das in seinen Gliedern ist“ (Rom 7,23), soll sich durch
korperliche Ubung der ganzheitlichen Erfahrung nihern.

»Nidhern“ - denn das Gelingen bleibt Gottes Gnade: und wir Men-
schen sind auf Erden Pilger, die dem ganzheitlichen Stehen vor Gott
(nicht nur ,,mittels eines Spiegels in ritselhafter Gestalt, sondern von
Angesicht zu Angesicht“, 1 Kor 13,12) erst entgegengehen.

Doch die Anweisung Friedrich Spees bleibt giiltig: Bete mit Leib und
Seele, mit Armen und Beinen, mit dem ganzen Leib - und ,,iibe“ dies in
der prizisen Form, ,tiglich am bestimbten viertelstiindlein®.

Der Geist Gottes und die leibliche Ganzheit des Menschen

Der gelehrte Herausgeber des ,,Giildenen Tugendbuchs®, Theo G. M.
van Oorschot, schreibt: ,,Auf Schritt und Tritt begegnet man im GTb
Sétzen wie: ,immer seufftzen vnd weinen‘; ,Weine, vnd weine, LaB flies-
sen dein Hertz, vnd augen: 1aB winden vnd wehen deine seufftzer'; ,Wei-
net, heulet, seufftzet, vnd klaget‘.“
Er zitiert entsprechende Verse auch aus der ,, Trutznachtigall“:
Drumb nur ich wein /
Vnd heul / vnd grein /
Vnd seufftzer blaB in winde. (711)



Mystik und Methode 91

Das ist kein ,,seufzerlicher Uberschwang®, wie selbst der bekannte ka-
tholische Kulturgeschichtler Friedrich Zoepfl rationalistisch meint.
Denn zum einen umfaBt dieses ,,Seufzen“ die Breite des menschlichen
Gemiits. Man kann auch mit ,,frolichem hertzen* seufzen, nicht nur in
Trauer. Der Jesuit erfindet anscheinend sogar das heute noch bekannte
Wort ,frewdenzdhren“ (das Grimmsche Wdrterbuch kennt nur spétere
Zeugnisse). Was bei Katharina von Siena ,,Feuertrinen®’ hei3t, nimmt
er mit seinem ,,Seufzen* auf und stellt sich damit in die groB3e Tradition
der mystischen Theologie der ,,Trinen“ hinein. Die barocke Sprachge-
stalt seiner Lehren darf uns nicht hindern, auf das Gemeinte zu schauen.

Van Oorschot zeigt dariiber hinaus die methodische Funktion dieses
»Seufzens“. Es soll die Verstandeserwigungen, die Intentionen des
,,obersten theil meiner seelen“ in die Ganzheit des menschlichen Fiih-
lens integrieren. Beten heifit nach einer alten Definition des Johannes
Damaszenus: ,,das Herz zu Gott erheben“. Friedrich Spee schreibt:
»Seufftze auB tieffem hertzen grund, vnd sprich mit frewden.“ Der
ganze Mensch soll hineingehen ins Beten: sein Wollen und Fiihlen, sein
Erspiiren und sein Sehnen. ,Seufzen“ miifite heute durch die ganze
Breite der GemiitsduBBerungen, Lachen und Weinen, Tanzen und Sprin-
gen libersetzt werden.

Aber noch einen Schritt weiter fithrt uns van Oorschot. Er deutet an,
daB das ,Seufftzen* bei Friedrich Spee in Verbindung steht mit dem
Heiligen Geist und dessen wirkender Gegenwart im Menschen.

Ein langes Gedicht aus ,, Trutznachtigall“ heift: ,Das geheimnuf} der
Hochheiligen Dreifaltigkeit / sowol Theologisch als Poetisch wie viel
geschehen kénnen / entworfen.“ Nachdem der Jesuit schon in Stro-
phe 23 vom Seufzen des Vaters und des Sohnes gesungen hat (,,Der Va-
ter seufzet ohne Ruh, zu seinem Sohn verliebet / Der Sohn Ihm wider
seufzet zu, sich gleichem Feur ergiebet. / Zugleich dann Er, zugleich
dann Der mit gleichem Brand befangen, / Mit Seufzen hin, mit Seufzen
her bezeugend ihr Verlangen*s), wird in Strophe 27/28 der Heilige Geist
als dieses ,,Seufzen“ in Person gepriesen:

Schaw da dan krifftig windet ab
Der seufftzer ihrer beyden.

Der siise Geist / die siisse gab /
O frewd - ob allen frewden /

5 Vgl. dazu Louise Gniadinger, Feuertrinen, Caterina von Sienas Trdnen-Lehre und Trdnen-
Erfahrung, in: GuL 54 (1981) 85-98.

¢ Friedrich Spee, Trutz-Nachtigall. ein geistlich poetisches Lustwdldlein, desgleichen noch nie
zuvor in deutscher Sprache gesehen worden, Berlin 1817, 182.



Josef Sudbrack 92

Der Sohn / vnd Vatter; der / vnd der
Gar lieb- vnd freundlich hauchet:

Auf} einem hertzen her / vnd her
Der athem siiB3lich rauchet.

Von beyden kompt der hertzenswind /
Von beyden gleich gewindet:

Ist beider Geist / vnd seufftzer lind /
Ahd so nie verschwindet:

Ist beyder vnzertrenntes Band /
So niemals sich entbindet:

Ist beyder Glut / vnd hertzensbrand /
Ohn maB / vnd ziel geziindet. (713)

Wer sich an die barocke Sprache gewohnt hat, findet in diesem fiir
Friedrich Spee zentralen Gedicht iiberzeitlich-giiltige Aussagen: Die
Methode des ,,Seufftzens“ ist nicht nur eine psychosomatische Ubung
zur Integration einer geistig-personalen Entscheidung, sie riihrt an die
mystische Tiefe des innergéttlichen Lebens; sie riihrt an die ewige Be-
gegnung von Vater und Sohn im Geist. Der Mensch ist hineinbezogen in
die ewige Liebe, die als Heiliger Geist in Gott lebt.

Das ist Lehre des Neuen Testaments. Im achten Kapitel des Romer-
briefs, also im hymnischen AbschluB des ersten groBen dogmatischen
Entwurfs der Christenheit, spricht Paulus vom ,,Seufzen“ gleichsam in
konzentrischen Kreisen.

Der erste Kreis umfafit die Gesamtheit der Welt.

Alles Geschaffene insgesamt seufzf und dngstigt sich schmerzlich
bis jetzt. (8,22)
Doch ,.alles Geschaffene* - das ist die gesamte Schopfung vom unbe-
lebten Stein bis zum hoéchstentwickelten Wirbeltier — richtet sich auf den
Menschen, der ,,die Erstlingsgabe des Geistes* hat und damit die Ver-
antwortung. Der spéte Rilke spricht oft davon, daB es Aufgabe des Men-
schen sei, dem wortlosen Leben der Natur, der Dinge und der Tiere
Sprache zu verleihen. Der Mensch will auch nach Paulus das ,,Seufzen®
der Natur ins Wort und Gott entgegenbringen:
Auch wir seufzen in uns selbst und warten auf die volle Offenba-
rung der Annahme an Sohnes Statt. (8,23)
Doch auch der Mensch kann aus sich allein den Abgrund zwischen sich
und dem Ewigen nicht iiberwinden.
Wir wissen nicht, was wir beten sollen, wie sich’s gebiihrt; aber der
Geist selbst tritt fiir uns ein mit unaussprechlichen Seufzern. (8,26)
Nur Gott selbst aus seiner Kraft, das heiBt in seinem Heiligen Geist,



Mpystik und Methode 93

kann den Abgrund zwischen dem Geschépf und Gott iiberwinden. Und
so muB} das Seufzen des Menschen, in das sich ,,die Trdnen der Dinge*
(Vergil) einsammeln, sich in eine tiefere Mitte begeben: Im menschli-
chen Beten betet letztlich Gott selbst; Gottes Geist betet in jedem Men-
schen, der seinen Geist zu Gott erhebt. Der Mensch hat Gottes Geist
empfangen:
In diesem rufen wir: Abba, Vater! (8,15)

Mit seinem ,,Seufzen* hat Friedrich Spee eine Tiefe erreicht, die man
»mystisch“ nennen muB. Das menschliche Beten ist getragen von dem
Seufzen in Gott, das den Namen ,,Heiliger Geist*“ hat.

Van Oorschot hat recht: ,,Fiir eine Untersuchung der etwaigen mysti-
schen Begnadigung Spees béte sich meines Erachtens hier ein viel besse-
rer Ansatzpunkt als in der iiberkommenen mystisch anmutenden Termi-
nologie seiner Werke, die vielleicht nur metaphorisch gemeint ist.“ (713)
Und hier zeigt sich auch die Einheit des Psychosomatischen und Kosmi-
schen (das ,,Seufzen“ des ganzen Menschen, der das ,,Seufzen“ der Na-
tur aufgreift) mit dem Spirituellen oder gar Mystischen (der Geist
»seufzt“) in einer erstaunlichen Prignanz.

Der Jesuit steht in der Tradition des Ignatius von Loyola. Auch dieser
wollte mit der Ubung der Seelenkrifte und mit der sogenannten ,,An-
wendung der Sinne* den konkreten Menschen in seiner geistgetragenen
Mitte fiir die intimste Begegnung mit Jesus Christus 6ffnen. Beide wuB-
ten sich nach dem falschlicherweise Meister Eckhart zugeschriebenen
Wort als Lebe- und nicht als Lese-Meister. So schreibt Spee zu Beginn
seines ,,Giildenen Tugendbuches“: ,,dann dises Buch ist eigentlich zum
Brauchen, vnd nicht nur zum Lesen gemacht.“

Mag bei Spee auch manches sentimental oder moralistisch klingen, so
sollte uns doch seine Gebetslehre aufhorchen lassen: Was heute manch
einer als Neuheitserlebnis bei buddhistischen oder hinduistischen Medi-
tationslehrern (und meist westlich verflacht) erfihrt, war fiir die dama-
lige christliche Zeit nichts Erstaunliches: daB man sich ndmlich durch
korperliches Uben fiir die betende Begegnung mit Gott 6ffnen konne.

Der Rhythmus des Herzens

Im 21. Kapitel (und den folgenden) des ,,Giildenen Tugendbuchs“ geht
Friedrich Spee noch ausdriicklicher auf das Methodische ein; und hier
kann auch deutlich werden, dal er keineswegs der Versuchung erliegt,
den Gipfel der Gotteserfahrung ,,mit schnellen Griffen* zu erzwingen
(wie es in einem katholischen Zen-Seminar zu Ehren P. Lassalies hieB3),
statt sich von Gott beschenken zu lassen.



Josef Sudbrack 94

Das Kapitel lautet:
Eine auBerlesen schéne vnd liistige WeiB, wie eine andechtige Seel
Gott loben kénne tag vnd nacht, vnd mit den Engelen ohn einige
vnterlal singen Heylig, Heylig, Heylig. (435)
Spee scheint diesmal zu glauben, daB er eine neue Methode gefunden
habe, die in der Tradition noch nicht anzutreffen sei. Ein heutiger Histo-
riker konnte aber sicherlich auf dhnliches bei friithen Ménchen und Wii-
stenvitern hinweisen.

Weil Spee den Nutzen der (neuen) Methode plausibel machen
mdchte, entwirft er zuerst eine philosophische Einfithrung in den Sinn
von Zeichen, also eine Semiotik.

Und dann spricht er iiber das menschliche Herz:

Es ist allen bekant, daB das menschlich hertz, gleich wie die varuh
in einem vhrwerk, allezeit sich bewegt, vnd schlegt tag vnd nacht
ohn vnterlaB. Dan man esse, trincke, schlaffe, oder wache, oder
man thue sonsten was man wolle; so héret es doch nie auff zu
schlagen, als lang der mensch das leben hat.

Solches kan man fiihlen an den PulBadern an beyden armen:
dan gleich wie daB hertz schligt, also schlagen auch alle PulB-
adern im gantzen leib ...

Derowegen dan ich ietzt entdecken will, wie man sie alle zu nutz
machen, vnnd eine weisse Gott allezeit zu loben darauff griinden
kénne. Dann siehe da, lasset (uns) au3 allen disen schligen lautere
zeichen machen, vnd ihnen dise bedeutnuB auzlegen zwischen
Gott vnd vns, daB ein ieder solcher schlag, hinfurter so vill bey
Gott vnd den heiligen bedeuten vnd heissen solle, als vill bedeuten
vnd heissen dise wort der Engelen: Heilig, Heilig, Heilig ist der
Her Gott Zabaoth? knie nider, vnd sprech also... (437f)

Und nun folgt ein Gebet, in dem sich der Mensch mit dem rhythmischen
Pulsschlag seines Lebens Gott anheim gibt.
Dises gebettlein solltu alle tag zu morgens einmal widerholen: vnd
zwar nit vonnéthen, daB du eben die wort widerholest; sondern
kanst es thun mitt einem gedancken, das ist, kanst zu gott dein
hertz erheben mit einem seufftzer, vnd im hertzen sprechen:
O Herr, ich setze wider auff, wie gestern, oder wie du weist... (439)
Das ist kein kindisches Spielchen. Klassisch gesagt handelt es sich um
eine ,,gute Meinung®, die im Rhythmus des Herzens erfahren wird. Mo-
disch ausgedriickt ist es wie ein christlich durchformtes Mantra-Gebet’.

7 Einen Hymnus auf das islamische ,,Mantra“: ,Es gibt keinen Gott auBer Gott“, singt Ah-
mad Al-Gazzali in seiner Schrift: Der reine Gottesglauben, iibers. von R. Gramlich, Wies-
baden 1983.



Mystik und Methode 95

Aber Spee ist weit entfernt von methodischem Zwang, selbsttitiger
Automatik oder gar magischer Manipulation mittels eines solchen Be-
tens. Er legt Wert auf die stindige bewuBite Erneuerung der Grundstim-
mung des Betens und verlegt {iberdies den Sinn der Ubung aus dem
menschlichen Streben nach Erfahrung, Erleben oder gar Erleuchtung
hinaus in das Lob Gottes hinein. Es ist also nicht ein ,,Sich-selbst-Fin-
den* (woran ein christliches Mantra-Gebet scheitern kann), sondern
dariiber hinaus ein ,,Sich-Ubersteigen“ zur Wirklichkeit Gottes. Was bei
Friedrich Spee ,,Lob Gottes“ heilt, findet sich im klassischen Jesus-Ge-
bet der Ostkirche als ,,Demut vor Gott*“ wieder, ein Zug, der nach den
christlichen Meistern unabdingbar fiir das wahre Beten ist und der den
markanten Unterschied zu dem Mantra-Gebet darstellt, wie es zum Bei-
spiel die Transzendentale Meditation pflegt.

Die folgenden Kapitel greifen diese immerwihrenden Gebete unter
verschiedenen weiteren Gesichtspunkten auf.

So macht Spee selbst den Einwand, ob man nicht besser bei jedem
Herzschlag auch bewuBt bei Gott sein solle:

Ja freylich, das were besser: aber wer kan solches thun? ... Wer
aber die goltgulden nit haben kan, ist mit den pfennigen zufriden,
vnd verwirfft sie darumb nit. (440)
Auf den weiteren Einwand, daB3 doch ein Gebet nur bewuBt und in Frei-
heit geschehen kénne, antwortet er:
Die schlidg zwar geschehen nicht aul vnserem freyen willen; son-
dern gehen naturlich immer fort, wan wir schon nit wélten: Aber
doch stehet es bey vnserem freyen willen, ob solche schlig lobzei-
chen seyen oder nit. (441)
Mit Ergriffenheit verfolgt man, wie diese Ubung, im Herzensrhythmus
Gottes Gegenwart zu realisieren, sich weitet und - mit wacher theologi-
scher wie psychologischer Unterscheidungsgabe — in viele menschliche
Bereiche hinein sich vertieft.

In dieser Ubung, Gott im Pulsschlag zu loben, kann geistliche Kom-

munikation entstehen:
Auch wan du mit deinen gespielen redes, vnd sie bey der hand
hast, hastu widerumb gelegenheit an Gott zu gedencken: dan du
kanst auch an ihrer hand den pulB priifen, vad dan wiederumb
dein hertz erwecken, vnd gedencken: Siehe da, dieses hertz lobet
auch noch Gott... (444)
Die Ubung kann die unterbewuflte Welt des Traumes und des Schlafens
durchziehen und heiligen:
Auch wan du ... erwachest zu nacht, vnd kanst nicht wider ein-
schlaffen; oder du wilt dich abents oder nachmittag ein zu ruhe be-



Josef Sudbrack 96

geben, vnd anfangen etwas zu schlummeren, oder du must noch et-
was den anderen beim tisch gesellschaft halten..., so greiffe wide-
rumb an den pulB3, vnd siehe wie das hertz noch singe Heilig,
Heilig, Heiligh! jah fahe an zu zehlen, wie offt die ader schlage...
(444)
Noch sprechender sind die Hinweise des 23. und 24. Kapitels, in denen
Spee mehr inhaltlich zeigt, wie diese Ubung des Heilig-Heilig-Heilig-Lo-
bens im Herzschlag variiert werden kann.

Man kénne z. B. je nach den Tagen der Woche verschiedene Herzens-
gebete mit dem Pulsschlag verbinden: z.B. Jesu, Jesu, Jesu — mit dem
schonen Hinweis auf das Hohelied Salomos (8, 6): ,,Lege mich wie einen
Siegel an dein Herz, wie einen Ring an deinen Arm.“

Vnd zugleich soltu dise woch alle tag das jenig so du auff die ader
zum zeichen gesetzet hast wie gesagt, auch denselben Tag fiir den
SchluB-(StoB3-)gebettlein brauchen; so hastu dise woch eine schéne
Vbung. (446)
Man kann sogar sinnenhafte Vorstellungen mit dem Pulsieren des Her-
zens verbinden:
Opffere dein hertz Gott auff zu dem end, daB es den gantzen tag
vnd nacht Gott zu ehren tantze vnd springe: vnd gedencke dan,
daB alle seine Schlig nur lautere spriing seind, die Gott zu ehren
geschehen. (447)
Wiederum mit dem schonen Hinweis auf Lk 1,41: ,Als Elisabeth den
GruB3 der Maria horte, da hiipfte das Kind in ihrem Leib und Elisabeth
wurde mit dem Heiligen Geist erfiillt.*
Opffere dein hertz Gott auff zu dem ende, da3 es ihme zu ehren
den tag gleich sey oder das ampt vertrette eines Tremulanten in der
Orgell. Dan du weist das in der Orgell eine pfeiff ist, die man nur
bisweilen gehen last, vnd ein Tremulanten nennet, das ist, eine
pfeiff, die da anders nichts thut als zitteren, oder tremulieren...
(447)
Je enger die sinnen- und leibhafte Wirklichkeit des Menschen ins Beten
hineingezogen wird, um so tiefer kann das Beten in den Menschen ein-
sinken.

In den néchsten Kapiteln kommt Spee in einer dhnlich frischen Weise
auf die Kraft der Bilder zu sprechen, die das menschliche Denken exi-
stentieller und ganzheitlicher machen kdnnen. Mystik, zumindest aber
christliche Mystik, bedeutet nicht: sich befreien von der Kraft der Bilder
und der Konkretheit der irdischen Wirklichkeit, sondern umgekehrt: in
die Bildwelt (des bewuBiten und unbewuBten Lebens) eintreten, um
iiberall den Gott zu finden, der ein Teil dieser Welt geworden ist; der



Mpystik und Methode - 97

uns seinen Geist gibt, damit wir ihn iiberall finden kénnen. Der Geist

Gottes sagt kein ,Nein“ zur Fiille der Welt, sondern gibt unserem

menschlichen ,,Ja“ Mitte und Sinn.

Fiir die Methoden Friedrich Spees kann gelten, was er spéter einmal

selbst schreibt:
Im fall du grosseren lust darzu hettest, wan dise weill new were, so
konte sie wol new sein; weil sie biB hieher noch nicht ist vermerckt
worden: wan dirs aber besser gefiele, vnd du sie hoher schetzen
woltest, so sie alt were; so kan ich dir auch eigentlich beweisen das
sie alt sey, vnd schon vor etlichen hundert jahren zween Heylige
Lehrer der kirchen in Griechenland sie gewust haben... wiewol es
niemand in acht genommen hat, weil sie nur mit wenig worten ist
geriihret worden. (463)

Es gehort zu den zukunftstrichtigen Zeichen unserer Zeit, dal auf vie-
len Wegen dhnliche Weisen der Gottesbegegnung gesucht und gefunden
werden. Psychologie und Medizin haben lingst schon die Bedeutung
des Psychosomatischen (der leib-seelischen Ganzheit) fiir die innere und
duBere Gesundung des Menschen erkannt. Alte und neue Gebetsmetho-
den werden entdeckt und weitergegeben. Koérperliche Haltungen und
Bewegungen, Singen und gemeinsames Erleben sind von vielen Men-
schen ldngst in ihr Gebet integriert.

Besonders die Begegnung mit den ferndstlichen Religionen brachte
dem christlichen Gebet wichtige Impulse und Hilfen, wenn auch die In-
tegration nicht iiberall sofort gelungen ist.

Die Beschiftigung mit Friedrich Spee aber zeigt, wie reich die eigene
christliche Uberlieferung ist und welchen Weg der Integration wir doch
vor allem einschlagen sollten®.

# Der indische Jesuit Anthony de Mello hat in seinem Buch Meditieren mit Leib und Seele.
Neue Wege der Gotteserfahrung (Kevelaer, Butzon & Bercker 1984. 184 S., kart., DM 24,—;
mit einem Nachwort von Martin Kdmpchen, dem Ubersetzer) eine solche Integration ver-
sucht. Hilfreich ist es, daB er 44 konkrete Ubungen (Wahrnehmung - Phantasie - An-
dacht) anbietet. Man spiirt in ihnen die hinduistische Tradition des Meditierens, die aber
bruchlos ins Christentum integriert wurde. Wer sich in eine solche Atem- oder Kérper-
oder Bild-Ubung hinein vertieft, wird die wohltuende Ausgeglichenheit dieser Medita-
tions- und Gebetsweisen schitzen lernen. De Mello verzichtet auf eine theoretische Durch-
leuchtung seiner Ubungen (vieles wire von der heutigen Psychologie dazu zu sagen und
wiirde die Moglichkeiten noch erweitern).

Fiir ein kritisches Weiterfragen ist hier nicht der Ort. Aber anzumerken bleibt dennoch,
daB beim Vergleich dieser Ubungen mit den Weisungen Friedrich Spees die iiberragende
GroBe und die tiefe Christlichkeit des Deutschen noch deutlicher werden. — Wir sollten
uns noch mehr den Schitzen der eigenen Tradition zuwenden; das wiirde uns bereiter ma-
chen zu einem Dialog mit den groBen Weltreligionen.





