Die Starzen im Alten RuBland

Laienmonche als ,,geistliche Viter*

Tomas Spidlik, Rom

Die ostlichen Sprachen haben ein schones Wort aus dem Griechischen
iibernommen: ,,Geistlicher Vater“. Mohamed al-Biruno, ein Mohamme-
daner des 11. Jahrhunderts, war erstaunt, wie hoch die Christen ihre
»Yater“ schiitzten, und gab dafiir eine Erkldrung: ,,Der Titel ,Vater* steht
bei ihnen in héchstem Ansehen, wie man es iiberhaupt von einem Leh-
rer haben kann. Er gehort zu den Grundlagen ihrer Religion. Denn zu
Beginn war die Weisung des Christentums noch nicht niedergeschrie-
ben. Es waren erst die ,Lehrer, die groBes Ansehen hatten und aus den
Weisungen, die Christus und seine Apostel miindlich weitergaben, Leh-
ren und Prinzipien deduzierten.“

Nach diesem Anhinger des Koran ist also der christliche ,,Vater* vom
mohammedanischen ,,Mufti“ oder hebriischen ,,Rabbi*, den Speziali-
sten fiir die Auslegung des Heiligen Buches, unterschieden. Christentum
begann nicht mit einem Buch, sondern mit einer gelebten Weisung. Mo-
hamed al-Biruni zeigte auch, wie schwierig es fiir einen eifrigen Leser
von Heiligen Biichern ist, zu verstehen, was ein ,,Geistlicher Vater” be-
deutet. Nach der Benediktus-Regel aber , vertritt er die Stelle Christi,
wie der Glaube uns lehrt, und tréigt auch dessen Namen, wie der Apostel
sagt:... Ihr habt den Geist empfangen, der euch zu S6hnen macht, den
Geist, in dem wir rufen: ,Abba, Vater’ (Rém 8,15)“ — das Wort ,, Abt*
kommt ja von Abba-Vater.

Das semitische Wort ,,Abbas* wurde iiber das Griechische vom Kop-
tischen, Aramiischen, Georgischen, Lateinischen und dann von allen
christlichen Sprachen iibernommen. Der heilige Benedikt macht es zu
einem Attribut Christi. Aber natiirlich meint es vor allem den Vater Jesu
Christi. Die Offenbarung der Vaterschaft Gottes ist in der Tat ein Neu-
heitsereignis in der Religionsgeschichte, wenn man nur das Wort in sei-
nem genauen Sinn versteht. Aber damit scheint es unlogisch und unehr-
lich zu sein, diesen heiligen Namen Menschen zu verleihen - besonders
auch, weil es vom Evangelium ausdriicklich untersagt wird? ,,Auch sollt
ihr auf Erden niemanden euren Vater nennen; denn nur einer ist euer
Vater, der im Himmel.“ (Mt 23,9)

Wenn die Christen trotz dieses Verbotes gewisse Menschen ,,Vater“
genannt haben, werden sie der Lehre des Meisters nicht untreu. Denn



Die Starzen im Alten Rufiland 99

ganz bewullt, aufgrund seines Auftrags, hat man diese Menschen ,,Vi-
ter genannt; man erkannte nimlich in ihrem Tun ein Spiegelbild, eine
Art Teilhabe an der himmlischen Vaterschaft. So heifit es in den
Monchskonstitutionen, die man dem heiligen Basilius zuschreibt: ,,Wie
Gott euer Vater ist und so genannt werden will, ebenso auch euer geistli-
cher Vater...“

In der Kirche kann man auf diesen ,,Auftrag des Vaterseins“ niemals
verzichten. Ein Ordensoberer zum Beispiel, der nur eine sorgfiltige Be-
obachtung der Regel verlangt, bringt seinem Kloster und seinen Unter-
gebenen sicherlich viel Gutes; aber er gibt mit dieser Einengung etwas
von seiner ureigenen Berufung auf. Er ist Lehrer, Superior, aber kein
»Vater mehr. Eine solche Tendenz wurde leider in den russischen Kl6-
stern sichtbar, die im Geist Josephs von Volokolamsk (1 1515) refor-
miert wurden. Disziplin und Autoritit nahmen zu, der Geist aber wurde
immer schwicher. Dazu geniigt es, die Liste der im 16. und 17. Jahrhun-
dert kanonisierten Heiligen zu vergleichen. In der ersten Hilfte des 16.
Jhs. waren es 22, in der zweiten 8, und im nichsten Jahrhundert wird es
noch offenkundiger. Die Zahl wird von 25 zu 25 Jahren immer geringer:
7,4,2,0.

Erst als die geistliche Vaterschaft als Institution der ,,Alten®, russisch:
»startschestvo®, wieder hoheres Ansehen gewann, erneuerten sich auch
die russischen Kloster. Das Wort ,,Starez“ im alten Sinn entspricht dem
Abbas der Erzihlungen der Monchsviter. Diese Schriften heiflen ja
auch Gerontikon (Buch der Alten) oder Paterikon (Buch der Viter). Sta-
rez (im Plural Starzen, russisch: startzy), ist die slawische Ubersetzung
des griechischen Geron (der Alte). In anderen christlichen Sprachen gibt
es andere, entsprechende Ubersetzungen. Nach der Heiligen Schrift ist
die Weisheit eine Eigenschaft der ,,Alten*. Das wuBlten auch die Voélker
der Antike. Man mag fragen: Mit welchem Lebensalter beginnt dieses
Alter der Weisheit? Doch beim ,,geistlichen Vater” handelt es sich um
geistliche Reife, die héher steht als die Urteilsreife und nicht vom Le-
bensalter abhingt. Nach Bernhard sollen in den Kléstern die Jungen
wie Altere und die Alteren wie Junge sein.

Von Anfang an gab es in den russischen Kléstern die Tradition des
Starzentums; aber sie erfuhr eine tiefe Erneuerung zur Zeit des Starez
Paisios Welitschowsky (1722-1794). Er stammt aus Poltava (Ukraine).
Sein Vater war Erzpriester, und der Sohn sollte diesem in Amt und
Wiirde folgen. Aber dahin trieb es ihn ganz und gar nicht. Er entschied
sich fiir eine Ménchsgemeinschaft mit sehr strenger Lebensordnung. Da
er wuBlte, daB3 seine Mutter ganz und gar dagegen war und seinen Plan
vereiteln wollte, verlieB er heimlich Kiew. Die Mutter, die danach krank



Tomas Spidlik 100

wurde, hatte nun eine Vision: Jemand sprach zu ihr, sie werde gestraft,
weil sie ihren eigenen Sohn, d. h. also ein Geschépf, Gott selbst vorgezo-
gen habe; und dann: ,Dein Sohn wird Ménch werden und du - wenn
du nicht verdammt werden willst - Nonne.“

Zehn Jahre spiter starb die gute Frau in einem Kloster. Ihr Sohn aber
machte eine regelrechte Pilgerreise durch verschiedene Kléster und
blieb lange Zeit fern von RuBland. Mit 24 Jahren kam er zum Berg
Athos und lebte dort zuerst in der Laura des heiligen Anastasius; dann
trat er ins Kloster des Pantokrator iiber, denn er hatte erfahren, daB dort
Monche slawischer Herkunft wohnten. Er ging von Ménch zu Ménch,
um einen geeigneten Seelenfiihrer zu finden. Aber er fand niemanden
und mufBte allein mit sich und Gott bleiben.

Diese édngstliche Suche nach einem geistlichen Vater wiahrend der Ju-
gend war entscheidend fiir seine Entwicklung; denn deshalb muBte Pai-
sios sich mit Biichern zufrieden geben. Vier Jahre lang las er Tag und
Nacht in der Bibel und den patristischen Schriften. Am SchlufB3 dieser
Zeit der Einsamkeit aber kam Vater Basilius auf den heiligen Berg, den
er in Moldava (eine Landschaft in Ruminien) kennengelernt hatte.
Schon damals hatte Vater Basilius ihm die Priesterweihe angeboten.
Jetzt aber weihte er den Paisios, gab ihm den Ménchshabit und ver-
pflichtete ihn auf das groBle ,,Schema“, warnte ihn aber zugleich vor
einer verfrithten Verpflichtung auf das anachoretische Leben. Er emp-
fahl ihm eine sicherere Existenzform, das Leben mit zwei oder drei Brii-
dern zusammen. Daran hatte Paisios auch vorher gedacht, aber noch
keine Gelegenheit gefunden und deshalb die Ausfiihrung seiner Absicht
verschoben. Die Vorsehung kam ihm zu Hilfe. Eines Tages begegnete
ihm ein junger Mdnch aus Moldava, Bessarion, der, wie er selbst, keinen
geeigneten geistlichen Vater gefunden hatte; er bat ihn um Rat. ,,Bru-
der”, antwortete Paisios, ,,ich muB dir eine peinliche Sache gestehen.
Ich habe die gleiche Erfahrung wie du gemacht. Es ist doch schwierig,
jemanden einen Weg zu fithren, den man selbst nicht kennt. Nur wer
einen langen Kampf gegen seine Leidenschaften durchgefochten hat
und wer mit der Hilfe Christi das Verlangen des Fleisches, den Zorn,
das eitle Wollen, den Geiz besiegt hat, wer seine Seele in Demut und
Gebet geheilt hat, nur der kann in Wahrheit, ohne T4duschung die Vor-
schriften und Tugenden Christi einen Schiiler lehren — aber wo kann
man einen solchen finden? Da gibt es doch kaum jemanden, besonders
in unserer Zeit. Es bleibt uns also ein einziges: Tag und Nacht die Hei-
lige Schrift und die Viterzeugnisse studieren, von den Briidern, die wie
wir denken, und von den dlteren Vitern Rat erbitten, damit sie uns leh-
ren, die Anweisungen Gottes in die Tat umzusetzen und die Asketen von



Die Starzen im Alten Rufland 101

damals nachzuahmen. Nur so kommen wir heute dahin, mit der Gnade
Gottes unser Heil zu wirken.*

Diese Rede gibt die damalige Situation wieder: den Mangel an erfah-
renen geistlichen Vitern in der Spiritualitit. Aber zugleich wird der Weg
zur Formung des geistlichen Vaters mit den Worten vorgezeichnet:
zuerst, als selbstverstindliche Voraussetzung, eine gute Kenntnis der
Heiligen Biicher, damit man nicht nach eigenem Gutdiinken zum Nach-
teil der offenbarten Wahrheit Urteile fille. Aber weiter: Die reine Buch-
kenntnis bleibt ungeniigend zur Erlangung einer praktischen Weisheit.
Wer einen anderen nach der Lehre des Evangeliums fithren soll, muf3
zuerst in sich selbst die Ratschlige erproben, die er geben soll. Und
dann legen diese Worte noch ein Drittes nahe: den Rat der Mitbriider,
um sich gegen Irrtiimer zu schiitzen. In dieser Weise versuchte Paisios
auch spiter die Schiiler auszubilden.

Beim Horen der Antwort war Bessarion, der neue Mitbruder, vor ihm
auf die Knie gefallen und bat, bei ihm bleiben und sein Schiiler werden
zu diirfen. Die beiden Ménche lebten vier Jahre lang zusammen, ver-
bunden durch groBe Freundschaft und in gegenseitigem Gehorsam.
Dann kamen weitere Briider und lebten mit ihnen. Bald gab es zu wenig
Zellen, und man muBte neue bauen. Die ersten Gefihrten des Paisios
waren alle Ruméanen. Spiter erst kamen Slawen hinzu. Man betete also
das Officium in zwei Sprachen. Aber nun suchte man nach einem Prie-
ster zur Feier der heiligen Mysterien und zum Beichteh6ren. Paisios
mufBte trotz langer Weigerung dieses Amt iibernehmen und erhielt, wie
gesagt, die Weihe. Er war damals 36 Jahre alt und hatte 12 Jahre lang
auf dem Berg Athos gelebt.

Die Briider wurden zahlreicher und bekamen Schwierigkeiten mit den
iibrigen. Man entschied sich daher, den heiligen Berg zu verlassen und
nach Moldava in den Konvent vom Heiligen Geist, nahe Dragomira in
der Bukowina, zu iibersiedeln. Dort formte sich schnell eine cénobiti-
sche Lebensgemeinschaft nach der Regel des heiligen Basilius und des
heiligen Theodor des Studiten. Nach langem, einsamem Suchen konnte
Paisios nun schreiben: ,,Im cdnobitischen Leben lernt der Mdnch, sich
dem heiligen Gehorsam zu unterwerfen, der die Wurzel des monasti-
schen Lebens und der Weg zur wahren Demut und zur Befreiung von
den Leidenschaften ist. Gottes Sohn selbst hat diese Tugend neu ins Le-
ben gerufen, als er seinem himmlischen Vater bis zum Tod am Kreuz ge-
horchte (vgl. Phil 2,8)... Durch seinen Gehorsam hat er unseren Unge-
horsam geheilt... Keine Lebensform ist geeigneter, um den Menschen
auf dem Weg zur Vollkommenheit zu leiten, um seine Leidenschaften
dank der Demut zu vernichten - was eine Frucht des Gehorsams ist -



Tomas Spidlik 102

und ihn durch Wiederherstellung des Bildes Gottes zum Stand der Rein-
heit und des Heils zu fithren, den er im Urstand freudig besaB. Das ge-
meinsame Leben schafft unter den Menschen Bande von solch intensi-
ver Liebe, daf} sie ein Leib werden; sie sind sich gegenseitig Glieder und
haben nur ein Haupt: Christus. In dieser Liebe unterwerfen sie sich vol-
lig ihrem geistlichen Vater, bekennen ihm die Geheimnisse des Herzens,
nehmen seine Ermahnungen und Befehle an, als kiimen sie von Gott,
und bringen so ihre ganze Freiheit dar, als sei diese nur ein abgetragenes
Gewand... Der Gehorsam ist die kiirzeste Leiter zum Himmel; er hat
nur eine Sprosse: ndmlich das Opfer des eigenen Willens... Wer aber,
im Gegenteil, sich weigert zu gehorchen, 16st sich von Gott und st6B8t
den Himmel zuriick.“

Im Programm fiir den geistlichen Vater findet sich auch, wie wir im
Text sahen, der Weg des geistlichen Sohnes. Die dogmatische Grund-
lage ist der einzige Leib Christi; und die Grundtugend ist der Gehor-
sam, der ein Band des Wollens zwischen allen Gliedern der Gemein-
schaft kniipft.

Die dargelegten Ideen blieben nicht abstrakt. Vater Paisios setzte sie
sofort in die Tat um. Die Gemeinschaft vom Heiligen Geist gab sich
eine verbindliche Ordnung. Sie vereinigte Ruminen und Russen; aber
niemals werden nationalistische Konflikte oder Disziplinlosigkeit er-
wihnt. Paisios wuBite um die Bedeutung dieser neuen Generation von
Moénchen und bemiihte sich, sie zu dem zu formen, was er von Jugend
auf gesucht hatte: zu geistlichen Vitern. Vom ersten Augenblick der An-
kunft in Bukowina an pflegte er einen guten Brauch: Am Winteranfang
versammelte sich die Gemeinschaft zu Konferenzen und geistlichen Ge-
spriachen, die vom Advent bis zur Karwoche tiglich stattfanden. Man
kam im Refektorium zusammen, ziindete Kerzen an, Vater Abt kam
hinzu, und man las die Schriften der Viter; dann sprach man miteinan-
der iiber den Stoff, und zum SchluB krénte eine kurze Ansprache das
Ganze.

Schon beim frithen Lesen auf dem Berg Athos hatte Paisios gemerkt,
daB die Ubersetzungen der Viterschriften ins Slawische voller Irrtiimer
und Dunkelheiten waren; damals schon sammelte er alte slawische Ma-
nuskripte, stellte den Text wieder her, verbesserte die neueren Texte
nach den idlteren. Aber dies war nicht zufriedenstellend. Kurz nach sei-
ner Ankunft in Ruméinien konnte er sich von den Biichern, die ihn inter-
essierten, die griechischen Originale verschaffen; und kaum hatte er in
Dragomira Ful} gefait, begann er die slawischen Schriften nach den
griechischen Quellen zu korrigieren. Als der Krieg zwischen RuBland
und der Tiirkei sie zur Ubersiedlung nach Niametz (in Moldava) zwang,



Die Starzen im Alten Rufiland 103

organisierte er eine breitere literarische Aktivitit; denn iiberall, und be-
sonders in RuBlland, verlangte man die Lehre der patristischen Spiritu-
alitat. Eine ganze Gruppe von Ubersetzern, Abschreibern und Uberprii-
fern sammelte sich um den Meister, arbeitete ohne UnterlaB an der
Revision und Ubersetzung von Schriften der lateinischen und griechi-
schen Viter. Damals iibertrug oder - besser gesagt ~ ahmte man in einer
neuen Fassung zum ersten Mal die beriithmte Philokalie des Metropoli-
ten Makarius von Korinth und des Nikodemus des Hagioriten mit ihren
klassischen Zitaten iiber das hesychastische Gebet ins Slawische nach.

Mit seinem EinfluB wuchs der Briefwechsel Paisios’. Man konsul-
tierte ihn oftmals wegen schwieriger Probleme in russischen Kldstern.
Seine Schiiler wurden als Obere eingesetzt, um iiberall das monastische
Leben zu fordern und neu zu wecken.

Im Jahr 1800 nun kam ein Schiiler des Paisios, Theophan, ein alter
Soldat, ein Mann des Gebets und von vorbildlicher Armut, nach Optino,
einem Kloster im Gebiet von Kaluga. Auch dort wuchs neues Leben.
Nicht weit vom Hauptkloster errichtete man eine Zelle. Dostojewski hat
sie spiter in seinem Roman ,Die Briidder Karamasoff* ziemlich genau
beschrieben. Der Ruf des Klosters aber begann schon mit der Ankunft
des Starez Leon Nagolkin, eines Schiilers des vertrauten Schiilers des
Paisios.

Schon mit seiner Ankunft gewann der Starez grofie Popularitit in Op-
tino; er hatte groBen Einflul nicht nur in der Kommunitit, sondern
ebenso auf die Leute der Umgebung und die zahlreichen Pilger.

Wir zitierten den Lobgesang, den Paisios dem vollkommenen Gehor-
sam gegen den geistlichen Vater darbrachte. Eifrige monastische Obere
verlangten ihn sogar mit Gewalt. Auch der heilige Theodosius von Pet-
schersk war nicht gegen die Bastonnade, um Widerwillige zu zihmen.
Aber Paisios hatte ein anderes Prinzip: Der Vater miisse sich wohlwol-
lend zeigen, damit seine geistlichen Sohne aus sich selbst heraus zur
Vernunft gelangten. Er erinnerte sich wohl dabei an eine Stelle aus dem
Leben des heiligen Antonius, des Vaters aller Monche: ,,Gott gab Agyp-
ten den Antonius wie eine Medizin. Welcher betriibte Mensch ist nicht
vom Besuch bei ihm ganz froh zuriickgekommen? Und wessen Traurig-
keit verschwand nicht sofort, nachdem er ihm unter Trinen den Tod sei-
ner Lieben geschildert hat? Welcher Arme, der vielleicht meinte, einen
von Midigkeit niedergeschlagenen Menschen vorzufinden, wurde nicht
in seiner Armut getréstet, obgleich er nur seine Worte horte und seine
Verachtung des Reichtums sah? Welcher entmutigte M6nch wurde nicht
gestiarkt durch ein Gesprich mit ihm? Gibt es einen einzigen jungen
Mann, der, nachdem er Antonius im Gebirge sah, nicht sofort zur Ver-



Tomas Spidlik 104

achtung der Liiste und zu mafivollem Leben gefiihrt wurde? Welche
Seele, die Beute von ddmonischen Versuchungen war, hat nicht bei ihm
unmittelbar Ruhe gefunden? Und wer fand in der Qual seiner schiech-
ten Gedanken nicht bei ihm den Frieden?“

Dieses Lob des groBen Patriarchen aller Ménche gilt auch dem Starez
Leon und umschreibt sein Tun. Seine Zelle war stets belagert; auf einem
Bett sitzend, mit weiBem Umhang, sprach er mit den Briidern — nach sei-
ner Gewohnheit Giirtel flechtend. Man maB ihm die Gabe der Herzens-
kenntnis zu und lobte seine Unbestechlichkeit und seinen Mut, die
Wahrheit zu sagen. Sein Handeln, iiber das man in weiten Kreisen
sprach, verursachte Erstaunen, aber ebenso auch Ablehnung durch den
Weltklerus und die bischéflichen Behdrden. Der Erzpriester der nahege-
legenen Stadt Koselsk, der personlich kam, um zu sehen, was in Optino
geschah, und Leon inmitten einer Menge von Bauern fand, wollte der
Situation mit einer gewissen Biederkeit begegnen: ,,Was gefillt euch
daran, mein Vater, den ganzen Tag mit diesen Menschen zu verkehren 2«
Die Antwort kam ohne Zogern: ,Wahrhaftig, das wire doch eure
Pflicht, ihr Weltpriester. Aber nachdem ihr dafiir keine Zeit habt, miis-
sen wir Monche wohl oder iibel uns mit dem Volk beschiftigen.“

Es kam, wie es kommen mufte: Eine solch offene Antwort brachte
die Affire vor den Bischof von Kaluga. Der aber gab keinen bedichti-
gen Rat, sondern hielt es fiir seine Pflicht, mit Autoritit einzuschreiten.
Er glaubte, daBl ein Monch dem Gebet und der Einsamkeit zu leben
habe, ohne Menschen von auswirts zu empfangen, auch nicht, um sie zu
belehren und zu stirken. Das ostliche Mdnchtum war seinem kontem-
plativen Ideal stets treu geblieben, und der Bischof war nicht ganz im
Unrecht, wenn er in dieser Hinsicht Gehorsam verlangte. Der Starez
nun muflte seine eigene Tugend unter Beweis stellen, wie er es andere
lehrte. Und dasselbe galt auch fiir den Oberen des Klosters. Leon also
ging in die Klausur zuriick; man schlo3 die Pforte und errichtete sogar
Barrikaden aus Holz. Aber es ist schwierig, von Leuten Gehorsam zu
verlangen, die von weither mit ihren Kranken kommen und nichts ande-
res wollen als etwas Ol aus der Lampe der Madonna und ein wenig Ge-
bet vom Starez. Darf man das verweigern? Der Obere wollte diese ver-
drieBliche Aufgabe nicht selbst 16sen und zog sich aus der Affire; es
solle nicht seine Schuld werden, meinte er und sandte Leon zur Bestra-
fung zum Bischof nach Solovki.

Leon wurde wirklich bestraft, aber nicht mit Verbannung - vielleicht
hatte der Pralat Angst, dal die Angelegenheit zuviel Lirm mache, und
wollte nicht die 6ffentliche Meinung provozieren. Er verbat also dem
Starez nur, den Ménchshabit zu tragen. Er und seine ,,Freimaurer soll-



Die Starzen im Alten Rufland 105

ten nicht als , Kirchenménner” gelten. Das gehe nicht. Philaretes, der
Metropolit von Kiew, wuBlte aber, worum es ging. Als er nach Optino
kam und den Starez im weltlichen Gewand sah, begriff er sogleich die
Lage. Doch auch er wollte die Offentlichkeit nicht aufmerksam machen
durch einen ProzeB oder eine Untersuchung. Deshalb befahl er dem Sta-
rez einfach, wieder sein Monchshabit anzuziehen.

Man kann diesen Fall als einen persénlichen Konflikt mit Neidern
auffassen, sicherlich. Aber das Problem ist gewichtiger und heiBt: Ist die
geistliche Fithrung einzig Angelegenheit der Priester oder nicht? Zwar
gab es in der byzantinischen Kirche Grenziiberschreitungen durch die
Charismatiker; aber damals hat sich die Einsicht in die unauflésbare
Einheit von sakramentaler Beichte und Lossprechung mit den Voll-
machten der Priesterweihe durchgesetzt. Doch das Erbitten von geistli-
chem Rat und das Eroffnen der Seele im Vertrauen ist eine andere Sa-
che. Man legt nicht vor jedermann seine intimen Herzensgeheimnisse
offen; und Priestertum fiir sich allein qualifiziert noch nicht zur geistli-

- chen Vaterschaft. Das Volk kam stets zu denen, die den Ruf personli-
cher Heiligkeit hatten - auch wenn sie keine Priester waren. Es ist zwar
nicht einfach zu sagen, wer heilig ist und wer nicht; aber die Menschen
haben oft ein Gespiir dafiir.

Was im Fall Leons vor allem Bewunderung erregte, war sein unzer-
storbarer Friede. Man sah ihn niemals ungeduldig, murrend, gereizt
oder gleichgiiltig. Trotz seiner persdnlichen geistlichen Erfahrung gab er
die Ratschlige immer mit Worten der Schrift oder der Tradition. Leon
beherrschte auch die Kunst, schwierige Texte, die die meisten niemals
begriffen hitten ~ auch nicht durch viel Studium -, in iiberraschender
Einfachheit zu erklidren.

Er starb 1841. Aber die Tradition, die er schuf, ging weiter. In der Per-
son von Makarius Iwanow (1788-1860) fand sich schnell ein Nachfol-
ger. Ihm verdankt der Konvent von Optino die Verbindung zur Wissen-
schaft und Bildung. Da es sich ergab, verdffentlichte man die Schriften
des Vaters Welitschkovski und anderer geistlicher Autoren. Die ersten
Mitarbeiter aus gebildeten Kreisen waren der slavophile Philosoph
Iwan Kireewsky und seine Frau. Die Eheleute wohnten in der Nidhe und
besuchten den Starez oftmals. Sie stellten sich unter seine Leitung. Man
veroffentlichte die Regel des Nilus Sorsky, die Werke Isaaks des Syrers,
die zwolf Ansprachen Symeons des Neuen Theologen und andere patri-
stische Werke.

Kireewsky, der — nicht zuletzt auch durch seine Frau — vor kurzem zum
christlichen Leben konvertiert war, wurde ein Bewunderer Isaaks des
Syrers. Bei ihm fand er vieles, das er bis dahin nur bei Hegel finden zu



Tomas Spidlik 106

kénnen glaubte. Der Fall dieses jungen Philosophen erregte die Auf-
merksamkeit oder wenigstens die Neugier anderer Gebildeter. Und so
kamen Gogol, Solowiew, Leontiev, Dostojewsky, Tolstoi nach Optino.
Dort diskutierten sie wissenschaftliche und auch politische Fragen.

Aber der Starez vergal} nicht das einfache Volk. So heiBt es in der Bio-
graphie, die der Archimandrit Leonidas, einer einer Schiiler, verfaBite:
»Bis zum Tod bewahrte er die natiirliche Lebhaftigkeit, die ihn wendig
und stets bereit machte, Gutes zu tun. Er hatte ein erstaunliches Ge-
déchtnis. Wer bei ihm beichtete oder ihn um Rat fragte, blieb in seiner
Erinnerung mit allen wichtigen Lebensumstinden. Als eine dltere Dame
zum zweiten Mal bei ihm war, begriiite er sie: ,Guten Tag, Daria, was
machen deine S6hne? Und deine Tochter, die du doch, wenn ich mich
nicht tdusche, vor drei Jahren verheiratet hast? Und die Armste, iiber-
rascht und bewegt, weil der Diener Gottes sich an sie erinnerte, war
schon damit getrdstet. Thre Verlegenheit 16ste sich, sie 6ffnete ihm ihr
Herz, erzihlte ihm ihre Sorgen und schépfte Kraft aus seinen Worten.

Sein Tag verlief etwa folgendermaBen: ,,Beim Glockenzeichen fiir den
Konvent, das gegen zwei Uhr morgens erklang, stand er normalerweise
auf. Wenn er lange in die Nacht hinein Briefe geschrieben hatte oder
sich unwohl fiihite, wurde es auch drei Uhr morgens. Dann weckte er
seine Zellen-Diener durch ein Klopfzeichen und betete mit ihnen ein
langes Morgengebet. Danach sang er mit lauter Stimme Lieder zu Ehren
Mariens. Nach dem Gebet schickte er die Diener zuriick und meditierte
fiir sich allein. Gegen sechs Uhr rief er sie wieder, betete mit ihnen das
Stundengebet und feierte die Messe; dann trank er ein bis zwei Tassen
Tee und begann Briefe zu schreiben, oder er las. Ab dieser Zeit stand
seine Zelle offen fiir alle, die seine geistliche oder materielle Hilfe
brauchten. Nach dem Mittagstisch zog er sich fiir eine halbe bis hach-
stens eine Stunde zuriick und empfing dann wieder die vielen Men-
schen, die sich zu ihm dringten.“

»Manchmal, besonders wenn er {iber die unausiotbaren Wege der Vor-
sehung, tiber die Macht und die Herrlichkeit Gottes meditierte, wurde er
in den auBergewdhnlichen Zustand der geistlichen Freude erhoben.
Dann stimmte er eine seiner Lieblingshymnen an: ,Kommt, Gliubige,
laBt uns anbeten den dreieinen Gott‘, oder einen Gesang, der die
Menschwerdung und die reinste Mutter des Erlosers feiert. Manchmal
kam er aus seiner Zelle heraus, ging im Garten schweigend von einer
Blume zur anderen, in Versenkung die GroBe des Schopfers bewun-
dernd.“

Nach dem Tod Makarios’ wurde die Tradition des Starzentums in Op-
tino durch Ambrosius Grenkow (1812-1891) fortgesetzt. Er ist zweifels-



Die Starzen im Alten Ruf3land 107

ohne der bekannteste und beriihmteste unter den Starzen des Klosters.
Am auffilligsten war seine Gabe, unmittelbar den inneren Zustand des
Gespriachspartners zu erkennen und ihm so die Hilfe zu geben, die er
brauchte. Diese Gabe machte auf Dostojewsky so groBen Eindruck, da
er im Roman ,,Die Briider Karamasoff* mit dem Starez Sosima das Bild
des Ambrosius zeichnete. Aber die Herzensgiite des Starez wird dort zu
einer Art Menschenfreundlichkeit und seine Gabe der Herzenskenntnis
eher psychologisch erkiirt. Dostojewsky schreibt: ,,Weil er so viele
Beichten gehort hatte, wurde sein Geist so hell, so durchdringend, daf3
er sofort wuBte, was der Mensch, wer immer er auch war, ihm mitteilen
wollte. Im ersten Augenblick war man davor erschrocken, aber niemals
verlieBl ithn jemand, ohne gestéirkt zu sein.”

Diese Erkliarung des Charismas ist sicherlich ungeniigend. Die Asze-
ten der Vergangenheit, angefangen mit dem heiligen Antonius, verstan-
den diese Erfahrung nicht als etwas, das man in der Begegnung mit
Menschen erwirbt; denn oft wurde diese Herzenssicht auch Einsiedlern
und Reklusen geschenkt. Die Alten lassen durchblicken, da3 es der Zu-
stand einer vollig rein gewordenen Seele ist. Wenn z. B. ein heiliger Jo-
hannes Bosco seinen Buben, die zu ihm beichten kamen, ihre Siinden
vorhielt, bevor sie sich duferten, dann ist dies kaum nur eine Erkennt-
nis, die aus der Erfahrung stammt. Eine andere beriihmte Personlich-
keit, Seraphim von Ssarow, gab eine tiefere Erkldrung, als ihm jemand
schmeichelte: ,,Ihr habt eine so durchdringende Vernunft, der nichts
verborgen bleibt, was im Herzen des anderen liegt.“ Aber Seraphim ant-
.wortete: , Lieber Freund, was du sagst, trifft nicht die Sache. Das
menschliche Herz steht nur Gott offen, und nur er kennt es... Was aber
mich betrifft: Der erste Gedanke, der in meinem Herzen aufsteigt, gilt
mir als etwas, das von Gott kommt; ich weil} nicht, was mein Gesprichs-
partner im Herzen trigt, ich glaube nur, daBl ich ihm fiir sein Heil das zu
sagen habe, was Gott mir eingibt. Manchmal bin ich nachlissig im Ho-
‘ren auf Gottes Willen und antworte, nachdem jemand sich mir anver-
traut hat, aus eigener Einsicht. Dann aber tdusche ich mich stets.” Fir
den Starez ist diese Gabe eine Art Inspiration oder Offenbarung, die die
natiirliche Moglichkeit des Verstandes Uibersteigt; dieser wire eher ein
Hindernis als eine Hilfe.

Tolstoi, der allerdings weniger als Dostojewsky an das Ubernatiirliche
glaubte, bringt vom Starez Ambrosius ein besseres Zeugnis: ,,Dieser Va-
ter ist ein wahrer Heiliger. Ich habe nur ein wenig mit ihm geplaudert,
und meine Seele war wie befreit. Wenn man mit solchen Menschen
spricht, fiihit man sich in der Gegenwart Gottes.*



Tomas Spidlik ; 108

In Ssarow, einem anderen Kloster in der Provinz Tambow, lebte der
Starez Seraphim (1759-1833): Er war eine der groBen Personlichkeiten
und gehort zusammen mit dem heiligen Theodosius von Petschersk und
dem heiligen Sergius von Radonesch zu den maBgeblichen Personlich-
keiten der Frommigkeitsgeschichte RuBlands. Aus seinem Leben als
Moénch, als Stylit, als Rekluse und endlich als Starez wird eine Fiille von
interessanten Ereignissen, auch Visionen, berichtet. Man erzihlt, daB er
Wunder gewirkt habe. Schon friih heilte er einen gewissen Nikolas Mo-
towilow vom schweren Rheumatismus; dieser schrieb seine Memoiren,
und nach seinem Tod brachte sie seine Witwe mit ins Kloster von Diwe-
jew, das zum Gebiet von Ssarow gehort. Diese ,,Memoiren* blieben in
den Archiven bis 1902 verborgen; ein Jahr spiter verdffentlichte man
sie. Sind sie authentisch oder doch von irgend jemandem iiberarbeitet?
Die Frage ist schwierig zu beantworten. Aber auf jeden Fall geben sie
die Mentalitét des Starez wieder, der sich in seinen Lehren bemiihte, das
geistliche Leben moglichst authentisch zu verstehen: als Leben im Heili-
gen Geist. Der geistliche Mensch ist derjenige, der am géttlichen Leben
teilhat. Askese, Gebet, Sakramente sind Wege, damit Gott in unserem
Herzen wohne.* '

* Der Beitrag ist eine Ubersetzung aus dem vorziiglichen Buch des rémischen Professors
fiir Spiritualitit der Ostkirche P. Tomas Spidlik SJ: Les grands mystiques russes, Paris 1979
(416 S.; wir danken dem Verlag Nouvelle Cité fiir die Abdruckerlaubnis). Das Buch er-
schien zuerst auf ltalienisch. In achtzehn Kapiteln werden gleichzeitig mit einer gerafften,
auf Kernpunkte zentrierten geschichtlichen Darstellung die Wesensziige des russischen
Christentums heransgearbeitet. Knappe, aber wichtige Anmerkungen (383-410) und eine
gezielte, nur zweiseitige Bibliographie zeigen die souveriine Kenntnis und die innere An-
teilnahme des Autors. Jedes Kapitel ist so aufgebaut, daB nach einer Darstellung eines sol-
chen geschichtlich aufgreifbaren Wesenszuges etwa gleichlange (gelegentlich mehrere)
wichtige Texte wiedergegeben werden.

Eine kurze Charakterisierung der Kapitel soll die Fiille des Buches umreien und zu-
gleich ahnen lassen, wie locker und lebendig sie dargeboten wird. Von den Strastoterptsy,
den russischen Mirtyrern, geht es iiber die ersten Ménche, iiber die Swiatitely, die heiligen
Bischofe und die heiligen Fiirsten zur Thebais des Nordens. Joseph von Volokolamsk
(t 1515) als Reformator (des Mdnchtums) und Nil Sorsky (+ 1508) als Beispiel des russi-
schen Hesychasmus werden vorgestellt. Nach einem Kapitel tiber die Jurodiwye, die Nar-
ren in Christo, folgt das Kapitel iiber die Starzen, dessen berichtender Teil (173-190) mit
wenigen Auslassungen hier iibersetzt wurde. Dann geht es weiter {iber das geistliche Buch,
iiber Theophan den Reklusen, dem P. Spidlik in dem Buch ,,GroBe Mystiker (hrsg. v. G.
Ruhbach, J. Sudbrack, Miinchen 1984) ein Kapitel widmete. Die folgenden Kapitel hei-
Ben: Das Jesus-Gebet, Die liturgische Frammigkeit, Die Heiligenverehrung, Der Glanz
der Ikonen, Das Leben in der Familie. Nach einer Darstellung: Christus bei den russi-
schen Denkern (Skoworoda, Caadaew, Khomiakow, Belinsky, Dostojewsky, Solowjew,
Iwanow) folgt das SchlnBkapitel iiber: Das Land und das Volk. Diese Aufzihlung, verbun-
den mit der Versicherung, daB alles so gut lesbar und so tief fromm ist wie das vorliegende
Kapitel, darf als Empfehlung geniigen. J. Sudbrack SJ





