
Die Starzen im Alten Rußland 
Laienmönche als •geistliche Väter" 

Tomas Spidlik, Rom 

Die östlichen Sprachen haben ein schönes Wort aus dem Griechischen 
übernommen: •Geistlicher Vater". Mohamed al-Biruno, ein Mohamme- 
daner des 11. Jahrhunderts, war erstaunt, wie hoch die Christen ihre 
•Väter" schätzten, und gab dafür eine Erklärung: •Der Titel ,Vater' steht 
bei ihnen in höchstem Ansehen, wie man es überhaupt von einem Leh- 
rer haben kann. Er gehört zu den Grundlagen ihrer Religion. Denn zu 
Beginn war die Weisung des Christentums noch nicht niedergeschrie- 
ben. Es waren erst die ,Lehrer', die großes Ansehen hatten und aus den 
Weisungen, die Christus und seine Apostel mündlich weitergaben, Leh- 
ren und Prinzipien deduzierten." 

Nach diesem Anhänger des Koran ist also der christliche •Vater" vom 
mohammedanischen •Mufti" oder hebräischen •Rabbi", den Speziali- 
sten für die Auslegung des Heiligen Buches, unterschieden. Christentum 
begann nicht mit einem Buch, sondern mit einer gelebten Weisung. Mo- 
hamed al-Biruni zeigte auch, wie schwierig es für einen eifrigen Leser 
von Heiligen Büchern ist, zu verstehen, was ein •Geistlicher Vater" be- 
deutet. Nach der Benediktus-Regel aber •vertritt er die Stelle Christi, 
wie der Glaube uns lehrt, und trägt auch dessen Namen, wie der Apostel 
sagt:... Ihr habt den Geist empfangen, der euch zu Söhnen macht, den 
Geist, in dem wir rufen: ,Abba, Vater' (Rom 8,15)" - das Wort •Abt" 
kommt ja von Abba-Vater. 

Das semitische Wort •Abbas" wurde über das Griechische vom Kop- 
tischen, Aramäischen, Georgischen, Lateinischen und dann von allen 
christlichen Sprachen übernommen. Der heilige Benedikt macht es zu 
einem Attribut Christi. Aber natürlich meint es vor allem den Vater Jesu 
Christi. Die Offenbarung der Vaterschaft Gottes ist in der Tat ein Neu- 
heitsereignis in der Religionsgeschichte, wenn man nur das Wort in sei- 
nem genauen Sinn versteht. Aber damit scheint es unlogisch und unehr- 
lich zu sein, diesen heiligen Namen Menschen zu verleihen - besonders 
auch, weil es vom Evangelium ausdrücklich untersagt wird? •Auch sollt 
ihr auf Erden niemanden euren Vater nennen; denn nur einer ist euer 
Vater, der im Himmel." (Mt 23,9) 

Wenn die Christen trotz dieses Verbotes gewisse Menschen •Vater" 
genannt haben, werden sie der Lehre des Meisters nicht untreu. Denn 



Die Starzen im Alten Rußland 99 

ganz bewußt, aufgrund seines Auftrags, hat man diese Menschen •Vä- 
ter" genannt; man erkannte nämlich in ihrem Tun ein Spiegelbild, eine 
Art Teilhabe an der himmlischen Vaterschaft. So heißt es in den 
Mönchskonstitutionen, die man dem heiligen Basilius zuschreibt: •Wie 
Gott euer Vater ist und so genannt werden will, ebenso auch euer geistli- 
cher Vater..." 

In der Kirche kann man auf diesen •Auftrag des Vaterseins" niemals 
verzichten. Ein Ordensoberer zum Beispiel, der nur eine sorgfältige Be- 
obachtung der Regel verlangt, bringt seinem Kloster und seinen Unter- 
gebenen sicherlich viel Gutes; aber er gibt mit dieser Einengung etwas 
von seiner ureigenen Berufung auf. Er ist Lehrer, Superior, aber kein 
•Vater" mehr. Eine solche Tendenz wurde leider in den russischen Klö- 
stern sichtbar, die im Geist Josephs von Volokolamsk (t 1515) refor- 
miert wurden. Disziplin und Autorität nahmen zu, der Geist aber wurde 
immer schwächer. Dazu genügt es, die Liste der im 16. und 17. Jahrhun- 
dert kanonisierten Heiligen zu vergleichen. In der ersten Hälfte des 16. 
Jhs. waren es 22, in der zweiten 8, und im nächsten Jahrhundert wird es 
noch offenkundiger. Die Zahl wird von 25 zu 25 Jahren immer geringer: 
7, 4, 2, 0. 

Erst als die geistliche Vaterschaft als Institution der •Alten", russisch: 
•startschestvo", wieder höheres Ansehen gewann, erneuerten sich auch 
die russischen Klöster. Das Wort •Starez" im alten Sinn entspricht dem 
Abbas der Erzählungen der Mönchsväter. Diese Schriften heißen ja 
auch Gerontikon (Buch der Alten) oder Paterikon (Buch der Väter). Sta- 
rez (im Plural Starzen, russisch: startzy), ist die slawische Übersetzung 
des griechischen Geron (der Alte). In anderen christlichen Sprachen gibt 
es andere, entsprechende Übersetzungen. Nach der Heiligen Schrift ist 
die Weisheit eine Eigenschaft der •Alten". Das wußten auch die Völker 
der Antike. Man mag fragen: Mit welchem Lebensalter beginnt dieses 
Alter der Weisheit? Doch beim •geistlichen Vater" handelt es sich um 
geistliche Reife, die höher steht als die Urteilsreife und nicht vom Le- 
bensalter abhängt. Nach Bernhard sollen in den Klöstern die Jungen 
wie Ältere und die Älteren wie Junge sein. 

Von Anfang an gab es in den russischen Klöstern die Tradition des 
Starzentums; aber sie erfuhr eine tiefe Erneuerung zur Zeit des Starez 
Paisios Welitschowsky (1722-1794). Er stammt aus Poltava (Ukraine). 
Sein Vater war Erzpriester, und der Sohn sollte diesem in Amt und 
Würde folgen. Aber dahin trieb es ihn ganz und gar nicht. Er entschied 
sich für eine Mönchsgemeinschaft mit sehr strenger Lebensordnung. Da 
er wußte, daß seine Mutter ganz und gar dagegen war und seinen Plan 
vereiteln wollte, verließ er heimlich Kiew. Die Mutter, die danach krank 



Tomas Spidlik 100 

wurde, hatte nun eine Vision: Jemand sprach zu ihr, sie werde gestraft, 
weil sie ihren eigenen Sohn, d. h. also ein Geschöpf, Gott selbst vorgezo- 
gen habe; und dann: •Dein Sohn wird Mönch werden und du - wenn 
du nicht verdammt werden willst - Nonne." 

Zehn Jahre später starb die gute Frau in einem Kloster. Ihr Sohn aber 
machte eine regelrechte Pilgerreise durch verschiedene Klöster und 
blieb lange Zeit fern von Rußland. Mit 24 Jahren kam er zum Berg 
Athos und lebte dort zuerst in der Laura des heiligen Anastasius; dann 
trat er ins Kloster des Pantokrator über, denn er hatte erfahren, daß dort 
Mönche slawischer Herkunft wohnten. Er ging von Mönch zu Mönch, 
um einen geeigneten Seelenführer zu finden. Aber er fand niemanden 
und mußte allein mit sich und Gott bleiben. 

Diese ängstliche Suche nach einem geistlichen Vater während der Ju- 
gend war entscheidend für seine Entwicklung; denn deshalb mußte Pai- 
sios sich mit Büchern zufrieden geben. Vier Jahre lang las er Tag und 
Nacht in der Bibel und den patristischen Schriften. Am Schluß dieser 
Zeit der Einsamkeit aber kam Vater Basilius auf den heiligen Berg, den 
er in Moldava (eine Landschaft in Rumänien) kennengelernt hatte. 
Schon damals hatte Vater Basilius ihm die Priesterweihe angeboten. 
Jetzt aber weihte er den Paisios, gab ihm den Mönchshabit und ver- 
pflichtete ihn auf das große •Schema", warnte ihn aber zugleich vor 
einer verfrühten Verpflichtung auf das anachoretische Leben. Er emp- 
fahl ihm eine sicherere Existenzform, das Leben mit zwei oder drei Brü- 
dern zusammen. Daran hatte Paisios auch vorher gedacht, aber noch 
keine Gelegenheit gefunden und deshalb die Ausführung seiner Absicht 
verschoben. Die Vorsehung kam ihm zu Hilfe. Eines Tages begegnete 
ihm ein junger Mönch aus Moldava, Bessarion, der, wie er selbst, keinen 
geeigneten geistlichen Vater gefunden hatte; er bat ihn um Rat. •Bru- 
der", antwortete Paisios, •ich muß dir eine peinliche Sache gestehen. 
Ich habe die gleiche Erfahrung wie du gemacht. Es ist doch schwierig, 
jemanden einen Weg zu führen, den man selbst nicht kennt. Nur wer 
einen langen Kampf gegen seine Leidenschaften durchgefochten hat 
und wer mit der Hilfe Christi das Verlangen des Fleisches, den Zorn, 
das eitle Wollen, den Geiz besiegt hat, wer seine Seele in Demut und 
Gebet geheilt hat, nur der kann in Wahrheit, ohne Täuschung die Vor- 
schriften und Tugenden Christi einen Schüler lehren - aber wo kann 
man einen solchen finden? Da gibt es doch kaum jemanden, besonders 
in unserer Zeit. Es bleibt uns also ein einziges: Tag und Nacht die Hei- 
lige Schrift und die Väterzeugnisse studieren, von den Brüdern, die wie 
wir denken, und von den älteren Vätern Rat erbitten, damit sie uns leh- 
ren, die Anweisungen Gottes in die Tat umzusetzen und die Asketen von 



Die Sturzen im Alten Rußland 101 

damals nachzuahmen. Nur so kommen wir heute dahin, mit der Gnade 
Gottes unser Heil zu wirken." 

Diese Rede gibt die damalige Situation wieder: den Mangel an erfah- 
renen geistlichen Vätern in der Spiritualität. Aber zugleich wird der Weg 
zur Formung des geistlichen Vaters mit den Worten vorgezeichnet: 
zuerst, als selbstverständliche Voraussetzung, eine gute Kenntnis der 
Heiligen Bücher, damit man nicht nach eigenem Gutdünken zum Nach- 
teil der offenbarten Wahrheit Urteile fälle. Aber weiter: Die reine Buch- 
kenntnis bleibt ungenügend zur Erlangung einer praktischen Weisheit. 
Wer einen anderen nach der Lehre des Evangeliums führen soll, muß 
zuerst in sich selbst die Ratschläge erproben, die er geben soll. Und 
dann legen diese Worte noch ein Drittes nahe: den Rat der Mitbrüder, 
um sich gegen Irrtümer zu schützen. In dieser Weise versuchte Paisios 
auch später die Schüler auszubilden. 

Beim Hören der Antwort war Bessarion, der neue Mitbruder, vor ihm 
auf die Knie gefallen und bat, bei ihm bleiben und sein Schüler werden 
zu dürfen. Die beiden Mönche lebten vier Jahre lang zusammen, ver- 
bunden durch große Freundschaft und in gegenseitigem Gehorsam. 
Dann kamen weitere Brüder und lebten mit ihnen. Bald gab es zu wenig 
Zellen, und man mußte neue bauen. Die ersten Gefährten des Paisios 
waren alle Rumänen. Später erst kamen Slawen hinzu. Man betete also 
das Officium in zwei Sprachen. Aber nun suchte man nach einem Prie- 
ster zur Feier der heiligen Mysterien und zum Beichtehören. Paisios 
mußte trotz langer Weigerung dieses Amt übernehmen und erhielt, wie 
gesagt, die Weihe. Er war damals 36 Jahre alt und hatte 12 Jahre lang 
auf dem Berg Athos gelebt. 

Die Brüder wurden zahlreicher und bekamen Schwierigkeiten mit den 
übrigen. Man entschied sich daher, den heiligen Berg zu verlassen und 
nach Moldava in den Konvent vom Heiligen Geist, nahe Dragomira in 
der Bukowina, zu übersiedeln. Dort formte sich schnell eine cönobiti- 
sche Lebensgemeinschaft nach der Regel des heiligen Basilius und des 
heiligen Theodor des Studiten. Nach langem, einsamem Suchen konnte 
Paisios nun schreiben: •Im cönobitischen Leben lernt der Mönch, sich 
dem heiligen Gehorsam zu unterwerfen, der die Wurzel des monasti- 
schen Lebens und der Weg zur wahren Demut und zur Befreiung von 
den Leidenschaften ist. Gottes Sohn selbst hat diese Tugend neu ins Le- 
ben gerufen, als er seinem himmlischen Vater bis zum Tod am Kreuz ge- 
horchte (vgl. Phil 2,8)... Durch seinen Gehorsam hat er unseren Unge- 
horsam geheilt... Keine Lebensform ist geeigneter, um den Menschen 
auf dem Weg zur Vollkommenheit zu leiten, um seine Leidenschaften 
dank der Demut zu vernichten - was eine Frucht des Gehorsams ist - 



Tomas Spidlik 102 

und ihn durch Wiederherstellung des Bildes Gottes zum Stand der Rein- 
heit und des Heils zu führen, den er im Urständ freudig besaß. Das ge- 
meinsame Leben schafft unter den Menschen Bande von solch intensi- 
ver Liebe, daß sie ein Leib werden; sie sind sich gegenseitig Glieder und 
haben nur ein Haupt: Christus. In dieser Liebe unterwerfen sie sich völ- 
lig ihrem geistlichen Vater, bekennen ihm die Geheimnisse des Herzens, 
nehmen seine Ermahnungen und Befehle an, als kämen sie von Gott, 
und bringen so ihre ganze Freiheit dar, als sei diese nur ein abgetragenes 
Gewand... Der Gehorsam ist die kürzeste Leiter zum Himmel; er hat 
nur eine Sprosse: nämlich das Opfer des eigenen Willens... Wer aber, 
im Gegenteil, sich weigert zu gehorchen, löst sich von Gott und stößt 
den Himmel zurück." 

Im Programm für den geistlichen Vater findet sich auch, wie wir im 
Text sahen, der Weg des geistlichen Sohnes. Die dogmatische Grund- 
lage ist der einzige Leib Christi; und die Grundtugend ist der Gehor- 
sam, der ein Band des Wollens zwischen allen Gliedern der Gemein- 
schaft knüpft. 

Die dargelegten Ideen blieben nicht abstrakt. Vater Paisios setzte sie 
sofort in die Tat um. Die Gemeinschaft vom Heiligen Geist gab sich 
eine verbindliche Ordnung. Sie vereinigte Rumänen und Russen; aber 
niemals werden nationalistische Konflikte oder Disziplinlosigkeit er- 
wähnt. Paisios wußte um die Bedeutung dieser neuen Generation von 
Mönchen und bemühte sich, sie zu dem zu formen, was er von Jugend 
auf gesucht hatte: zu geistlichen Vätern. Vom ersten Augenblick der An- 
kunft in Bukowina an pflegte er einen guten Brauch: Am Winteranfang 
versammelte sich die Gemeinschaft zu Konferenzen und geistlichen Ge- 
sprächen, die vom Advent bis zur Karwoche täglich stattfanden. Man 
kam im Refektorium zusammen, zündete Kerzen an, Vater Abt kam 
hinzu, und man las die Schriften der Väter; dann sprach man miteinan- 
der über den Stoff, und zum Schluß krönte eine kurze Ansprache das 
Ganze. 

Schon beim frühen Lesen auf dem Berg Athos hatte Paisios gemerkt, 
daß die Übersetzungen der Väterschriften ins Slawische voller Irrtümer 
und Dunkelheiten waren; damals schon sammelte er alte slawische Ma- 
nuskripte, stellte den Text wieder her, verbesserte die neueren Texte 
nach den älteren. Aber dies war nicht zufriedenstellend. Kurz nach sei- 
ner Ankunft in Rumänien konnte er sich von den Büchern, die ihn inter- 
essierten, die griechischen Originale verschaffen; und kaum hatte er in 
Dragomira Fuß gefaßt, begann er die slawischen Schriften nach den 
griechischen Quellen zu korrigieren. Als der Krieg zwischen Rußland 
und der Türkei sie zur Übersiedlung nach Niametz (in Moldava) zwang, 



Die Stürzen im Alten Rußland 103 

organisierte er eine breitere literarische Aktivität; denn überall, und be- 
sonders in Rußland, verlangte man die Lehre der patristischen Spiritu- 
alität. Eine ganze Gruppe von Übersetzern, Abschreibern und Überprü- 
fern sammelte sich um den Meister, arbeitete ohne Unterlaß an der 
Revision und Übersetzung von Schriften der lateinischen und griechi- 
schen Väter. Damals übertrug oder - besser gesagt - ahmte man in einer 
neuen Fassung zum ersten Mal die berühmte Philokalie des Metropoli- 
ten Makarius von Korinth und des Nikodemus des Hagioriten mit ihren 
klassischen Zitaten über das hesychastische Gebet ins Slawische nach. 

Mit seinem Einfluß wuchs der Briefwechsel Paisios'. Man konsul- 
tierte ihn oftmals wegen schwieriger Probleme in russischen Klöstern. 
Seine Schüler wurden als Obere eingesetzt, um überall das monastische 
Leben zu fördern und neu zu wecken. 

Im Jahr 1800 nun kam ein Schüler des Paisios, Theophan, ein alter 
Soldat, ein Mann des Gebets und von vorbildlicher Armut, nach Optino, 
einem Kloster im Gebiet von Kaluga. Auch dort wuchs neues Leben. 
Nicht weit vom Hauptkloster errichtete man eine Zelle. Dostojewski hat 
sie später in seinem Roman •Die Brüder Karamasoff" ziemlich genau 
beschrieben. Der Ruf des Klosters aber begann schon mit der Ankunft 
des Starez Leon Nagolkin, eines Schülers des vertrauten Schülers des 
Paisios. 

Schon mit seiner Ankunft gewann der Starez große Popularität in Op- 
tino; er hatte großen Einfluß nicht nur in der Kommunität, sondern 
ebenso auf die Leute der Umgebung und die zahlreichen Pilger. 

Wir zitierten den Lobgesang, den Paisios dem vollkommenen Gehor- 
sam gegen den geistlichen Vater darbrachte. Eifrige monastische Obere 
verlangten ihn sogar mit Gewalt. Auch der heilige Theodosius von Pet- 
schersk war nicht gegen die Bastonnade, um Widerwillige zu zähmen. 
Aber Paisios hatte ein anderes Prinzip: Der Vater müsse sich wohlwol- 
lend zeigen, damit seine geistlichen Söhne aus sich selbst heraus zur 
Vernunft gelangten. Er erinnerte sich wohl dabei an eine Stelle aus dem 
Leben des heiligen Antonius, des Vaters aller Mönche: •Gott gab Ägyp- 
ten den Antonius wie eine Medizin. Welcher betrübte Mensch ist nicht 
vom Besuch bei ihm ganz froh zurückgekommen? Und wessen Traurig- 
keit verschwand nicht sofort, nachdem er ihm unter Tränen den Tod sei- 
ner Lieben geschildert hat? Welcher Arme, der vielleicht meinte, einen 
von Müdigkeit niedergeschlagenen Menschen vorzufinden, wurde nicht 
in seiner Armut getröstet, obgleich er nur seine Worte hörte und seine 
Verachtung des Reichtums sah? Welcher entmutigte Mönch wurde nicht 
gestärkt durch ein Gespräch mit ihm? Gibt es einen einzigen jungen 
Mann, der, nachdem er Antonius im Gebirge sah, nicht sofort zur Ver- 



Tomas Spidlik 104 

achtung der Lüste und zu maßvollem Leben geführt wurde? Welche 
Seele, die Beute von dämonischen Versuchungen war, hat nicht bei ihm 
unmittelbar Ruhe gefunden? Und wer fand in der Qual seiner schlech- 
ten Gedanken nicht bei ihm den Frieden?" 

Dieses Lob des großen Patriarchen aller Mönche gilt auch dem Starez 
Leon und umschreibt sein Tun. Seine Zelle war stets belagert; auf einem 
Bett sitzend, mit weißem Umhang, sprach er mit den Brüdern - nach sei- 
ner Gewohnheit Gürtel flechtend. Man maß ihm die Gabe der Herzens- 
kenntnis zu und lobte seine Unbestechlichkeit und seinen Mut, die 
Wahrheit zu sagen. Sein Handeln, über das man in weiten Kreisen 
sprach, verursachte Erstaunen, aber ebenso auch Ablehnung durch den 
Weltklerus und die bischöflichen Behörden. Der Erzpriester der nahege- 
legenen Stadt Koselsk, der persönlich kam, um zu sehen, was in Optino 
geschah, und Leon inmitten einer Menge von Bauern fand, wollte der 
Situation mit einer gewissen Biederkeit begegnen: •Was gefällt euch 
daran, mein Vater, den ganzen Tag mit diesen Menschen zu verkehren?" 
Die Antwort kam ohne Zögern: •Wahrhaftig, das wäre doch eure 
Pflicht, ihr Weltpriester. Aber nachdem ihr dafür keine Zeit habt, müs- 
sen wir Mönche wohl oder übel uns mit dem Volk beschäftigen." 

Es kam, wie es kommen mußte: Eine solch offene Antwort brachte 
die Affäre vor den Bischof von Kaluga. Der aber gab keinen bedächti- 
gen Rat, sondern hielt es für seine Pflicht, mit Autorität einzuschreiten. 
Er glaubte, daß ein Mönch dem Gebet und der Einsamkeit zu leben 
habe, ohne Menschen von auswärts zu empfangen, auch nicht, um sie zu 
belehren und zu stärken. Das östliche Mönchtum war seinem kontem- 
plativen Ideal stets treu geblieben, und der Bischof war nicht ganz im 
Unrecht, wenn er in dieser Hinsicht Gehorsam verlangte. Der Starez 
nun mußte seine eigene Tugend unter Beweis stellen, wie er es andere 
lehrte. Und dasselbe galt auch für den Oberen des Klosters. Leon also 
ging in die Klausur zurück; man schloß die Pforte und errichtete sogar 
Barrikaden aus Holz. Aber es ist schwierig, von Leuten Gehorsam zu 
verlangen, die von weither mit ihren Kranken kommen und nichts ande- 
res wollen als etwas Öl aus der Lampe der Madonna und ein wenig Ge- 
bet vom Starez. Darf man das verweigern? Der Obere wollte diese ver- 
drießliche Aufgabe nicht selbst lösen und zog sich aus der Affäre; es 
solle nicht seine Schuld werden, meinte er und sandte Leon zur Bestra- 
fung zum Bischof nach Solovki. 

Leon wurde wirklich bestraft, aber nicht mit Verbannung - vielleicht 
hatte der Prälat Angst, daß die Angelegenheit zuviel Lärm mache, und 
wollte nicht die öffentliche Meinung provozieren. Er verbat also dem 
Starez nur, den Mönchshabit zu tragen. Er und seine •Freimaurer" soll- 



Die Starzen im Alten Rußland 105 

ten nicht als •Kirchenmänner" gelten. Das gehe nicht. Philaretes, der 
Metropolit von Kiew, wußte aber, worum es ging. Als er nach Optino 
kam und den Starez im weltlichen Gewand sah, begriff er sogleich die 
Lage. Doch auch er wollte die Öffentlichkeit nicht aufmerksam machen 
durch einen Prozeß oder eine Untersuchung. Deshalb befahl er dem Sta- 
rez einfach, wieder sein Mönchshabit anzuziehen. 

Man kann diesen Fall als einen persönlichen Konflikt mit Neidern 
auffassen, sicherlich. Aber das Problem ist gewichtiger und heißt: Ist die 
geistliche Führung einzig Angelegenheit der Priester oder nicht? Zwar 
gab es in der byzantinischen Kirche Grenzüberschreitungen durch die 
Charismatiker; aber damals hat sich die Einsicht in die unauflösbare 
Einheit von sakramentaler Beichte und Lossprechung mit den Voll- 
machten der Priesterweihe durchgesetzt. Doch das Erbitten von geistli- 
chem Rat und das Eröffnen der Seele im Vertrauen ist eine andere Sa- 
che. Man legt nicht vor jedermann seine intimen Herzensgeheimnisse 
offen; und Priestertum für sich allein qualifiziert noch nicht zur geistli- 
chen Vaterschaft. Das Volk kam stets zu denen, die den Ruf persönli- 
cher Heiligkeit hatten - auch wenn sie keine Priester waren. Es ist zwar 
nicht einfach zu sagen, wer heilig ist und wer nicht; aber die Menschen 
haben oft ein Gespür dafür. 

Was im Fall Leons vor allem Bewunderung erregte, war sein unzer- 
störbarer Friede. Man sah ihn niemals ungeduldig, murrend, gereizt 
oder gleichgültig. Trotz seiner persönlichen geistlichen Erfahrung gab er 
die Ratschläge immer mit Worten der Schrift oder der Tradition. Leon 
beherrschte auch die Kunst, schwierige Texte, die die meisten niemals 
begriffen hätten - auch nicht durch viel Studium -, in überraschender 
Einfachheit zu erklären. 

Er starb 1841. Aber die Tradition, die er schuf, ging weiter. In der Per- 
son von Makarius Iwanow (1788-1860) fand sich schnell ein Nachfol- 
ger. Ihm verdankt der Konvent von Optino die Verbindung zur Wissen- 
schaft und Bildung. Da es sich ergab, veröffentlichte man die Schriften 
des Vaters Welitschkovski und anderer geistlicher Autoren. Die ersten 
Mitarbeiter aus gebildeten Kreisen waren der Slavophile Philosoph 
Iwan Kireewsky und seine Frau. Die Eheleute wohnten in der Nähe und 
besuchten den Starez oftmals. Sie stellten sich unter seine Leitung. Man 
veröffentlichte die Regel des Nilus Sorsky, die Werke Isaaks des Syrers, 
die zwölf Ansprachen Symeons des Neuen Theologen und andere patri- 
stische Werke. 

Kireewsky, der - nicht zuletzt auch durch seine Frau - vor kurzem zum 
christlichen Leben konvertiert war, wurde ein Bewunderer Isaaks des 
Syrers. Bei ihm fand er vieles, das er bis dahin nur bei Hegel finden zu 



Tomas Spidlik 106 

können glaubte. Der Fall dieses jungen Philosophen erregte die Auf- 
merksamkeit oder wenigstens die Neugier anderer Gebildeter. Und so 
kamen Gogol, Solowiew, Leontiev, Dostojewsky, Tolstoi nach Optino. 
Dort diskutierten sie wissenschaftliche und auch politische Fragen. 

Aber der Starez vergaß nicht das einfache Volk. So heißt es in der Bio- 
graphie, die der Archimandrit Leonidas, einer einer Schüler, verfaßte: 
•Bis zum Tod bewahrte er die natürliche Lebhaftigkeit, die ihn wendig 
und stets bereit machte, Gutes zu tun. Er hatte ein erstaunliches Ge- 
dächtnis. Wer bei ihm beichtete oder ihn um Rat fragte, blieb in seiner 
Erinnerung mit allen wichtigen Lebensumständen. Als eine ältere Dame 
zum zweiten Mal bei ihm war, begrüßte er sie: ,Guten Tag, Daria, was 
machen deine Söhne? Und deine Tochter, die du doch, wenn ich mich 
nicht täusche, vor drei Jahren verheiratet hast?' Und die Ärmste, über- 
rascht und bewegt, weil der Diener Gottes sich an sie erinnerte, war 
schon damit getröstet. Ihre Verlegenheit löste sich, sie öffnete ihm ihr 
Herz, erzählte ihm ihre Sorgen und schöpfte Kraft aus seinen Worten." 

Sein Tag verlief etwa folgendermaßen: •Beim Glockenzeichen für den 
Konvent, das gegen zwei Uhr morgens erklang, stand er normalerweise 
auf. Wenn er lange in die Nacht hinein Briefe geschrieben hatte oder 
sich unwohl fühlte, wurde es auch drei Uhr morgens. Dann weckte er 
seine Zellen-Diener durch ein Klopfzeichen und betete mit ihnen ein 
langes Morgengebet. Danach sang er mit lauter Stimme Lieder zu Ehren 
Mariens. Nach dem Gebet schickte er die Diener zurück und meditierte 
für sich allein. Gegen sechs Uhr rief er sie wieder, betete mit ihnen das 
Stundengebet und feierte die Messe; dann trank er ein bis zwei Tassen 
Tee und begann Briefe zu schreiben, oder er las. Ab dieser Zeit stand 
seine Zelle offen für alle, die seine geistliche oder materielle Hilfe 
brauchten. Nach dem Mittagstisch zog er sich für eine halbe bis höch- 
stens eine Stunde zurück und empfing dann wieder die vielen Men- 
schen, die sich zu ihm drängten." 

•Manchmal, besonders wenn er über die unauslotbaren Wege der Vor- 
sehung, über die Macht und die Herrlichkeit Gottes meditierte, wurde er 
in den außergewöhnlichen Zustand der geistlichen Freude erhoben. 
Dann stimmte er eine seiner Lieblingshymnen an: ,Kommt, Gläubige, 
laßt uns anbeten den dreieinen Gott', oder einen Gesang, der die 
Menschwerdung und die reinste Mutter des Erlösers feiert. Manchmal 
kam er aus seiner Zelle heraus, ging im Garten schweigend von einer 
Blume zur anderen, in Versenkung die Größe des Schöpfers bewun- 
dernd." 

Nach dem Tod Makarios' wurde die Tradition des Starzentums in Op- 
tino durch Ambrosius Grenkow (1812-1891) fortgesetzt. Er ist zweifeis- 



Die Stürzen im Alten Rußland 107 

ohne der bekannteste und berühmteste unter den Starzen des Klosters. 
Am auffälligsten war seine Gabe, unmittelbar den inneren Zustand des 
Gesprächspartners zu erkennen und ihm so die Hilfe zu geben, die er 
brauchte. Diese Gabe machte auf Dostojewsky so großen Eindruck, daß 
er im Roman •Die Brüder Karamasoff" mit dem Starez Sosima das Bild 
des Ambrosius zeichnete. Aber die Herzensgüte des Starez wird dort zu 
einer Art Menschenfreundlichkeit und seine Gabe der Herzenskenntnis 
eher psychologisch erklärt. Dostojewsky schreibt: •Weil er so viele 
Beichten gehört hatte, wurde sein Geist so hell, so durchdringend, daß 
er sofort wußte, was der Mensch, wer immer er auch war, ihm mitteilen 
wollte. Im ersten Augenblick war man davor erschrocken, aber niemals 
verließ ihn jemand, ohne gestärkt zu sein." 

Diese Erklärung des Charismas ist sicherlich ungenügend. Die Asze- 
ten der Vergangenheit, angefangen mit dem heiligen Antonius, verstan- 
den diese Erfahrung nicht als etwas, das man in der Begegnung mit 
Menschen erwirbt; denn oft wurde diese Herzenssicht auch Einsiedlern 
und Reklusen geschenkt. Die Alten lassen durchblicken, daß es der Zu- 
stand einer völlig rein gewordenen Seele ist. Wenn z. B. ein heiliger Jo- 
hannes Bosco seinen Buben, die zu ihm beichten kamen, ihre Sünden 
vorhielt, bevor sie sich äußerten, dann ist dies kaum nur eine Erkennt- 
nis, die aus der Erfahrung stammt. Eine andere berühmte Persönlich- 
keit, Seraphim von Ssarow, gab eine tiefere Erklärung, als ihm jemand 
schmeichelte: •Ihr habt eine so durchdringende Vernunft, der nichts 
verborgen bleibt, was im Herzen des anderen liegt." Aber Seraphim ant- 
wortete: •Lieber Freund, was du sagst, trifft nicht die Sache. Das 
menschliche Herz steht nur Gott offen, und nur er kennt es... Was aber 
mich betrifft: Der erste Gedanke, der in meinem Herzen aufsteigt, gilt 
mir als etwas, das von Gott kommt; ich weiß nicht, was mein Gesprächs- 
partner im Herzen trägt, ich glaube nur, daß ich ihm für sein Heil das zu 
sagen habe, was Gott mir eingibt. Manchmal bin ich nachlässig im Hö- 
ren auf Gottes Willen und antworte, nachdem jemand sich mir anver- 
traut hat, aus eigener Einsicht. Dann aber täusche ich mich stets." Für 
den Starez ist diese Gabe eine Art Inspiration oder Offenbarung, die die 
natürliche Möglichkeit des Verstandes übersteigt; dieser wäre eher ein 
Hindernis als eine Hilfe. 

Tolstoi, der allerdings weniger als Dostojewsky an das Übernatürliche 
glaubte, bringt vom Starez Ambrosius ein besseres Zeugnis: •Dieser Va- 
ter ist ein wahrer Heiliger. Ich habe nur ein wenig mit ihm geplaudert, 
und meine Seele war wie befreit. Wenn man mit solchen Menschen 
spricht, fühlt man sich in der Gegenwart Gottes." 



Tomas Spidlik 108 

In Ssarow, einem anderen Kloster in der Provinz Tambow, lebte der 
Starez Seraphim (1759-1833): Er war eine der großen Persönlichkeiten 
und gehört zusammen mit dem heiligen Theodosius von Petschersk und 
dem heiligen Sergius von Radonesch zu den maßgeblichen Persönlich- 
keiten der Frömmigkeitsgeschichte Rußlands. Aus seinem Leben als 
Mönch, als Stylit, als Rekluse und endlich als Starez wird eine Fülle von 
interessanten Ereignissen, auch Visionen, berichtet. Man erzählt, daß er 
Wunder gewirkt habe. Schon früh heilte er einen gewissen Nikolas Mo- 
towilow vom schweren Rheumatismus; dieser schrieb seine Memoiren, 
und nach seinem Tod brachte sie seine Witwe mit ins Kloster von Diwe- 
jew, das zum Gebiet von Ssarow gehört. Diese •Memoiren" blieben in 
den Archiven bis 1902 verborgen; ein Jahr später veröffentlichte man 
sie. Sind sie authentisch oder doch von irgend jemandem überarbeitet? 
Die Frage ist schwierig zu beantworten. Aber auf jeden Fall geben sie 
die Mentalität des Starez wieder, der sich in seinen Lehren bemühte, das 
geistliche Leben möglichst authentisch zu verstehen: als Leben im Heili- 
gen Geist. Der geistliche Mensch ist derjenige, der am göttlichen Leben 
teilhat. Askese, Gebet, Sakramente sind Wege, damit Gott in unserem 
Herzen wohne.* 

* Der Beitrag ist eine Übersetzung aus dem vorzüglichen Buch des römischen Professors 
für Spiritualität der Ostkirche P. Tomas Spidlik SJ: Les grands mystiques russes, Paris 1979 
(416 S.; wir danken dem Verlag Nouvelle Cite für die Abdruckerlaubnis). Das Buch er- 
schien zuerst auf Italienisch. In achtzehn Kapiteln werden gleichzeitig mit einer gerafften, 
auf Kernpunkte zentrierten geschichtlichen Darstellung die Wesenszüge des russischen 
Christentums herausgearbeitet. Knappe, aber wichtige Anmerkungen (383-410) und eine 
gezielte, nur zweiseitige Bibliographie zeigen die souveräne Kenntnis und die innere An- 
teilnahme des Autors. Jedes Kapitel ist so aufgebaut, daß nach einer Darstellung eines sol- 
chen geschichtlich aufgreifbaren Wesenszuges etwa gleichlange (gelegentlich mehrere) 
wichtige Texte wiedergegeben werden. 

Eine kurze Charakterisierung der Kapitel soll die Fülle des Buches umreißen und zu- 
gleich ahnen lassen, wie locker und lebendig sie dargeboten wird. Von den Strastoterptsy, 
den russischen Märtyrern, geht es über die ersten Mönche, über die Swiatitely, die heiligen 
Bischöfe und die heiligen Fürsten zur Thebais des Nordens. Joseph von Volokolamsk 
(t 1515) als Reformator (des Mönchtums) und Nil Sorsky (t 1508) als Beispiel des russi- 
schen Hesychasmus werden vorgestellt. Nach einem Kapitel über die Jurodiwye, die Nar- 
ren in Christo, folgt das Kapitel über die Starzen, dessen berichtender Teil (173-190) mit 
wenigen Auslassungen hier übersetzt wurde. Dann geht es weiter über das geistliche Buch, 
über Theophan den Reklusen, dem P. Spidlik in dem Buch •Große Mystiker" (hrsg. v. G. 
Ruhbach, J. Sudbrack, München 1984) ein Kapitel widmete. Die folgenden Kapitel hei- 
ßen: Das Jesus-Gebet, Die liturgische Frömmigkeit, Die Heiligenverehrung, Der Glanz 
der Ikonen, Das Leben in der Familie. Nach einer Darstellung: Christus bei den russi- 
schen Denkern (Skoworoda, Caadaew, Khomiakow, Belinsky, Dostojewsky, Solowjew, 
Iwanow) folgt das Schlußkapitel über: Das Land und das Volk. Diese Aufzählung, verbun- 
den mit der Versicherung, daß alles so gut lesbar und so tief fromm ist wie das vorliegende 
Kapitel, darf als Empfehlung genügen. J. Sudbrack SJ 




