Die spirituelle Ausbildung
der Priesteramtskandidaten

Zu den entsprechenden Normen des Neuen Kirchenrechts*

Ludwig Schick, Fulda

Wenn man die Priesterausbildung in den deutschen Di6zesen und in an-
deren Lindern auch nur oberflichlich betrachtet, stellt man fest, daf} die
drei Bereiche Spiritualitit, Theologie, Pastoral ungleichgewichtig zum
Tragen kommen. Fiir die Theologie gibt es ein ausgefeiltes Studienpro-
gramm und einen Stab von Dozenten. Die Pastoral wird in Theorie und
Praxis zu vermitteln versucht, wofiir ebenfalls eine Vielzahl von Fach-
kriften vorgesehen ist. Inhaltlich blaB und personell unterbesetzt ist da-
gegen die Spiritualitit. Ein einziger Spiritual fiir alle Studenten ist das
Normale in den deutschen Seminaren. Eine besondere Ausbildung ha-
ben die meisten Spirituale nicht erhalten. Thre Aufgabe in der Priester-
ausbildung ist nur wenig reflektiert. Sie selber und ihre Tatigkeit genie-
Ben oft keine besonders grofe Beachtung.

Der seit ungefihr einem Jahr giiltige CIC (Codex luris Canonici, das
Kirchliche Rechtsbuch) 1983 enthilt fiir die spirituelle Ausbildung der
Priesteramtskandidaten Weisungen, an denen sich diese zu orientieren
hat. Vorgreifend sei bereits hier gesagt, dal3 sie ein Umdenken und eine
andere Praxis in diesem Bereich erfordern. Die fiir unser Thema rele-
vanten Canones sind 239, 240 und 244, 245 und 246 des CIC 1983. Von
diesen werden jetzt aber nur 239 § 2, 240 und 246 § 4 dargelegt. Es sind
die Canones, die sich mit der formalen und personellen Seite der spiritu-
ellen Formung beschiftigen. Die Canones 244-246 benennen dagegen
die Inhalte der Formatio spiritualis!. Im Gegensatz zum erstgenannten

* Der folgende Beitrag wurde als auBerordentliche Vorlesung am 17. Okt. 1984 an der
Theologischen Fakultit Fulda gehalten.
! Die Canones lauten:

Can. 244: Die geistliche Bildung und die wissenschaftliche Ausbildung der Alumnen im
Seminar sind harmonisch aufeinander abzustimmen; sie miissen darauf ausgerichtet sein,
daB die Alumnen gemiB ihrer jeweiligen Begabung zusammen mit der erforderlichen
menschlichen Reife den Geist des Evangeliums und eine enge Verbundenheit mit Christus
erwerben.

Can. 245 § 1: Durch die geistliche Bildung sind die Alumnen zu einer fruchtbringenden
Ausiibung des seelsorglichen Dienstes zu befahigen und zu einem missionarischen Geist
zu erziehen, indem sie lernen, daB} ein stets in lebendigem Glauben und in Liebe erfiillter
Dienst zur eigenen Heiligung beitriigt; ebenso haben sie die Pflege jener Tugenden zu ler-
nen, die im Zusammenleben der Menschen geschitzt werden, und zwar so, daB sie zu ei-



Ludwig Schick 110

Aspekt enthilt hinsichtlich des letztgenannten der neue Codex keine we-
sentlichen Neuerungen. AuBBerdem ist nur die formale Seite vorziiglich
Gegenstand der Kanonistik. Die Inhalte hat das Fach ,,Spiritualitit* zu
behandeln.

Bevor nun die cc. 239 § 2, 240 und 246 § 4 dargestellt werden, miissen
und sollen die Entstehung und Entwicklung dieser Normen zumindest
summarisch behandelt werden. Denn die in Frage stehenden Canones
sind nur auf dem Hintergrund ihres Werdens und Wachsens richtig zu
verstehen, zu interpretieren und zu werten.

Geschichtlicher Uberblick bis zum CIC 1983

Das Konzil von Trient

Von Priesterausbildung in unserem heutigen Verstindnis kann man erst
seit dem 16. Jahrhundert sprechen?. Das Dekret des Konzils von Trient
vom 15. Juli 1563 ,,Cum adolescentium aetas“? schrieb die Griindung

nem angemessenen Einklang der menschlichen und der iibernatiirlichen Werte gelangen
konnen.

§ 2: Die Alumnen sind so zu bilden, da8 sie, von der Liebe zur Kirche Christi erfiillt,
dem Papst als Nachfolger Petri in demiitiger und kindlicher Liebe ergeben sind und dem
eigenen Bischof als dessen treue Mitarbeiter anhidngen und gemeinsam mit den Mitbrii-
dern ihren Dienst leisten; durch das Gemeinschaftsleben im Seminar und durch die Pflege
des Bandes der Freundschaft und der Verbindung mit anderen sind sie fiir die briiderliche
Einheit mit dem Didzesanpresbyterium vorzubereiten, als dessen Mitglieder sie im Dienst
" der Kirche stehen werden.

Can. 246 § 1: Die Feier der Eucharistie hat der Mittelpunkt des ganzen Seminarlebens
zu sein, s0 daB die Alumnen téglich an der Liebe Christi Anteil haben und die geistliche
Kraft fiir ihre apostolische Arbeit und fiir ihr geistliches Leben vor allem aus dieser rei-
chen Quelle schopfen.

§ 2: Sie sind zur Feier des Stundengebetes zu erzichen, in dem die Diener Gottes im Na-
men der Kirche fir das ganze ihnen anvertraute Volk, ja fiir die ganze Welt zu Gott beten.

§ 3: Zu fordern sind die Verehrung der seligen Jungfrau Maria, auch durch den Rosen-
kranz, das betrachtende Gebet und andere Frommigkeitsiibungen, in denen die Alumnen
den Geist des Gebetes erlangen und Kraft fiir ihre Berufung gewinnen.

§ 4. Die Alumnen sollen sich an den hiufigen Empfang des BuBsakramentes gewdhnen ;
es wird empfohlen, daB jeder einen frei gewihlien Leiter fiir sein geistliches Leben hat,
dem er vertrauensvoll sein Gewissen erdffnen kann.

§ 5: Jahrlich haben die Alumnen an geistlichen Exerzitien teilzunehmen.

2 Eine umfassende Darstellung der Priesterausbildung vor dem 16. Jahrhundert ist bisher
nicht erarbeitet worden, was auch grundsitzlich schwierig sein diirfte, weil die Priesteraus-
bildung im Altertum und im Mittelalter regional sehr verschieden organisiert war. Auf
zwei Monographien sei hingewiesen: A. Theiner, Geschichte der geistlichen Bildungsanstal-
ten, Mainz 1835, und F. W. Oedinger, Uber die Bildung der Geistlichen im spiiten Mittel-
alter, Koln 1953. Wertvolle Aufschliisse geben auch Werke wie: Ambrosius, De officiis,
Gregor L., Regula pastoralis, und Rabanus Maurus, De institutione clericorum. Ein Uber-



Die spirituelle Ausbildung der Priesteramtskandidaten 111

von Priesterseminaren in allen Diozesen an den Kathedralkirchen vor
und gab allgemeine Weisungen fiir die Ausbildung der Kleriker, die
iiberall eingehalten werden sollten. Bereits diese erste ,Ratio Fundamen-
talis Institutionis Sacerdotalis‘ (Grundordnung der Priesterausbildung)
handelte neben der theologischen und der praktischen Ausbildung auch
von der spirituellen, jedoch verhiltnisméBig sehr kurz. Sie schrieb nur
vor: ,,Der Bischof soll dafiir sorgen, daB3 (die Alumnen) jeden Tag beim
Heiligen MeBopfer anwesend sind, jeden Monat wenigstens einmal ihre
Siinden beichten und gemidfl dem Urteil ihres Beichtvaters den Leib un-
seres Herrn Jesus Christus empfangen; in der Kathedrale und in den an-
deren Kirchen des Ortes sollen sie an Sonn- und Festtagen die liturgi-
schen Dienste erfiillen.“* Die einzige Person, die hier fiir die geistliche
Ausbildung genannt wird, ist der Beichtvater. Das Institut ,,Spiritual®,
das nicht mit dem des Beichtvaters identisch ist, wie noch zu zeigen sein
wird, ist nicht vorhanden. Inhaltlich besteht die spirituelle Formung im
Anhalten zum Mitvollzug bestimmter kirchlicher Vollziige, wie tigliche
Messe und monatliche Beichte. Sie hat dahin zu fithren, daB diese Voll-
ziige zum Habitus des Klerikers werden, was seine Spiritualitit dann
ausmacht. Wem die Aufgabe zukommt, die Alumnen zu diesen Vollzii-
gen zu verpflichten, ist nicht explizit gesagt.

,»Cum adolescentium aetas“ war ein Rahmenstatut, oder noch besser:
ein Initiationsstatut. Es hatte die Absicht, die Erstellung genauerer
Richtlinien in den einzelnen Didzesen oder Kirchenprovinzen zu for-
dern. Wie die Geschichte zeigt, hat es dies auch erreicht.

Tridentinum bis 1870 (1. Vatikanum)

In den partikularrechtlichen Statuten zur Priesterausbildung nach dem
Tridentinum wird die geistliche Formung eingehender umschrieben und
werden die Personen, deren spezielle Aufgabe es ist, diese zu fordern,
herausgestellt. Einige wenige Statuten seien hier genannt. Bereits eine
der ersten partikularrechtlichen Ausbildungsordnungen nach ,Cum
adolescentium aetas”, die Constitutio ,,Aedes seminarii“’ des Provinz-
konzils Burdigalensis (Bordeaux) (1584) sah vor, daB jedem Seminar ein
»Primarius®“ vorsteht. Dieser soll ein Priester ,,verehrenswiirdiger Hal-

blick iiber die Ausbildung der Geistlichen 148t sich auch aus den kirchenamilichen Doku-
menten zu diesem Thema gewinnen, die im Enchiridion Clericorum. Documenta Ecclesiae
Futuris Sacerdotibus Formandis, Rom 21975, von der Sacra Congregatio Pro Institutione
Catholica ediert worden sind (im folgenden zitiert als EC).

3 Abgedruckt in EC, 94-97. Vgl. dazu H. Jedin, Die Bedeutung des Tridentinischen Dekretes
iiber die Priesterseminare fiir das Leben der Kirche, in: ThGl 54 (1964) 181-198.

*Vgl. EC, 94. 51In EC, 118-123.



Ludwig Schick 112

tung und besonderer Frommigkeit“ sein, ,,dem alle, die im Seminar sind,
sowohl in den spirituellen wie zeitlichen Angelegenheiten unterstehen*s.
Regens und Spiritual sind also in einer Person vereint. Jedoch wird in
dieser Constitutio bereits darauf hingewiesen, daB sich der ,,Primarius*
in den ,,Spiritualia“ von einem ,,anderen Mann“ vertreten lassen kann.
Die spirituelle Ausbildung soll neben dem Mitvollzug der iiblichen
kirchlichen Funktionen (Messe, Beichte, feierliche Gottesdienste) wie
folgt geschehen: ,,Der Vorsteher oder ein anderer Mann, der sich durch
Frommigkeit und Gelehrsamkeit auszeichnet, soll einige Male im Monat
den Klerikern kurze Ermahnungen geben iiber die Wiirde der Tugen-
den, die Schindlichkeit der Laster und iiber deren Gegenmittel, iiber die
Seligkeit, iiber die Strafen der Hélle, iiber den Tod, iiber das letzte Ge-
richt Gottes und iiber dhnliche Argumente, durch welche (die Alumnen)
in der aufgenommenen Lebensweise von Tag zu Tag Fortschritte ma-
chen.*’

Dieses Dekret deutet also an, daB3 eine eigene Person fiir die Einfiih-
rung und Einiibung in das geistliche Leben bestellt werden kann, und be-
stimmt, was diese inhaltlich zu vermitteln hat und wie sie dies formal
tun muB.

Ein weiteres partikularrechtliches Statut: Im Brief Gregors XIII. vom
1. April ebenfalls 1584 zur Ordnung im Collegium Germanicum® wird
(zum ersten Mal) von ,Lehrern der geistlichen Dinge“ neben den
Beichtvitern gesprochen. ,,Neben den Beichtvitern, die durch die Obe-
ren des Kollegs aufgestellt werden, sollen in ausreichender Anzahl an-
dere Lehrer der geistlichen Dinge bestellt werden, die zuerst die jiinge-
ren Alumnen, dann aber auch die ilteren und alle iibrigen in der Frém-
migkeitsdisziplin genauestens unterweisen.“® Diese Lehrer sind aber
noch kein unabdingbarer Bestandteil des Seminars. Auch ihre Aufgabe
ist noch nicht vollstandig geklart. Es sollen Patres der Gesellschaft Jesu
sein. Wenn jedoch keine Patres der Gesellschaft vorhanden sind, sollen
die ,.besten von den Alumnen“ die anderen in die Frommigkeitsdiszi-
plin einfithren'®. Auch wird hier die Spiritualitit nach wie vor sehr sach-
lich verstanden. Die spirituelle Formung besteht darin zu helfen, sich
die kirchlichen Voliziige anzueignen. Die Figur des Spirituals ist noch
nicht fest vorgeschrieben.

12 Jahre spiter (1596) schrieb die Sacra Congregatio pro consultatio-
nibus episcoporum et regularium an den Bischof Placidus de Marra von
Melphis: ,,Dann geben Sie die Anweisung, daB3 im Seminar eine Person
von gréftem Ansehen anwesend ist, die geeignet ist, die Kleriker in der

®Vgl. EC, 119. 7Vgl. EC, 120f. ®1n EC, 123-128.  ° Vgl. EC, 125. '@ Ebd.



Die spirituelle Ausbildung der Priesteramtskandidaten 113

christlichen Frommigkeit und in den guten Sitten zu unterweisen.“!! Seit
dieser Zeit scheint es fiir Rom eine Selbstverstindlichkeit zu sein, dall zu
jedem Seminar ein Spiritual gehort. Jedoch weder seine Amtsbezeich-
nung noch seine Aufgabe sind geklért.

Eine sehr umfassende und kldrend-festlegende Beschreibung des Spi-
rituals und seiner Aufgaben findet sich in den Litterae Apostolicae ,,Sa-
crosancti apostolatus“!?2 vom 17. April 1684 von Innocenz XI. Der Spiri-
tual wird hier ,,geistlicher Vater” und ,geistlicher Lehrer* genannt. Es
ist fiir Innocenz XI. eine Selbstverstindlichkeit, daB er in jedem Semi-
nar vorhanden ist. Der Spiritual hat die Alumnen anzuleiten, taglich Ge-
wissenserforschung zu halten, den Leib des Herrn fruchtbringend zu
empfangen und die Gottesmutter wie die Engel und Heiligen zu vereh-
ren. Er soll den zukiinftigen Klerikern auflerdem helfen, die christlichen
Tugenden zu erwerben und die Schwichen und Siinden zu besiegen.
Der Spiritual soll seine Unterweisungen und Hilfen den Altersstufen der
Seminaristen entsprechend anpassen. Hauptziel der spirituellen Ausbil-
dung ist die Liebe zu Gott und zum Nichsten. Als Hilfsmittel soll der
Spiritual die ,,Philothea“ von Franz von Sales und die ,,Nachfolge Chri-
sti* verwenden!s.

Diese Beispiele mogen geniigen. Resiimierend ist folgendes zu sagen:

1. Die Dokumente seit dem Tridentinum bis zum I. Vatikanum for-
dern immer klarer, daf} ein Spiritual in der Priesterausbildung mitzuwir-
ken hat. Er wird nach und nach fester Bestandteil des Ausbildungsstabs.
Jedoch hat sich diese Forderung bis zum 1. Vatikanum noch nicht iiber-
all durchgesetzt, wie die Postulata der neapolitanischen Bischofe fiir das
I. Vatikanum*, iiber die gleich zu sprechen sein wird, zeigen.

2. Die Begrifflichkeit ist noch sehr vage. Der Spiritual wird u.a. als
Lehrer der geistlichen Dinge (magister rerum spiritualium), Spiritual (di-
rector spiritus), irgendein Mann (aliquis vir), eine Person (aliqua per-
sona), Leiter der Frommigkeit (moderator pietatis), geistlicher Vater (pa-
ter spiritualis), Verantwortlicher fiir die geistlichen Dinge (praefectus
rerum spiritualium) bezeichnet.

3. Im Gegensatz zum Spiritual sind die Beichtviter unhinterfragtes In-
stitut in den Seminaren seit dem Tridentinum. Sie gehdren zum Team,
das fiir die spirituelle Formung zustindig ist. Die Unterscheidung zwi-
schen Spiritual und Beichtvater wird immer deutlicher herausgearbeitet.

4. Inhaltlich wird die Formatio spiritualis vor allem als Einiibung in
die liturgischen Vollziige der Kirche und der Volksfrommigkeit und in
die FEinhaltung bestimmter asketischer Vorschriften verstanden. Erst

Vgl EC, 137. 21In EC, 149-154. 1*Vgl. EC, 151. '“In EC, 335-338.



Ludwig Schick 114

nach und nach wird deutlicher herausgestellt, daB die spirituelle For-
mung auch das subjektive Erfassen des Evangeliums und des Glaubens
der Kirche und das Vermitteln des Sentire cum Ecclesia, zu deren Aufer-
bauung der Priester bestellt wird, anzielt.

5. Bis zum 1. Vatikanum ist trotz der eben genannten Fortschritte die
Formatio spiritualis der zukiinftigen Kleriker, was Inhalt, Form und Per-
sonen angeht, noch unbefriedigend geklédrt. Das zeigen die schon er-
wihnten Postulata der Bischofe der neapolitanischen Kirchenprovinz
zum L. Vatikanum. Sie schreiben: ,,Aber was die Normen hinsichtlich
der Disziplin der Sitten angeht, ist es angebracht, damit die Frommig-
keit, der Gebetseifer und der kirchliche Eifer tiefere Wurzeln in den See-
len der Jugendlichen schlagen, fiir jedes Seminar irgendeinen Leiter der
Seelen vorzuschreiben.“!s

Danach stellen die neapolitanischen Bischofe klar, daB Spiritual und
Beichtvater nicht die gleichen Aufgaben haben oder das ndmliche Amt
sind: ,,Der Spiritual kann auch die Aufgabe des Beichtvaters erfiillen,
wobet gesichert sein muB, daB andere (Priester) zum Beichtehdren (zum
Seminar) kommen, wenn es notwendig ist.“ Der Spiritual kann also
auch Beichtvater sein. Jedoch miissen auch andere Beichtviter den Se-
minaristen zur Verfiigung stehen. Dann fahren die Bischofe wie folgt
fort, um die Bedeutung des Spirituals hervorzuheben: ,,Worte geniigen
nicht, um die Schiden zu bezeichnen, die die Kleriker mangels eines
wirklich erfahrenen Leiters der Seelen erleiden, und es entzieht sich
auch unseren Ausdrucksmdéglichkeiten, wieviel Gutes ein wirklich her-
vorragender Moderator bewirkt.*“¢

Zwischen 1870 und 1917

Das I. Vatikanum konnte aus bekannten Griinden iiber die Ausbildung
der Kleriker wie iiber andere Themen nicht sprechen. Es hat etliche Auf-
gaben dem CIC 1917 iiberlassen, auch was die Bestimmungen iiber die
spirituelle Formation in den Seminaren angeht. Jedoch bereits vor dem
CIC 1917, also zwischen 1870 und 1917, erschien eine Reihe Doku-
mente, die dieses Thema behandelten. Sie miissen hier, wegen der be-
grenzten Zeit, iibergangen werden. Sie bieten auch nichts entscheidend
Neues. Jedoch sind sie fiir die Kldrung der Terminologie wichtig. Immer
deutlicher kristallisiert sich das Wort Spiritual (director spiritus) als
Amtsbezeichnung heraus. Es wird dann in den CIC 1917 aufgenommen
und ist bis heute der Terminus Technicus fiir den Spiritual.

5 Vgl. EC, 336. !¢ Ebd.



Die spirituelle Ausbildung der Priesteramtskandidaten 115
Das Kirchliche Rechtsbuch von 1917

Gesetzlich vorgeschrieben hat erst der CIC 1917 den Spiritual fiir jedes
Seminar in der ganzen katholischen Kirche. Der c. 1358 lautet in deut-
scher Ubersetzung: ,,Es ist dafiir zu sorgen, daB es in jedem Seminar
einen Rektor fiir die Disziplin, Lehrer fiir die Ausbildung, einen Oko-
nom fiir die wirtschaftlichen Angelegenheiten..., wenigstens zwei or-
dentliche Beichtviter und den Spiritual (director spiritus) gibt.* Obwohl
seit dem CIC 1917 der Spiritual feste Institution in jedem Seminar der
katholischen Kirche sein muB, rangiert er an letzter Stelle in der Liste
des Personalbestandes der Seminare. Das bedeutet auch eine Wertung.
Neben dem ,director spiritus‘ miissen wenigstens zwei Beichtviter be-
stellt werden, wie das Wort ,,ordentliche* ausdriickt. Inhaltliche Aussa-
gen zur spirituellen Ausbildung enthilt der CIC 1917 nicht.

Vom CIC 1917 zum II. Vatikanum

Nach der Publikation des Codex richtete der Apostolische Stuhl durch
die Kongregation fiir Seminare und Studien etliche Dokumente an ver-
schiedene Nationen, in denen die Bestellung von Spiritualen mit dem
Hinweis auf den c. 1358 eingeschirft und deren Aufgaben umschrie-
ben wurden. Besonders auffallend an den Dokumenten dieser Periode
ist, daB die Studienkongregation eine spezielle Ausbildung und Qualifi-
kation der Spirituale fordert. Fiir viele andere Dokumente seien hier nur
Zwei genannt.

Den Bischéfen der USA schrieb die Kongregation 1928: ,,Was eben-
falls sehr wichtig ist, und darauf wollen wir Eure besondere Aufmerk-
samkeit richten, ist, dafl in jedem Seminar einer vorhanden sein soll,
dessen besondere Aufgabe es ist, sich um die spirituelle Ausbildung der
Studenten zu kiimmern. Er soll in der Spiritualitit sowohl kompetent als
auch spezialisiert sein, und zwar wie die anderen Professoren in ihren
Fachern.«" ‘

Den Bischofen der Niederlande schrieb die gleiche Kongregation u. a.
folgendes: ,,Dieses Amt ist fiir die Formung heiliger Priester von grofiter
Bedeutung und Wirksamkeit. Es geniigt daher nicht, dafl die Ordnung
des Seminars genauestens eingehalten wird, daB regelmiBig Ubungen
der Frommigkeit gehalten werden, daB moralische Ermahnungen zum
Tugendleben vom Vorsteher oder einem Professor den jungen Leuten
gehalten werden, daB3 die Alumnen hiufig das BuB3sakrament empfan-
gen und am heiligen Mahl teilnehmen. Damit durch bestindige Sorge

17 Vgl. EC, 600.



Ludwig Schick 116

und besonderen Eifer Christus in denen geformt wird, die Christus in
anderen formen miissen, soll dafiir ein besonderes Amt geschaffen wer-
den. Wie fiir die einzelnen Ficher, wie Philosophie, Theologie, Heilige
Schrift u.a., ein besonderer Professor bestellt wird, so soll fiir die geistli-
che Bildung der jungen Leute ein besonderer Spiritual und Lehrer der
Frommigkeit vorhanden sein. Dieser soll, wie es sein Amt erfordert, ein
Mann solider Spiritualitit, besonderer Klugheit und Liebe und ein Ex-
perte in der Dogmatik und Aszetik sein.“!8

Dies mag geniigen.

Uber das Gesagte hinaus ist an diesen Dokumenten auffillig, daB sie
bei der Aufzdhlung der drei Bereiche der Priesterausbildung Theologie,
Pastoral und Spiritualitit die Spiritualitit an erste Stelle setzen. Diese
Reihenfolge wird dann durchgehalten bis heute. Personell haben sich
zwei Personenkreise fiir die spirituelle Bildung herauskristallisiert, der
Spiritual und die Beichtviter. Dies war der Stand bis zum II. Vatik-
anum.

Das I1. Vatikanische Konzil

Das I1. Vatikanische Konzil beschiftigt sich in OT (Optatam totius, De-
kret iiber die Ausbildung der Priester) 8-11 mit der spirituellen Ausbil-
dung der zukiinftigen Kleriker. Uber das bisher Bekannte hinaus bringt
dieses Dokument fiir unsere Fragestellung keine Fortschritte. Es spricht
von der spirituellen Ausbildung vor der wissenschaftlich-theologischen
und pastoralen. Als einzige fiir die spirituelle Ausbildung zustindige
Person nennt es ausdriicklich den ,director spiritus‘.

Uber die Beichtviter muB OT nicht sprechen. Sie sind langst eine
Selbstverstdndlichkeit.

OT unterstreicht jedoch in vorziiglicher Weise die theo- und christo-
zentrische, die pneumatische und ekklesiologische Dimension der spiri-
tuellen Formation und zeigt ihre Zusammenhinge auf. Es weist auch
auf die spirituelle Fruchtbarkeit der Liturgie der Kirche und der Vor-
ziige der Volksfrommigkeit sowie des Zélibats hin.

Die Ratio fundamentalis institutionis sacerdotalis von 1970

Die Ratio fundamentalis institutionis sacerdotalis (Grundordnung fiir die
Ausbildung der Priester)!® von 1970 fiihrt nun eine Neuerung ein. Im

8 Vgl. EC, 595. _
1% Als lateinisch-deutsche Ausgabe publiziert in: Nachkonziliare Dokumente 25, Trier 1974
(im folgenden zitiert als ND).



Die spirituelle Ausbildung der Priesteramtskandidaten 117

Kapitel V, das die Uberschrift ,,Die Seminarleitung® trigt, zihlt es im
Abschnitt 27 folgende notwendige Personen fiir die Seminare auf. ,,Ein
Regens, ein Subregens, ein oder mehrere Spirituale, ein Studienprifekt,
ein Leiter fiir die pastoralen Ubungen, ein Prifekt fiir die Ordnung des
gemeinsamen Lebens im Seminar, ein Okonom, ein Bibliothekar.“2¢

Die Ratio fundamentalis scheint also mehrere Spirituale vorzusehen.

Jedoch in den Abschnitten 44-58 unter der Uberschrift ,,Die spiritu-
elle Bildung“ werden folgende Personen fiir die Formatio spiritualis der
Kandidaten genannt und unterschieden: der ,,Director spiritus“?!, der
»Director spiritualis“ oder ,,Moderator spiritus“?2 und der ,,Confessa-
rius“?3, Hier werden erstmalig drei Institute genannt, die fiir die spiritu-
elle Formung zustidndig sind. Thre Aufgaben werden wie folgt umschrie-
ben: , Das geistliche Leben der Alumnen soll unter Mithilfe eines Spiri-
tuals in seinen verschiedenen Bereichen systematisch entfaltet wer-
den.“? Der Spiritual soll also in erster Linie systematisch-programma-
tisch das geistliche Leben der Seminaristen entfalten. Dazu gehort, ih-
nen allgemeine Anleitungen und Weisungen in Vortrigen zu geben, sie
mit den Formen der christlichen und priesterlichen Spiritualitiit vertraut
zu machen und sie auch in die Geschichte des geistlichen Lebens einzu-
fiihren. ‘

Zehn Abschnitte weiter, in Nr. 55, wird dann gesagt, daB jeder Semi-
narist auch ,seinen geistlichen Berater (directorem spiritualem) haben
(soll), dem er demiitig und vertrauensvoll sein Gewissen erdffnet, um
sich mit groBerer Sicherheit auf dem Wege des Herrn fithren zu las-
sen*“?. Diese Figur oder dieses Institut ist sicher nicht identisch mit dem
Spiritual. Denn die Aufgabe dieses director spiritualis wird von denen
des Spirituals klar unterschieden. Die ,directores spirituales* sind fiir die
personale individuelle Seelenfithrung zustindig. Im Abschnitt 56 der
Ratio fundamentalis wird ihre Titigkeit als ,,personliche geistliche Fiih-
rung“ umschrieben.?® Dal} hier zwei Institute gemeint sind, zeigt auch
die Begrifflichkeit der ,Ratio‘. Der Spiritual wird ,director spiritus‘, der
andere ,director spiritualis‘ oder ,moderator spiritus‘ genannt. Der Letzt-
genannte steht im engen Zusammenhang mit den Beichtvitern und der
Beichte.

Die Aufgabe des dritten Instituts, die der Beichtviter, wird nicht um-
schrieben. Thre Funktion ist klar.

2 ND, 143. 2 ND, 164. 22 ND, 186f. 2 ND, 188.
2 ND, 165. 2 ND, 187f. 2 ND, 189.



Ludwig Schick 118

Anmerkungen zu den Canones 239 § 2, 240 und 246 § 4
des Kirchlichen Rechtsbuches von 1983

Canon 239 § 2

Der c. 239 listet das Personal auf, das in jedem Seminar vorhanden sein
muf}. Im § 1 werden die Personen fiir die duBBere Leitung aufgezihlt?’.
Der § 2 nennt dann die, die die Entwicklung der Spiritualitit der Semi-
naristen begleiten und férdern sollen?®. Er schreibt vor, daB in jedem Se-
minar ein Spiritual (Spiritus director) bestellt werden muBl. Neben die-
sem miissen andere Priester ,.fiir diese Aufgabe“ (geistliche Leitung)
benannt werden. Denn den Seminaristen ist die Freiheit der Wahl des
geistlichen Begleiters zu gewdhren. Der c. 239 § 2 erweckt den Eindruck,
als hitten der Spiritual und die anderen Priester, an die sich die Semina-
risten wenden kdnnen, die gleiche Aufgabe und wiren das ndmliche In-
stitut. Dies wiirde konkret heilen, dal mehrere Spirituale bestellt wer-
den sollten. Gegen diese Interpretation spricht zunichst der Wortlaut
des Canon selbst. Wenn das gleiche Amt gemeint wire, hitte der Gesetz-
geber auch das gleiche Wort ,,Spiritual“ benutzt und nicht die Um-
schreibung ,,andere Priester”. Auch der c. 246 § 4, auf den noch einzuge-
hen ist, widerspricht der Gleichsetzung von Spiritual und den anderen
Priestern. Dagegen spricht aber auch die kanonische Tradition, die
mehrfach darauf hingewiesen hat, dal} es in jedem Seminar nur einen
Spiritual geben soll.

1949 schrieb die S.C. pro Seminariis et Studiis Universitatum (Die
Kongregation fiir Seminare und Studien) an die brasilianischen Bi-
schofe: ,,Dariiber hinaus soll, damit das Werk des Moderators wirklich
effektiv wird, (dieses Amt) stabil und einzig sein; deshalb scheint es sehr
unangebracht, hidufig die geistlichen Lehrer zu wechseln und zugleich
mehrere zu berufen, auch wenn viele Beichtviter, wie es vorgeschrieben
ist, (zum Seminar) kommen sollen.“? Diese Auffassung wurde vertreten,
weil die spirituelle Formung in der Grundlinie einheitlich sein soll. Die
personale geistliche Entwicklung muB sich dagegen individuell vollzie-
hen und deshalb von einem frei gewdhlten Moderator begleitet werden.

27 Can. 239 § 1: In jedem Seminar muB es einen Rektor geben, der es leitet, und, wenn es
erforderlich ist, einen Vizerektor, einen Okonom und, wenn die Alumnen sich im Seminar
selbst den Studien widmen, auch Lehrer, welche die verschiedenen Disziplinen in geeigne-
ter gegenseiliger Abstimmung vortragen.

28 Can. 239 § 2: In jedem Seminar mul} es wenigstens einen Spiritual geben, unbeschadet
der Freiheit der Alumnen, sich auch an andere Priester zu wenden, die vom Bischof fiir
diese Aufgabe bestellt sind.

2 Vgl. EC, 794.



Die spirituelle Ausbildung der Priesteramtskandidaten 119

Jedoch scheint c. 239 § 2 auch zumindest die Méglichkeit zu eréffnen,
daBl mehr als ein Spiritual im eigentlichen Sinn angestellt wird. Das
Wort ,,wenigstens* weist darauf hin. Dies scheint aber nur fiir die Fille
vorgesehen zu sein, daBl ein Spiritual fiir die eigentlichen Aufgaben des
Spirituals nicht ausreicht. Grundsitzlich scheint aber der CIC 1983 der
Tradition zu folgen und nur einen Spiritual vorzusehen. Das ,wenig-
stens“ will wohl eher darauf dringen, daB auf alle Fille ein Spiritual vor-
handen ist.

Canon 240 § 1

Der Spiritual und die iibrigen Priester, die das geistliche Leben der Se-
minaristen moderieren, sind nicht mit den Beichtvitern identisch. Denn
im c. 240%° wird eigens von den Beichtvitern gesprochen. Es sind ordent-
liche Beichtviter vorgesehen. Dann nennt der Canon solche, die regel-
miBig zum Seminar kommen. Neben diesen bestellten Beichtvitern
miissen die Alumnen die Freiheit haben, bei jedem Priester ihrer Wahl
beichten zu kénnen.

Canon 246 § 4

Im c. 2413! werden in fiinf Paragraphen Vollziige genannt, die die Semi-
naristen in das geistliche Leben einfiihren sollen. Es sind:

1. die tdgliche Eucharistiefeier

2. das Stundengebet

3. die Marienverehrung

4. die Beichte und die Seelenfiihrung

5. die jahrlichen Exerzitien.
In unserem Zusammenhang interessiert der Punkt 4. Er nennt die in-
dividuelle personale Hinfiihrung zum geistlichen Leben, und zwar durch
Beichte und Leitung durch einen Moderator des geistlichen Lebens.
Beichte und geistliche Fiihrung werden zwar zusammen genannt, aber
doch als zwei Formen der spirituellen Formung behandelt. Hier wird
der geistliche Leiter mit dem Ausdruck ,,moderator vitae spiritualis“
(Leiter, Begleiter des geistlichen Lebens) bezeichnet. Es sind wohl die
‘gemeint, die nach c. 239 § 2 neben dem Spiritual die Aufgaben eines Spi-
rituals bzw. geistlichen Begleiters wahrnehmen sollen.

3 Can. 240 § 1: Neben den ordentlichen Beichtvitern haben regelmiBig andere Beichtvi-
ter in das Seminar zu kommen; den Alumnen hat es immer freizustehen, unter Beachtung
der Seminarordnung einen beliebigen Beichtvater innerhalb oder auBerhalb des Seminars
aufzusuchen.

3 Vgl. Anm. 1.



Ludwig Schick 120
Zusammenfassung:

Der neue Codex kennt also, wie die ,,Ratio fundamentalis“, drei Insti-
tute, denen die Einfithrung der Seminaristen ins geistliche Leben ob-
liegt. Es sind dies:
1. der Spiritual
2. die Moderatoren oder Leiter (Begleiter) des geistlichen Lebens
3. die Beichtviter
3.1. ordentliche Beichtviter
3.2 auflerordentliche Beichtviter
(die regelmiBig zu kommen haben)
3.3. jeder von einem Alumnus gewihlte Priester.

Zu den kirchenrechtlichen Einzelaussagen des neuen Codex
betreffs dieser Personen

Bestellung

Aus c. 239 § 2 geht klar hervor, daB sowohl der Spiritual wie die Mode-
ratoren vom Bischof zu bestellen sind. Uber die Bestellung der Beichtvi-
ter ist direkt nichts gesagt. Doch aus dem Adjektiv ,ordentliche“ und
dem Ausdruck ,,regelméBig ... in das Seminar zu kommen* ist zu entneh-
men, daBl sowohl die ordentlichen wie die auBerordentlichen Beichtvi-
ter bestellt sein miissen. Dies kann der Bischof entweder selbst besorgen
oder den Regens damit beauftragen. Neben den bestellten Beichtvitern
kann es unbestellte geben, die namlich, die die Alumnen frei wihlen. Ob
es auch unbestellte Moderatoren geben kann, ist nicht ganz klar. C. 246
§ 4 deutet darauf hin, c. 239 § 2 scheint nur bestellte vorzusehen, wobei
vorausgesetzt ist, dal die ,,anderen Priester” in c. 239 § 2 und der ,,Leiter
des geistlichen Lebens® in c. 240 § 4 das gleiche Institut sind?2.

Aufgaben

Jede der drei oben genannten Personen hat eine spezielle Aufgabe. Die
Aufgabe der Beichtviter ist durch das Sakramentenrecht, speziell durch
das ,,Sakrament der BuBBe* cc. 959-991, umschrieben.

Die Begleiter des geistlichen Lebens haben die Aufgabe, die Alumnen
personal individuell ins geistliche Leben allgemein und in die besondere
32 Ob die ,,anderen Priester” in c. 239 § 2 und die , Leiter des geistlichen Lebens* in ¢. 240
§ 4 wirklich die gleichen Personen sind, ist nicht eindeutig aus dem Texl zu ersehen. Es

spricht jedoch alles dafiir und nichts dagegen, daB die in cc. 239 § 2 und 240 § 4 genannten
das gleiche Amt ausiiben.



Die spirituelle Ausbildung der Priesteramtskandidaten 121

priesterliche Spiritualitit einzufiihren. Sie sollen dem Seminaristen hel-
fen, ein geistlicher Christ und Priester zu werden. Die Aufgaben des
Beichtvaters und des geistlichen Begleiters konnen, obwohl sie zu unter-
scheiden sind, von einer Person iibernommen werden. Dies ist wohl
auch im Normalfall sinnvoll. Hugo Schwendenwein schreibt dazu: ,,In
praxi wird es sich vielfach nahelegen, die genannten ordentlichen und
die sogenannten ,auBerordentlichen‘ ... Seminarbeichtviter hiermit
(geistliche Begleitung) zu beauftragen.*3?

Jedoch kann der Seminarist einen geistlichen Leiter wihlen und bei
einem anderen Priester beichten. Auch dies kann sinnvoll und ange-
bracht sein.

Der Spiritual nun kann zwar fiir die Seminaristen sowohl die Aufgabe
des geistlichen Begleiters wie des Beichtvaters ibernehmen. Darin be-
steht aber nicht seine spezifische Aufgabe. Der Spiritual hat ,,zu be-
stimmten Zeiten je nach der betreffenden Seminarordnung den Priester-
amtskandidaten spirituelle Vortrige und Konferenzen zu halten**4. Die
systematisch-programmatische Einfiihrung ins geistliche Leben ist seine
besondere Aufgabe. AuBerdem wird ihm die inhaltliche und organisato-
rische Koordination der geistlichen Bildung der Seminaristen obliegen.
Mehr kann hier nicht zu den Aufgaben der drei Amter gesagt werden.

Stellung im Seminarteam

Alle drei Institute sind dem ,forum internum*“ (Forum des Gewissens)
zugeordnet. Im § 2 des c. 240% wird ausdriicklich betont, daB3 bei Ent-
scheidungen iiber Zulassung zu den Weihen und Entlassung aus dem
Seminar keine Stellungnahme vom Spiritual und von den Beichtvitern
verlangt werden darf. Da auch die anderen Moderatoren indirekt als
Spirituale (c. 239 § 2) bezeichnet werden, trifft diese Bestimmung auch
auf sie zu. Dies scheint eine Selbstverstidndlichkeit zu sein. Jedoch nach
dem CIC 1917 durften zumindest ausdriicklich nur die Beichtviter nicht
um Stellungnahmen angegangen werden bei Zulassung zu den Weihen
oder Entlassung aus dem Seminar (c. 1361 § 3). Der Spiritual konnte

3 H. Schwendenwein, Das neue Kirchenrecht. Gesamtdarstellung, Graz 1983, 549, Anm. 70.
So auch im Rundschreiben der Kongregation fiir das Katholische Bildungswesen iiber die
Einfiihrung der Priesteramtskandidaten in das geistliche Leben, in: Verlautbarungen des
Apostolischen Stuhles 19, hrsg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn
1980, 23.

34 Ratio Fundamentalis, in: ND, 189.

35 Can. 240 § 2: Bei Entscheidungen iiber die Zulassung der Alumnen zu den Weihen oder
iber ihre Entlassung aus dem Seminar darf niemals eine Stellungnahme des Spirituals und
der Beichtviter eingeholt werden.



Ludwig Schick 122

nach dem alten CIC gefragt werden. Zwischen 1917 und 1983 hat jedoch
der Apostolische Stuhl in einigen Dokumenten darauf hingewiesen, daf3
auch die Spirituale in Angelegenheiten der &uBeren Leitung nicht be-
fragt werden diirfen, besonders nicht, wenn es sich um Zulassung zu den
Weihen oder Entlassung aus dem Seminar handelt. Sie wurden damit
den Beichtvitern gleichgestellt. Ein Beispiel dafiir: An die Bischéfe von
Mexiko schrieb die Studienkongregation 1960: ,,In jedem Seminar muf}
es gemil der Vorschrift des can. 1358 einen wirklichen Spiritual geben,
der im forum internum, wie es selbstverstindlich ist, der autorisierte
Richter ist, der seinen Anvertrauten anrit, entweder den eingeschlage-
nen Weg zum Priestertum fortzusetzen oder ihn aufzugeben.“3¢

Noch als der c. 240 § 2 formuliert wurde, gab es in der Reformkom-
mission Diskussionen, ob der Spiritual bei Zulassung zur Weihe oder
Entlassung aus dem Seminar gehort werden diirfe oder nicht®. Wenn
der Spiritual fiir die systematisch-programmatische formatio spiritualis
zusténdig ist, gebe es keinen Grund, ihn nicht zu héren. Durch den CIC
1983 ist hier eine Kldrung erfolgt. Der Spiritual wird klar dem forum in-
ternum zugewiesen, auch wenn er als Lehrer der Spiritualitit und ander-
weitig in foro externo (Forum der duBeren Ordnung) handelt. Er, die
Moderatoren und die Beichtviter diirfen bei Zulassung zu den Weihen oder
Entlassung aus dem Seminar nicht geh6rt werden. Bei den Spiritualen
gilt dies ,absolut’, bei den geistlichen Begleitern und Beichtvitern mei-
ner Ansicht nach nur ,relativ’, d.h. jeweils fiir die Alumnen, fiir die sie
diese Aufgabe libernommen haben. Der Seminarist kann jedoch bitten,
daB sein Begleiter gehort wird, auch wenn es sich um Zulassung zu den
Weihen oder Entlassung aus dem Seminar handelt. Der Priesteramts-
kandidat kann den geistlichen Begleiter und den Beichtvater von der
Schweigepflicht entbinden.?®

36 Vgl. EC, 994.

3 Vgl. Communicationes XIV (1982) 42f.

% Der geistliche Begleiter sollte allerdings dem Priesteramtskandidaten zur gegebenen Zeit
klar sagen, ob er ihn fiir den Empfang der Weihen geeignet hilt oder nicht. Darauf weist
F. Coccopalmerio mit Recht hin (in: La formazione al ministero ordinato, in: La scuola cat-
tolica 112 (1984) 219-251, hier 240). Unzutreffend scheint dagegen die Forderung Cocco-
palmerios, dall der Alumnus von sich aus den Verantwortlichen fiir das forum externum
das Votum des geistlichen Begleiters mitteilen miisse (eda., 240, Anm. 66). Dafiir gibt es
keinen Rechtsgrund. Die Verantwortlichen fiir die Erteilung der Weihen kénnen selbstver-
stindlich den betreffenden Kandidaten nach der Meinung des geistlichen Begleiters fra-
gen, mitssen aber nicht.

Bei der Interpretation der Canones 239 § 2, 240 § 1 und 246 § 4 kommt, was die Verant-
wortlichen fiir die spirituelle Ausbildung und deren Aufgaben angeht, Coccopalmerio
mehr oder weniger zu den gleichen Ergebnissen, wie sie oben dargelegt wurden. Er be-
trachtet allerdings die ,,anderen Priester* im c. 239 § 2 als wirkliche ,,Spirituale“. Die im c.
239 § 1 und die im ¢. 246 § 4 Genannten sind fitr ihn zwei verschiedene Rechtsfiguren



Die spirituelle Ausbildung der Priesteramtskandidaten 123

Pflicht zur Wahl eines geistlichen Begleiters

Die Diskussion iiber den c. 239 § 2 und den c. 246 § 4 in der Codexre-
formkommission zeigt auBBerdem, dafl die Seminaristen nicht unabding-
bar verpflichtet werden sollten, einen Moderator vitae spiritualis zu
wihlen. Noch 1979 war folgender Wortlaut des c. 246 § 4 vorgesehen:
,Die Alumnen sollen sich daran gewéhnen, hiufig das Bullsakrament
zu empfangen, und jeder soll seinen geistlichen Begleiter — gewiB3 frei —
wihlen, dem er sein Gewissen vertrauensvoll 6ffnen kann.“* Nach ldn-
gerer Diskussion wurde die Formulierung mit ,,es wird empfohlen ge-
wahlt, die den Seminaristen die Freiheit, einen geistlichen Fiihrer zu
wihlen oder nicht, garantiert. Hier ist auch noch einmal die Frage auf-
zunehmen, ob die Priesteramtskandidaten auch die Freiheit haben, vol-
lig frei einen Moderator vitae spiritualis zu wihlen. C. 239 § 2 scheint ih-
nen nur eine bedingte Freiheit zu gewihren, c. 240 § 4 konnte dagegen
darauf hindeuten, daB sie auch neben den bestellten Moderatoren einen
anderen Priester vollig frei fiir ihre spirituelle Begleitung wahlen kon-
nen. Ein ,Et-Et‘ (Sowohl-Als auch) scheint in dieser Frage die richtige
Antwort zu sein.

Der Gesetzgeber wollte zum einen den Personalbestand fiir die spiri-
tuelle Ausbildung erweitern, ohne vom Prinzip abzugehen, im Normal-
fall nur einen Spiritual fiir ein Seminar zu bestellen. Dies hat er getan,
indem er vorschreibt, dafl Moderatoren des geistlichen Lebens von den
Bischofen zu bestellen sind*?. Auf der anderen Seite wollte er sicher
auch den Seminaristen die Freiheit der Wahl eines geistlichen Begleiters
gewihren. Denn die geistliche Leitung ist eng mit der Beichte verwandt,
wie besonders durch c. 240 § 4 deutlich wird, und ist deshalb unter den
gleichen Voraussetzungen zu betrachten*'. Die geistliche Begleitung ist

(242), obwohl sie zum Teil die gleichen Funktionen ausiiben (244). Den Unterschied zwi-
schen den bestellten Spiritualen und den selbstgew#hlten Moderatoren sieht er darin, daf
die Moderatoren im Unterschied zu den Spiritualen nicht befugt sind, das oben bereits er-
wihnte Votum abzugeben. In der Praxis fithrt das dahin, daB ein Alumnus, der keinen der
bestellten Spirituale zum Moderator des geistlichen Lebens wéhlt, von dem oder einem
der bestellten Spirituale das Votum erbitten muB, das er dann weitermelden miiite. Dieses
Votum kénnte von der Meinung des geistlichen Begleiters abweichen. Die Argumentation
Coccopalmerios kann in diesem Punkt nicht iiberzeugen. Der Moderator mufl das Votum
abgeben. Die Verantwortlichen fiir die gesamte Ausbildung haben bei der Wahl des Mode-
rators ein Mitbestimmungsrecht, wie es oben dargelegt wurde. AuBerdem mift Coccopal-
merio dem Votum des geistlichen Begleiters zu groBe Bedeutung bei, wie bereits gesagt
wurde.

¥ Vgl. Communicationes XIV (1982) 48.

40 Dies ist unabdingbar in geschlossenen Seminaren und auch in Regionalseminaren, wo
Alumnen ihre Ausbildung erhalten, die die Priester des Ortes des Seminars nicht kennen.

41 S0 auch das in Anm. 33 erwdhnte Rundschreiben.



Ludwig Schick 124

auBerdem eine sehr personliche Angelegenheit. Daher ist die freie Wahl
des Moderators durch jeden Seminaristen diesem Institut angemessen.
Die bestellten Moderatoren sollen dabei ein Angebot sein, dem die Se-
minaristen bei ihrer freien Wahl einen gewissen Vorrang einzuriumen
haben. Wenn jedoch ein Seminarist einen nicht bestellten Moderator
wihlt, ist dies zu gestatten, es sei denn, es sprechen wichtige Griinde da-
gegen. Dies konnte der Fall sein, wenn ein Priesteramtskandidat einen
Priester wihlt, dem der Bischof z.B. die Beichterlaubnis entzogen hat
oder gegen den ein Amotionsverfahren durchgefithrt wird oder gegen
dessen Wahl schwerwiegende Griinde sprechen. In solchen Fillen
kénnte der Bischof oder der Regens die Wahl dieses Priesters verbieten.

Diese Interpretation wird auch dadurch unterstiitzt, daBl sich der
c. 239 § 2 an die Verantwortlichen, die eine Seminarordnung aufzustel-
len haben, richtet, der c. 246 § 4 dagegen an die Alumnen. Das bedeutet,
daB der Gesetzgeber die Verantwortlichen fiir die Priesterausbildung
verpflichten wollte, ein Angebot geistlicher Begleiter aufzustellen, und
den Seminaristen die Freiheit der Wahl bewahren wollte. Beide Rechts-
normen sind berechtigt und sinnvoll und ergénzen sich.

SchluBfolgerungen

1. Der CIC 1983 fordert explizit:

a) Die personelle Ausstattung fiir die spirituelle Ausbildung muB ver-
groBert werden. Neben dem Spiritual und den Beichtvitern sind Mode-
ratoren zu bestellen.

b) Die traditionellen Vollziige der spirituellen Formung, wie Feier der
Sakramente, Liturgie und Volksfrémmigkeit, behalten ihren Wert. Dar-
iiber hinaus wird die personale formatio spiritualis hervorgehoben und
unterstrichen und jeder Priesteramtskandidat aufgefordert, einen geistli-
chen Begleiter zu wiihlen.

2. Indirekt fordert der CIC 1983 im Zusammenhang mit der kanoni-
schen Tradition:

a) eine groBere Wertschitzung der spirituellen Formung der Priester-
amtskandidaten;

b) eine eigene Ausbildung zumindest fiir den Spiritual.

3. Der CIC 1983 fordert eine Korrektur der Rahmenordnung fiir die
Priesterbildung der Deutschen Bischofskonferenz. In den Abschnitten 50
und 56 wird dort nur die Bestellung eines Spirituals gefordert‘2. Von an-
deren Moderatoren ist nicht die Rede, ebenso nicht von Beichtvitern.

2 Die Deutschen Bischife 15, hrsg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz,
Bonn 1978, 33 u. 34f.



Das letzte Kloster 125

Nach c. 242 sind aber die Bischofskonferenzen gehalten, Partikularnor-
men zu erlassen ,,unter Beachtung der von der hochsten Autoritit erlas-
senen Normen®, d.h. unter Beachtung des CIC 1983.

4. Als Bezeichnungen sollten sich die Termini Spiritual, Beichtvater und
geistlicher Begleiter einspielen.

Statt eines Schluflwortes soll der Rechtsgelehrte Rudolf von Iheringen
(1818-1892) zitiert werden: ,,Recht gibt es nur, um verwirklicht zu wer-
den. Was nicht in Wirklichkeit iibergeht, was nur auf dem Papier steht,
ist nicht Recht, sondern nur ein Schatten des Rechts. Nicht der abstrakte
Inhalt der Gesetze entscheidet iiber den Wert des Rechts..., sondern die
Objektivierung des Rechts im Leben.“

Dies gilt sicherlich in besonderer Weise fiir die Vorschriften des CIC
1983 iiber die Priesterausbildung und vor allem von den kanonischen
Rechtsnormen fiir die formatio spiritualis, deren Entstehung und Gehalt
hier darzulegen versucht wurde.

Das letzte Kloster

Von der Berufung des Alters *

Erich Rommerskirch, Marburg

Sechzig Jahre ist es her, daB ich in den Jesuitenorden eintrat, neunzehn
Jahre alt. Die Gesellschaft Jesu erzog den jungen Mann gemif3 der Idee
ihres Griinders, des hl. Ignatius von Loyola, zu unentwegtem Tun, zur
Arbeit und zu steter Einsatzbereitschaft. GewiB3, dies habe ich gewollt und
zu erfiillen gesucht; dennoch blieb ein Leben lang eine geheime Sehn-
sucht nach einem anderen Ordensideal. Wire das Leben nicht friedli-
cher, geborgener, menschlicher Gemeinschaft niher in einem Kloster
des hl. Benedikt, wo einem die ,,stabilitas loci* (das Bleiben am Ort der
Abtei) eine lebenslange Heimat, viterliche Leitung unter einem Abt, eine
familiendhnliche Gemeinschaft und eine in der Tagesordnung gesi-

* Der Verfasser dieses Artikels (geb. 1904) ist seit zehn Jahren als ,,Altenseelsorger” der
Ditzese Fulda und dariiber hinaus titig. Sein Journal iiber diese Titigkeit zdhlt iiber 400
Einsitze, zumeist ,,Nachmittage der Besinnung fiir dltere Christen“. Das eigene Alter er-
mdglicht ihm, die Probe zu machen auf das, was er ,,seinen lieben Allersgenossen* zu sa-
gen hat.





