LITERATURBERICHT

,»Jesus, unsere Mutter

Neue englische Verdffentlichungen zu einem wiederentdeckten Motiv patristi-
scher und mittelalterlicher Christusfrémmigkeit

Als der franzdsische Frommigkeitshistoriker André Cabassut, Ménch der Abtei
Hautecombe, im Jahre 1949 durch einen Artikel in der Festschrift fiir Marcel
Viller die Aufmerksamkeit auf ,.ein wenig bekanntes* Motiv der mittelalterli-
chen Jesusfrémmigkeit, die ,,Andacht zu Jesus, unserer Mutter“!, lenkte, sah er
voraus, da3 die ungewohnten ,,weiblichen* Aussagen iiber den Mann Christus,
wie er sie hier vor allem aus der mittelalterlichen Frommigkeitsliteratur vorzule-
gen gedachte, . fiir unseren feineren Geschmack® eher schockierend wirken wiir-
den. Der Schock hat offenbar zuerst Schweigen verursacht; man hat nicht den
Eindruck, daB der kenntnisreiche Aufsatz mit seiner besonnenen frémmigkeits-
geschichtlichen und theologischen Auswertung des gebotenen Materials groBen
Widerhall in der Literatur gefunden hitte.

Das hat sich nach 35 Jahren entschieden gedndert. Nun ist es die angelséchsi-
sche Forschung, die das Motiv wiederentdeckt hat, vor allem die amerikanische,
die in den letzten Jahrzehnten ein bis dahin unbekanntes Interesse fiir zisterzien-
sische Spiritualitit entwickelt hat, in der das Motiv von Jesus unserer Mutter —
wie wir sehen werden — einen starken Akzent trigt. Zwei Ménner sind hier die
entscheidenden Anreger gewesen: der amerikanische Trappist Thomas Merton
(1915-1968) und der beste lebende Kenner der Frémmigkeit Bernhards: der
franzosische Benediktiner Jean Leclercq aus der luxemburgischen Abtei Cler-
vaux. Es wird kein Zufall sein, daB es in der gewandelten Szene der zweiten
Hilfte unseres Jahrhunderts und vor dem amerikanischen Hintergrund vor al-
lem Forscherinnen sind, die das Motiv angezogen hat. Dieser Anziehung ver-
danken wir eine griindliche (die Aussage iiber den Abt als Mutter miteinbezie-
hende) Studie von Caroline Walker Bynum, Professorin fiir Geschichte an der
Universitit Washington, mit dem Titel: Jesus as Mother and Abbot as Mother.
Some Themes in Twelfth Century Cistercian Writing. Der 59 Seiten umfassende
Beitrag ist 1982 als Kernstiick einer Essay-Sammlung der Verfasserin zur mittel-
alterlichen, vor allem zisterziensischen Spiritualitit erschienen?.

t A. Cabassut, Une dévotion médiévale peu connue: la dévotion @ Jésus notre mére, in: Mé-
langes Marcel Viller: Rev. d’Asc. et Myst. 25 (1949) 234-245 (= Cabassut).

2 Caroline Walker Bynum, Jesus as Mother and Abbot as Mother. Some themes in twelfth-
century Cistercian Writing, in: Jesus as Mother. Studies in the Spirituality of the High
Middle Ages, Berkeley 1982, 110-169 (= Bynum). Wie man sieht, hat die ganze, insgesamt
269 Seiten umfassende Aufsatz-Sammlung (vermutlich aus verlegerischen Griinden) den
Titel dieses ihres Kapitels IV als Gesamttitel erhalten, so daB man nicht erkennen kann,
daBl dem titelgebenden Kapitel drei andere vorausgehen und ein weiteres folgt (etwa zur
Kanoniker-Spiritualitit des 12. Jahrhunderts oder zum zisterziensischen Begriff von Ge-



Literaturbericht 148

Eine gliickliche Fuagung will ¢s, daB3 im gleichen Jahr ein ebenfalls englisch
schreibender Autor, Brant Pelphrey, der sein Vorwort in Hongkong gezeichnet
hat, die erste umfassende Monographie iiber die Hauptvertreterin des Motivs
von Christus unserer Mutter, die englische Mystikerin und Reklusin Juliana von
Norwich (ca. 1342 ~ nach 1413), und ihre Sixteen Revelations of Divine Love vom
13. Mai 1373 herausgebracht hat. Die Studie gehdrt zu den zahlreichen Verésf-
fentlichungen des rithrigen Instituts fiir Anglistik und Amerikanistik der Univer-
sitdt Salzburg, dessen Leiter und Inspirator der Spezialist fiir Kartduserfrémmig-
keit James Hogg ist®>. Es ist bezeichnend fiir den im deutschen Sprachgebiet
noch nicht geniigend bekannten Rang der englischen Seherin, daB3 in den letzten
Jahren vor allem in der angelsidchsischen Zeitschriftenliteratur immer wieder
Theologen und Theologinnen sich mit ihr beschiftigen. Hier schreibt also ein
Theologe, und zwar einer, dem man von vornherein bescheinigen kann, daB er
sich mit auBergewdhnlicher Einfithlungsgabe in die Gedankenwelt seiner Auto-
rin hineingedacht hat.

Unser Bericht méchte den Versuch machen - unter gelegentlichem Riickgriff
auf den Artikel von A. Cabassut, der das Motiv vor 35 Jahren in die frommig-
keitsgeschichtliche Forschung eingefiihrt hat -, zusammenfassend, kritisch sich-
tend und da und dort erginzend, das Ergebnis der Studie von C. Walker Bynum
aufzuschliisseln; bei der These 4, die Juliana von Norwich betrifft, werden wir
die Monographie von Pelphrey miteinbeziehen.

1. Das Motiv von Jesus unserer Mutter hat (ebenso wie das von der Miitter-
lichkeit dessen, der von Amts wegen Christus unter den Menschen vertreten
darf) seine Wurzeln im NT

Eine erste (nicht immer in ihrer Bedeutung entsprechend gewertete*) Belegstelle
ist Mt 23,37. Hier vergleicht sich Jesus — offenbar in bewuBitem Gegensatz ~
nicht mit dem seine Jungen emportragenden Adler, wobei offenbar an das Va-
ter-Tier gedacht ist (Dtn 32, 11), sondern mit dem bescheidensten aller Muttervo-
gel, mit der Henne, die ihre Kiichlein unter ihren Fliigeln birgt.

Eine zweite ntl. Wurzel der Aussagen iiber die Miitterlichkeit Christi liegt in
seiner Identifizierung mit der (weiblich vorgestellten) Weisheit Gottes, wie sie
etwa 1 Kor 1,24.30 angesprochen ist>: die Exegeten sprechen von einer ntl. So-
phia-Christologie®.

meinschaft); trotz mancher Querverbindungen miissen diese Kapitel I-111 sowie V in unse-
rer Besprechung aus Raumgriinden auBler acht bleiben. Sie sind ausfiihrlich besprochen
von G. Gumascoli in: Cristianesimo nella storia 5 (1984) 405-408.

3 Brant Pelphrey, Love was His Meaning. The Theology and Mysticism of Julian of Norwich
(Salzburg Studies in English Literature 92:4), Salzburg 1982 (= Pelphrey).

4 Es ist in diesem Zusammenhang bezeichnend, daBl im Worterbuch biblischer Bilder und
Symbole von Manfred Lurker (Miinchen 1973) das Stichwort ,,Henne* fehlt; das Bildwort
aus Mt 23,37 muB man unter dem Stichwort ,,Fliigel“ (103 f.) suchen, was dann prompt
zur Verwischung des Unterschieds zwischen dem ménnlichen Bild der emportragenden
Adilerfliigel aus Dtn 32 mit dem Bild von den bergenden Fliigeln der Henne in Mt 23 fiihrt.
5 Vgl. E. Biser, Art. Weisheit, in: Sacramentum Mundi 4 (1969) 1293-1299.

¢ Vgl. U. Wilckens, Art. Sophia, in: Theol. Wirterbuch zum NT 7(1964) 519-523.



Literaturbericht 149

Diese Verankerung unseres Motivs im NT garantiert uns, daf3 wir eine ge-
sunde Glaubensaussage liber Jesus vor uns haben, die keinerlei Beigeschmack
von Bisexualitidt an sich hat, wie sie in archaischen’, vor allem gnostischen Got-
tesvorstellungen® begegnet. Keiner der altchristlichen und mittelalterlichen Au-
toren, bei denen sich die Rede von Jesus unserer Mutter findet, hat den leisesten
Zweifel daran, daB dieser Jesus ein Mann war; die Aussage iiber seine Miitter-
lichkeit ist so etwas wie ein theologisches ,,Oxymoron* (,,spitze Dummbheit“, die
eine Wahrheit aussagt) und will besagen, daB3 er ein Mann war, der - im Sinne
heutiger biologischer Erkenntnisse gesprochen — als Mensch seine weiblichen
Anlagen voll verwirklicht hat. Dazu hat er als Sohn Gottes auch die Miitterlich-
keit eines ,Vaters“, in dem alle Vaterschaft und alle Mutterschaft auf Erden
ihren Ursprung hat, leibhaftig inmitten der Menschen dargestellt. Trotzdem ist
es nicht so, daB das Motiv von der Miitterlichkeit Jesu primir aus der Gottes-
sohnschaft abgeleitet wiirde; es ist eher priméir eine anthropologische Aussage.
Nicht zufillig sprechen sowohl Cabassut wie Bynum im AnschluB an ihr mittel-
alterliches Quellenmaterial von ,Jesus®“, nicht von Christus als Mutter. Noch
deutlicher wird diese anthropologische Konzeption in der von Bynum schon in
den Titel aufgenommenen Einbeziehung der Stellvertreter Christi (Abt, aber
auch Apostel, Bischof, Priester) in die gleiche Sicht: Auch der Apostel, der Bi-
schof, der Abt werden in den mittelalterlichen und patristischen Quellen als
Mutter bezeichnet.

Auch dieses Motiv von der Miitterlichkeit des Apostels hat seine Wurzeln im
NT, und es ist kaum begreiflich, daB Bynum die entscheidenden paulinischen
Aussagen iiber die Miitterlichkeit des Apostels (1 Thess 2,7; Gal 4, 19) tberse-
hen hat® (lediglich das Motiv von der Milch: | Kor 3,1 f. hat sie notiert: 126), ja
sie geht so weit zu behaupten, selbst die patristische und noch die Frommigkeit
des 13. und 14. Jahrhunderts wisse nichts von einer ,,Mutterrolle irdischer Mén-
ner“ (Bynum, 128. 148). Wenn es leider auch noch keine Deutungsgeschichte
von | Thess 2,7 und Gal 4,19 gibt, so werden wir im Zusammenhang mit unse-
ren Thesen 2 und 3 zeigen, wie selbstverstindlich das Motiv vom Apostel als
Mutter weitertradiert worden ist'®.

7 Vgl. Erich Neumann, Die grofie Mutter. Ein Phdnomenologie der weiblichen Gestaltungen
des Unbewufiten, Olten °1981 (s. Index u. Bisexualitit).

8 Vgl. G. Delling, Art. Geschlechter, in: Reallexikon fiir Antike und Christentum 10 (1978)
790-794.

? Welch geringen Stellenwert sie itberhaupt in der jiingsten theologischen Reflexion {iber
das Amt in der Kirche spielen, zeigt das Bibelstellen-Register am Ende des Bd. 2 der
Theol. Realenzyklopédie (iibrigens eine hochwillkommene Neuerung auf dem Gebiet der
theologischen Lexika!); 125 Seiten dieses Buches handeln von Amt und Amtsverstindnis
in der Kirche; unsere beiden fiir das Amtsverstindnis des Mannes Paulus so charakteristi-
schen Stellen werden auf diesen 125 Seiten nirgendwo zitiert.

10 Selbstverstindlich gehen Hand in Hand mit diesen Mutter-Aussagen iiber Christus und
den Apostel die vom Geschlecht her ndherliegenden und deshalb zahlreicheren Vater-Aus-
sagen; man vgl. nur, wie auf das Mutterbild in 1 Thess 2,7 das Vaterbild in 2,11 folgt. Zum
Christus-Vater-Motiv in der Mdrtyrerkirche vgl. den grundlegenden Aufsatz von R. Canta-
lamessa, Il Cristo ,, Padre” negli scritti del I1-111 sec., in: Rivista di Storia e Letteratura reli-
giosa (Firenze) 3 (1967) 1-27.



Literaturbericht 150

2. Das Motiv von der Miitterlichkeit Christi und des Apostels (Vorstehers) ist
ostlicher und westlicher patristischer Frommigkeit geliufig

DaB3 das Christus-Mutter-Motiv nicht nur im biblischen, sondern auch im patri-
stischen Mutterboden verwurzelt ist, hat Bynum richtig gesehen (125-129), wenn
auch das Phinomen wesentlich breiter ist, als sie es darstellt. So wire etwa unter
den Autoren des 3. Jahrhunderts neben Klemens von Alexandrien noch Hippolyt
zu nennen gewesen, der immer wieder von den ,,Bristen“!! und den ,,Fligeln®
Christi'? spricht?>.

Gegen Bynum muB} festgestellt werden, dal auch das Motiv der Miitterlich-
keit dessen, der Christus zu vertreten hat, patristischer Frommigkeit voll vertraut
ist. Hier ist unserer Autorin ein weiteres Mifigeschick zugestoBen: Sie hat ein Zi-
tat aus Gregors Regula Pastoralis (11 2,6), das im Rahmen eines von ihr ange-
fithrten Predigtwortes von Bernhard vorkommt (118), nicht als Gregor-Zitat er-
kannt: ,,Der Vorsteher mufl darauf bedacht sein, daB ihn seinen Untergebenen
gegeniiber Herzlichkeit als Mutter, Strenge als Vater ausweist.“ (PL 77,39) Sie
hat auch nicht beachtet, daB die von ihr 115 A. 8 angefiihrte Augustinusstelle En.
in Ps 101,7 nicht nur das Motiv ,,Christus Vater und Mutter®, sondern auch das
Motiv ,,Paulus Vater und Mutter“ bietet. Zudem wiire hier die Haltung, die Au-
gustinus in De catechizandis rudibus (15,23) vom Katecheten verlangt, ndmlich
daB er fiir alle seine Horer, wie verschieden sie im Charakter sein mdgen, zuletzt
immer Mutter sein muB (2,30 f.), zu nennen gewesen'. Am Ende der christli-
chen Antike steht das von Bynum iibersehene, aber bereits von Cabassut (235)
registrierte Wort, das die Regula Magistriiber den Abt sagt: ,,Als Mutter soll er

1Vgl. Th. Klauser, Art. Brust II B, in: Reallexikon fiir Antike und Christentum 2 (1954) 663.

12 E, J. Lengeling hat nachgewiesen, dal hier geradezu ein Lieblingsmotiv Hippolyts vor-
liegt: Questions liturgiques et Paroissiales 50 (1969) 141-144.

13 Sehr viel griindlicher hat ein von Pelphrey iibersehener Beitrag den patristischen Hinter-
grund ausgeleuchtet: Sister Ritamary Bradley, Patristic background of the motherhood simi-
litude in Julian of Norwich, in: Christian Scholars Review 8 (1979) 101-113; aber auch hier
fehlen sowohl Hippolyt als auch Gregors Regula Pastoralis (s.u. im Text), deren Wirkung
auf das mittelalterliche Denken ja nicht leicht iiberschitzt werden kann.

14 Vgl. meinen Artikel: ,, Nicht wie die Gelehrten reden: eher wie die Ungelehrten.“ Eine Mah-
nung Augustins an den christlichen Prediger (De doctr. christ. 4,635), in: Communio 11 (1982)
123-129. Bei dem im Voriibergehen erwihnten Pelikan-Motiv (Bynum 132) ist richtig er-
kannt, daB seine symbolische Anwendung auf Christus von einer Legende iiber den Mut-
tervogel ausgeht. Es wird aber nicht deutlich, daBl es sich um eine erstmals in der &ltesten
Schicht des Physiologus (Ausg. Sbordone, 17 £.), also im 2. Jh. begegnende Bildrede han-
delt; das Motiv von Jesus unserer Mutter ist also auch der Volksfrommigkeit der patristi-
schen Ara von den friihesten Zeiten an vertraut gewesen; in dieser Darstellung des Peli-
kans hat es sogar die Aufklirung tiberlebt; vgl. dazu jetzt Chr. Gerhardt, Die Metamorpho-
sen des Pelikans (= Trierer Studien zur Literatur 1), Frankfurt a. M. 1979, 11 f. Der Verfas-
ser hat erstmals die fast uniibersehbare Wirkungsgeschichte dieser christologisch-soterio-
logischen Bildaussage iiber Jesus, unsere Mutter umrissen; er hat mich iibrigens freundli-
cherweise darauf hingewiesen, daB der Frithansatz des Physiologus auf das beginnende 2.
Jh. neuerdings erhirtet worden ist durch Klaus Alpers, Untersuchungen zum griechischen
Physiologos und den Kyraniden, in: Vestigia Biblica. Jb. des Dt. Bildarchivs Hamburg 6
(1984) 13-87.



Literaturbericht 151

sich seinen Monchen zeigen durch die Liebe, die er ihnen erweist.” Seit die For-
schung nachgewiesen hat, daBl Benedikt von der Regula Magistri abhiingig ist,
ergibt sich die interessante Feststellung, da3 er das Motiv vom Abt als Mutter
aus seiner Quelle bewuBt nicht in die Regula aufgenommen hat. Man wird dar-
aus kaum schlieBen diirfen, daB Benedikt, der in seiner Regula ein so voll-
menschliches, viterlich-miitterliches Bild des Abtes entwirft, Bedenken in der
Sache hat; es ist eher seine - auch sonst zu beobachtende - Abneigung gegen
eine allzu familienhafte Konzeption der Stellung des Abtes im Spiell“?. Es gibt
allerdings (schon in Antike und Mittelalter) Anzeichen fiir einen Uberlieferungs-
strang, in dem man den Aussagen iiber den Vorsteher als Mutter nicht gewogen
ist (vgl. Bynum, 126. 135. 141 f. sowie u. a. 16.26).

3. Initiator fiir das Neuaufleben des Motivs von der Miitterlichkeit Christi
und seiner Stellvertreter im 11. Jahrhundert ist Anselm von Canterbury
(1033-1109)

Sowohl Cabassut (238) wie Bynum (113-115) haben richtig gesehen, dafl beim
Neuaufleben des Motivs von Jesus als Mutter und dem Apostel als Mutter An-
selm die Funktion des Initiators zugesprochen werden muB. Klarstes Zeugnis ist
hier die groBe, vor 1085 entstandene Oratio ad St. Paulum, in der sowohl Paulus
wie Christus als Mutter angerufen werden (Ausg. Schmitt, 3,33-40)!5. Auffillig
ist hier nur, daB beide Autoren dieser doch eher verwunderlichen Tatsache nicht
das verdiente Relief geben. U. a. vermifit man den Hinweis auf die breite (aller-
dings eher flichige) Darstellung der Gebetswelt Anselms durch René Roques
aus dem Jahre 1970 und auf die wesentlich tiefer eindringende Analyse, die H. U.
von Balthasar bereits 1960 vorgelegt hat!é.

“a Frdl. Hinweis von Sr. Aquinata Béckmann, Rom. ]
15 Die hier zitierte, in den Jahren 1946-1961 erschienene kritische Ausgabe der Gebete An-
selms im Rahmen seiner Opera omnia durch den Benediktinergelehrten Fr. S. Schmitt
(1894-1972) hat endlich die Unsicherheiten behoben, die bei der Uberfiille der Anselm zu-
geschriebenen Gebete bzgl. der Authentizitit bestanden; es kann kein Zweifel mehr daran
sein, daB die Oratio ad St. Paulum von Anselm stammt.

1¢ R. Roques, Structure et caractéres de la priére Anselmienne, in: Sola ratione. Anselm-Stu-
dien fiir P. Fr. S. Schmitt zum 75. Geburtstag, Stuttgart-Bad Cannstatt 1970, 119-187; H. U.
von Balthasar, Herrlichkeit. Eine theologische Asthetik, 2: Ficher der Stille, Einsiedeln
1962, 217-265; der 3. Abschnitt (257-265) trigt den Titel: ,,Der Sieg des Gebetes.“ Das in-
struktive Kapitel, das sich bei A. Wilmart, Auteurs spirituels et textes dévots du moyen-dge,
Paris 1971, 173-201 iiber Anselms Meditationen findet, hat literarkritischen Charakter.
Eine kurze Charakterisierung der Gebete findet sich in den Vorworten der englischen und
der deutschen Separatausgabe; die erste ist 1973 in den Penguin Classics in einer Uberset-
zung von Benedicta Ward erschienen; das Vorwort schrieb einer der bekanntesten engli-
schen Anselm-Spezialisten, R. W. Southern; die deutsche Ubersetzung stammt von dem
Benediktiner Leo Helbling, von dem auch Vorwort und ﬂbersetzung stammen; sie er-
schien als Nr. 24 der Sammlung Sigillum im Johannes-Verlag Einsiedeln 1965. Das Vor-
wort von Southern verrit deutliches Unbehagen gegeniiber dem Mutter-Motiv; das deut-
sche Vorwort 1468t es unerwihnt.



Literaturbericht 152

4. Seine reichste Ausprdagung hat im Gefolge Anselms das Motiv von Jesus
als Mutter und entsprechend vom Abt als Mutter in der zisterziensischen Spi-
ritualitdt gefunden

Es ist das eigentliche Verdienst der hier besprochenen Untersuchung von By-
num, daB die Verfasserin erstmals anhand reichen, sorgsam aufgeschliisselten
Quellenmaterials nachgewiesen hat, welche Michtigkeit das von Anselm ange-
schlagene Doppelmotiv von der Miitterlichkeit Jesu und der Apostel (hier Jesu
und des Abtes) im Bereich der Zisterzienserfrommigkeit gewonnen hat. Haupt-
quellen sind dabei natiirlich die Schriften Bernhards von Clairvaux (115-118).
Die Verfasserin beliBt es nicht beim Aufweisen: Sie fragt nach den Hintergriin-
den. Hier nennt sie zunichst den durchgingigen Zug zu affektiverer Spirituali-
tit, der mit den Zisterziensern aufkommt (129-135); in dem anbrechenden ,,goti-
schen“ Zeitalter verdrdngt der uns nahegekommene den majestitischen Gott!’.
Im Rahmen dieser gesteigerten Affektivitit ist generell so etwas wie eine Femini-
sierung der religiosen Sprache festzustellen (135-146), mit der allerdings merk-
wiirdigerweise keine Hebung des Standards der Frau in der Gesellschaft Hand
in Hand geht; gerade von Bernhard gibt es hier erschreckende AuBerungen
(145f.). Auffillig ist innerhalb der hier behandelten Bildsprache gegeniiber An-
selm und seinen Vorgingern der Vorklang des Motivs von der nihrenden vor
dem von der gebirenden Mutter (149-152). SchlieBlich legt die Verfasserin dar,
wie der Trend zu einer neuen, nicht-patriarchalischen Konzeption der Autoritét
des Abtes im Zisterziensertum seinen Niederschlag in der Vorstellung vom Abt
als Mutter gefunden hat (154-159) und wie das Mutter-Kind-Bild willkommen
sein muflte, wo man falscher Abhingigkeit von der Welt die génzliche und allei-
nige Abhingigkeit von Gott, in die der Monch sich zu begeben hat, entgegenset-
zen wollte (160-166).

5. Am reifsten theologisch durchdacht erscheint das Motiv von Jesus unserer
Mutter in den Offenbarungen der englischen Reklusin und Mystikerin Ju-
liana von Norwich aus dem Jahre 1373%

Bynum hat klar erkannt, dal3 es sich bei der Konzeption, die Juliana von Nor-
wich uns von der Miitterlichkeit Gottes (und Christi) ibermittelt, um ,,eine der

7 Die Formulierung stammt aus einem Aufsatz von Karl Bosl, Heiligkeit und Frommigkeit.
Bemerkungen zu den Zusammenhingen zwischen Religion, Kult, Herrschaft, Gesellschaft,
in: Bayrisches Jahrbuch fiir Volkskunde 70 (1969) 14: , Seit dem Ende des 11. und im 12.
Jahrhundert setzt sich eine nene Gottesvorstellung durch, der ,Deus propinquior‘, der den
,Deus majestatis‘ verdringt, der in den romanischen Gottesburgen verehrt wurde.*

18 Wir zitieren ausschlieBlich die lingere, erst nach 20 Jahren von der Seherin niederge-
schriebene Fassung, weil sie die von ihr gewollte Endgestalt ihres Werkes bietet; die Kapi-
telnummern und die in Klammern beigegebenen Seitenzahlen beziehen sich auf die leich-
test erreichbare neuenglische Ausgabe, die Clifton Wolters in den Penguin Classics zuletzt
1973 herausgebracht hat. Wo wir wortlich zitieren, folgen wir der Ubersetzung von G. Ger-
lach in der ersten von Otto Karrer besorgten vollstindigen deutschen Ubersetzung (in der
Sammlung ,.Dokumente der Religion“, Paderborn 1926); die 1960 erschienene, von Ellen
Sommer von Seckendorff besorgte Ubersetzung aufgrund einer Ubertragung ins Neueng-



Literaturbericht 153

groBten Neuformulierungen in der Geschichte der Theologie“ (136) handelt
(vgl. Pelphrey, 184-189). Die entscheidenden Aussagen stehen in der 14. Offen-
barung, und zwar im Kap. 63. Dort heil3t es: ,,So ist unser Leben gegriindet in
unserer wahren Mutter Jesus, in ihrer ewigen vorausschauenden Weisheit, in der
groBen Macht des Vaters und in der hochsten Giite des Heiligen Geistes. Da-
durch, dafl Christus unsere Natur annahm, erneuerte er uns, und in seinem heili-
gen Sterben am Kreuz gebar er uns zum ewigen Leben. Von der Zeit an und jetzt
und immerdar bis zum Jiingsten Tag wird er uns ndhren und fordern, so wie es
die hochste miitterliche Giite will und die Not des Kindes es verlangt. (Wolters,
176; Ubers. Karrer, 150)

In der gleichen Offenbarung heil3t es vorher in Kap. 58: ,,Unsere Mutter Chri-
stus offenbart sich uns in mancherlei Wirken; in ihr gedeihen und wachsen wir,
aus Barmherzigkeit macht er uns wieder gut, und durch die Kraft seines Lei-
dens, Sterbens und seiner Himmelfahrt vereinigt er uns mit unserem goéttlichen
Urquell. Solches tut unsere Mutter aus Barmherzigkeit in all ihren lieben Kin-
dern, die folgsam und ihr gehorsam sind.“ (Wolters, 166; Ubers. Karrer, 139)

Aus dieser Vorstellung von Christus als liebende Mutter, die Juliana bewuf3t
dem ihren Zeitgenossen geldufigen schreckhaften Bild vom unerbittlichen Rich-
ter!? (das so lange nachgewirkt hat?®) entgegensetzt, ergibt sich ihr schwierigstes
theologisches Problem. Juliana vermag sich nicht vorzustellen (und ihre Visio-
nen haben sie in dieser Uberzeugung bestirkt), daB der miitterliche Erldser eines
von seinen ,lieben Kindern“ ewig verloren gehen lassen konne. So steht die Bot-
schaft, die sie ausrichtet, unter dem Vorzeichen des immer wiederkehrenden em-
phatischen ,,Alles wird gut sein“: etwa in der 13. Offenbarung (Kap. 27; Wol-
ters, 104).

Juliana ist sich durchaus des schmerzlichen Dilemmas bewuf3t, das zwischen
der Lehre der Kirche iiber eine ewige Hélle, an die sie sich als treue Tochter der
Kirche gebunden weiB, und ihren Gesichten besteht, die eine andere Sprache re-
den. Sie weil} sich in diesem Dilemma mit der ihr eigenen Liebenswiirdigkeit zu
helfen. Wie die beiden Aussagen, die ihrer Schauungen und die der lehrenden
Kirche, zu vereinbaren seien, wisse unterhalb Christi keine Kreatur, und nie-
mand werde es wissen, bis es geschieht (13. Offenbarung, Kap. 32; Wolters,
110f.). Pelphrey hat das Verdienst, dieser heikelsten aller Fragen an Juliana
nicht ausgewichen zu sein, sondern in groBer Breite auseinandergefaltet zu ha-
ben, was dariiber zu sagen ist, wenn man Julianas Willen zur Rechtgldubigkeit
ernst nimmt?! (Pelphrey, 295-310). Was er nach allem Hin und Her eigentlich

lische durch Sr. Anna Maria Reynolds bietet nur die Kurzform von 1373 (mit einem Aus-
zug aus der lingeren Fassung). Ein gleiches gilt von der ebenfalls 1960 in Einsiedeln als
Nr. 17 in der Reihe ,,Sigillum“ erschienenen Ubersetzung von Elisabeth Strakosch.

1 Bei einem der kritischsten Zeitgenossen Julianas, Johannes Gerson (1363-1429) lesen
wir, Christi Zorn werde schrecklich sein, und es sei furchtbar, in seine Hinde zu fallen
(Oeuvres complétes, Ausg. Glorieux 8, 287).

20 Vgl. das bestiirzende Beispiel, das unldngst J. Kuhlmann angefiihrt hat: GuL 56 (1983)
370 Anm. 5.

21 Der Herausgeber der von uns beniitzten englischen Ausgabe (s.0. Anm. 16), Clifton



Literaturbericht 154

meint, kommt am besten in dem 295 A. 58 zustimmend angefiihrten Zitat von
Thomas Merton zum Ausdruck: , Juliana hat ihr Leben im Glauben an dieses
Geheimnis gelebt, an die groBe Tat, die der Herr am letzten Tage vollbringen
wird. Sie wird keine Tat der Vernichtung und der Rache sein, sondern eine Tat
des Erbarmens und des Lebens. Alle Teilerwartungen werden weggeschwemmt,
und er wird alles recht machen. Das wird die groBe Tat am Ende sein, die noch
geheim, aber schon voll am Werk ist in der Welt all ihrem Jammer zum Trotz,
die groBe Tat, die unser Herr geplant von Ewigkeit her.“ (Conjectures of a Guil-
ty Bystander, London 1966, 191 f. Eigene Ubersetzung)

Wie immer man tiber die hier zum Ausdruck kommende Theologie und ihre
Vereinbarkeit mit den ntl. Aussagen denken mag, so ist es doch der Erwihnung
wert, bei wie vielen heutigen katholischen Theologen, deren Rechtglidubigkeit
auBer Zweifel steht?2, in der Lehre iiber die Holle sich ein Konsens? in der glei-
chen Richtung zu bilden beginnt?.

6. Das Motiv von Jesus unserer Mutter hat iiber die Reformation hinweg
weitergelebt; erst die Aufkldrung hat es zum Verstummen gebracht

Uber das Weiterklingen unseres Motivs diirfen wir billigerweise von unseren
beiden Autoren keine Antwort erwarten. Bynum hat sich im Titel auf das 12.
Jahrhundert festgelegt; Pelphrey handelt monographisch iiber Juliana von Nor-
wich und ihre Theologie und Mystik. Viel 148t sich zudem nicht sagen, da die
Forschung mit wachsender Androzentrik dieses Gebiet betont gemieden hat.
Um so dankbarer sind wir Cabassut, wenn er wenigstens ein besonders sympa-
thisches Beispiel aus dem [7. Jahrhundert festgehalten hat. Der heilige Petrus
Claver (1585-1654) gab seinen neugetauften Negersklaven ein StoBgebet mit auf
den schweren Weg, das lautete: ,,Jesus Christus, Sohn Gottes, du bist mein Vater
und meine Mutter. Ich habe dich sehr lieb.“ (Cabassut, 237 A. 12)

Wolters, spricht in seiner Einleitung von der ,Héresie* Julianas: eine Qualifikation, die
Pelphrey 294 Anm. 57 mit Recht zuriickweist. Der Vorbehalt, unter dem sie die Apokata-
stasis vertritt, ist ernstzunehmen. Wenn sie iibrigens an einer einzigen Stelle sagt, ihr
Glaube (!) lehre sie, daB die Juden als Christusmérder verdammt sind (Wolters 112; in der
Ubers. Karrers fehlt die Stelle), so darf man das m. E. nicht als eine Gegeninstanz gegen
ihre Gesamtkonzeption werten, wie das jlingst Paula S. Datsko Baker getan hat: The Mo-
therhood of God in Julian of Norwich’s Theology, in: Downside Review 100 (1983) 290-304.
22 Vgl. H. U. von Balthasar, Theodramatik 4: Das Endspiel, Einsiedeln 1983, 273— 293; G.
Greshake, Gottes Heil — Gliick des Menschen. Theologische Perspektiven, Freiburg i.Br.
1983, 268-276.

3 Vgl. H. Verweyen, Eschatologie heute, in: Th. Rev. 79 (1983) 12.

24 Unwillkirlich fragt man nach der Stellung Julianas zur Mutterschaft Mariens; sie
schlieBt sie betont in ihre Gesamtkonzeption ein (vgl. Pelphrey, 220 f.): Maria ist fiir sie so
etwas wie ,,die lebendige Ikone fiir Gott (Christus), die Mutter” (J. Kuhlmann in GuL 56
[1983] 369); vgl. Kari Elisabeth Barresen, Christ notre mére, la théologie de Juliane de Nor-
wich, in: Mitt. u. Forsch. der Cusanus-Ges. 13 (1978) 327 und Bernadette Lounos, Dévotion
mariale de quelques figures féminines du XIlle au XVe siécle: V. Juliane de Norwich, in:
Acta Congressus Mariologici IV (Romae 1980) 348-352. Beide Verdffentlichungen hat
Pelphrey iibersehen.



Literaturbericht 155

Es sei dem Rezensenten gestattet, aus dem gleichen Jahrhundert das 13. Kapi-
tel im Buch 5 der Philothea des heiligen Franz von Sales? anzuftigen. Hier wird
mit groBer Unbefangenheit die Liebe des Gekreuzigten zur Adressatin — ganz im
Sinne Julianas von Norwich — mit der Liebe einer schwangeren Mutter vergli-
chen, die sorgsam alles fiir das Kind, das sie gebidren soll, vorbereitet. Den
~krassesten“ Satz aus diesem Kapitel hat Franz von Sales in der 2. Auflage der
Philothea selber getilgt (,,Unser Herr war am Holz des Kreuzes im Zustand der
Schwangerschaft gleich einer hoffenden Frau“?¢); trotzdem gibt es deutsche
Ubersetzungen der Philothea aus der ersten Hilfte unseres Jahrhunderts, die es
bei aller Verehrung fiir den heiligen Verfasser auch nicht wagen, das, was er von
der Bildrede stehengelassen hat, ihren Lesern zuzumuten?: Den Tabu:Bereich
der Wochenstube mit Christus und seinem Kreuzestod zusammenzubringen,
schien ihnen schlechthin ansté8ig.

Caroline Walker-Bynum signalisiert am Ende ihres Essays die Gefahr, daB
man dem allzu lang vernachlissigten oder sogar verdringten Motiv von Jesus
unserer Mutter nun mehr Gewicht gebe, als es verdient (168). Der Rezensent
muf gestehen, daBl er diese Meinung nicht ganz zu teilen vermag, zumal er dar-
tun konnte, dal der Strom solch gesunden, vollmenschlichen Denkens von Chri-
stus wesentlich michtiger gewesen ist, als er bei Bynum erscheint; erst eine ei-
gentliche Motivgeschichte wiirde m. E. mit Sicherheit zeigen, da3 Zufallsfunde,
auf die wir vorerst angewiesen sind, nur ein unvollkommenes Bild bieten.

Zunichst einmal scheint mir die Erkenntnis von hoher Bedeutung zu sein,
daB ganze christliche Generationen und Jahrhunderte, die von den uns bekann-
ten biologischen Zusammenhingen nichts ahnten, Christus jene Vollmenschlich-
keit zuerkannt (und sie von seinen minnlichen Stellvertretern erwartet) haben,
die F. J. J. Buytendijk so umschreibt: ,Das volle menschliche Dasein fordert
beide Entwiirfe, beide Sichten, sowohl die minnliche wie die weibliche Seins-
form in jedem Menschen.“?®

25 In der jiingsten Ausgabe in der Bibliothéque de la Pléiade (Paris 1969) 310 f. Eine dhnlich
,krasse* Stelle im ,, Traité de 'Amour de Dieu*“5.2 (568-572) hat er allerdings stehenlassen.
26 Vgl. die ,,Variantes“ ebda 1409. Weitere Zeugnisse ,,zeitgendssischen Unbehagens* ge-
geniiber der Anwendung des Mutterbildes auf Christus hat Eleanor McLaughlin zusam-
mengestellt: , Christ my Mother®. Feminine Naming and Metaphor in Medieval Spirituality,
in: Nashota Review 15 (1975) 246 f. Den geistesgeschichtlichen Hintergrund dieses Unbe-
hagens gegeniiber einer Anthropologie, in der ,Mensch* nicht gleichbedeutend ist mit
»Mann“, hat dargestellt Karl Stern, Die Flucht vor dem Weibe. Zur Pathologie des Zeitgei-
stes, Salzburg 1968.

77 Vgl. etwa die 1912 in Abenheim (Rheinhessen) erschienene ungezeichnete Ubersetzung
(391-399); hier ist das gesamte Mutterbild ,,herausoperiert”.

28 Zitiert bei Hanna Wolff, Jesus, der Mann. Die Gestalt Jesu in tiefenpsychologischer Sicht,
Stuttgart 1983, 19. Wenn die Verf. in ihrem Kapitel ,,Das patriarchalische Miflverstindnis
Jesu* (28-37) das ,,Denken der Kirchenviter” undifferenziert als hoffnungslos androzen-
trisch hinstellt, so diirften schon unsere Ausfithrungen gezeigt haben, wie ungerecht dieses
Pauschalurteil ist. Insbesondere gilt das von dem anscheinend unausrottbaren Topos von
Augustinus als dem Vater ,uniibersehbarer (sexueller) Zwangsneurosen® (32); hier wire
jetzt das abgewogene, weit positivere Urteil der Untersuchung zu vergleichen, die der Met-
zer Theologe Emile Schmitt als Thése d’état an der Theologischen Fakultit der Universitit



Literaturbericht 156

Es scheint mir aber - weltkirchlich gedacht — fast noch bedeutsamer zu sein,
daB man aufgrund dieser Erkenntnis eine weitverbreitete ferndstliche Anklage
gegen die Christusfrommigkeit des Westens entkriften kann. Der indische Re-
former Keshab Candra Sen (geb. 1838) hat zum Beispiel das kiihne Wort ge-
schrieben: ,Der Christus, der von einer Frau geboren, selbst eine Frau im
Manne ist, wartet noch darauf, erkannt zu werden.“?® Er hat nicht gewuBt, daB
es einen michtigen, vom Altertum bis ins 17. Jahrhundert reichenden Strang der
Christusfrommigkeit gibt, der genau das erkannt und in die schlichte Formel
von ,,Jesus unserer Mutter* gekleidet hat. Im gleichen Sinne kann man dem Ja-
paner Endo Shusaku, der in seinem zum Bestseller gewordenen Leben Jesu aus
dem Jahre 1973 dem Sinne nach sagt, fiir einen heutigen Japaner sei der einzige
Zugang zu Christus seine Miitterlichkeit®®, antworten: Solch eine Verkiindigung
braucht nicht erfunden zu werden; es hat sie durch Jahrhunderte gegeben; sie
miite nur aus der Vergessenheit hervorgeholt werden. DaB sie in ihren Aus-
drucksformen dem gewandelten Geschmack des ausgehenden 20. Jahrhunderts
angepalit werden muB, braucht man nicht besonders zu beteuern?.

DaB auch die Liturgie einen Schritt in die Richtung auf ,,weibliche“ Aussagen
iiber Christus und Gott tun kénnte, zeigt ein Hochgebetsentwurf der Internatio-
nal Commisson on English in the Liturgy (ICEL) aus dem Jahre 1983, in dem
Gott so angeredet wird: ,,Wie eine Mutter ihre Kinder zirtlich um sich schart, so
hast du dein Volk als dein Eigentum in die Arme geschlossen.*3?

Balthasar Fischer, Trier

StraBbourg vorgelegt hat: Le mariage chrétien dans I'ceuvre de St. Augustin. Une théologie
baptismale de la vie conjugale, StraBBburg 1979. 2 Vgl. Wolff, aaO. (Anm. 28), 20 f.
3 Vgl. H. Breitenstein, Ein Leben Jesu als japanischer Bestseller, in: Orientierung 38 (1974)
93 f.; gleichfalls vorgestellt hat diesen vielumstrittenen Jesus-Roman, von dem in kiirzester
Zeit in Japan 200000 Exemplare verkauft waren, Eugen Rucker, Der ohnmdchtige Erldser.
Endo Shusakus Jesus-Vision, in: Verbum (SVD) 15 (1974) 315-320. Vgl. die jiingste AuBe-
rung zu diesem Dichter und diesem Roman: Shun’ ichi Takayanagi, Christliche Schrifistel-
ler in Japan. Profile, Werke, Bedeutung, in: Die katholischen Missionen 104 (1985) 20f. —
Hinter dieser Gemeinsamkeit japanischer und indischer Spiritualitit steht ,,die matriarcha-
lische Grundstruktur dstlichen Denkens*; vgl. dazu E. Neumann, aaO. (Anm. 7), 310-313.
3! Es wiire verlockend, tiber diese allgemeinen Bemerkungen hinaus unser Ergebnis in den
Gesamtkomplex einzuordnen, den man (nicht sehr gliicklich) als ,,Feministische Theolo-
gie* bezeichnet. Wer allerdings die inzwischen vorliegenden verdienstvollen Literaturbe-
richte zu diesem neuen, in wenigen Jahren schon fast uferlos gewordenen Bereich kennt
(den der Innsbrucker Ordinaria fiir Religionspiadagogik H. Pissarek-Hudelist im Jg. 1981
der Zschr. f. Kath. Theologie und den von Ulrich Gerber im Jg. 1984 der Theol. Lit. Ztg.),
wird begreifen, dal der von der Liturgie- und Frommigkeitsgeschichte herkommende Re-
zensent dieses Einordnen Kompetenteren, besser: kompetenteren Mit-Forschern und be-
sonders Mit-Forscherinnen iiberlassen méchte.

32 Vgl. Gottesdienst 18 (1984) 146. Zu unserem ganzen Fragenkreis wire schlie8lich noch.
zu vergleichen der letzte groB3e und griindliche Aufsatz des am 15. Juni 1984 vestorbenen
Wiirzburger Dogmatikers J. Betz: Die Eucharistie als Gottes Milch in friihchristlicher Sicht,
in: Zeitschr. f. Kath. Theol. 106 (1984) 1-26. 167-185. Auch die Aufschliisselung der alt- und
neutestamentlichen Aussagen von Gott durch Virginia R. Mollenkott, Gott eine Frau? Ver-
gessene Gottesbilder der Bibel (mit einem Nachwort von E. Moltmann-Wendel; Beck’sche
Schwarze Reihe, Bd. 295), Miinchen 1985, kann aus dem EngpaB einer einseitig maskulin-
paternalistischen Interpretation der HI. Schrift heraushelfen.





