
LITERATURBERICHT 

•Jesus, unsere Mutter" 
Neue englische Veröffentlichungen zu einem wiederentdeckten Motiv patristi- 
scher und mittelalterlicher Christusfrömmigkeit 

Als der französische Frömmigkeitshistoriker Andre Cabassut, Mönch der Abtei 
Hautecombe, im Jahre 1949 durch einen Artikel in der Festschrift für Marcel 
Viller die Aufmerksamkeit auf •ein wenig bekanntes" Motiv der mittelalterli- 
chen Jesusfrömmigkeit, die •Andacht zu Jesus, unserer Mutter"1, lenkte, sah er 
voraus, daß die ungewohnten •weiblichen" Aussagen über den Mann Christus, 
wie er sie hier vor allem aus der mittelalterlichen Frömmigkeitsliteratur vorzule- 
gen gedachte, •für unseren feineren Geschmack" eher schockierend wirken wür- 
den. Der Schock hat offenbar zuerst Schweigen verursacht; man hat nicht den 
Eindruck, daß der kenntnisreiche Aufsatz mit seiner besonnenen frömmigkeits- 
geschichtlichen und theologischen Auswertung des gebotenen Materials großen 
Widerhall in der Literatur gefunden hätte. 

Das hat sich nach 35 Jahren entschieden geändert. Nun ist es die angelsächsi- 
sche Forschung, die das Motiv wiederentdeckt hat, vor allem die amerikanische, 
die in den letzten Jahrzehnten ein bis dahin unbekanntes Interesse für zisterzien- 
sische Spiritualität entwickelt hat, in der das Motiv von Jesus unserer Mutter - 
wie wir sehen werden - einen starken Akzent trägt. Zwei Männer sind hier die 
entscheidenden Anreger gewesen: der amerikanische Trappist Thomas Merton 
(1915-1968) und der beste lebende Kenner der Frömmigkeit Bernhards: der 
französische Benediktiner Jean Leclercq aus der luxemburgischen Abtei Cler- 
vaux. Es wird kein Zufall sein, daß es in der gewandelten Szene der zweiten 
Hälfte unseres Jahrhunderts und vor dem amerikanischen Hintergrund vor al- 
lem Forscherinnen sind, die das Motiv angezogen hat. Dieser Anziehung ver- 
danken wir eine gründliche (die Aussage über den Abt als Mutter miteinbezie- 
hende) Studie von Caroline Walker Bynum, Professorin für Geschichte an der 
Universität Washington, mit dem Titel: Jesus as Mother and Abbot as Mother. 
Some Themes in Twelfth Century Cistercian Writing. Der 59 Seiten umfassende 
Beitrag ist 1982 als Kernstück einer Essay-Sammlung der Verfasserin zur mittel- 
alterlichen, vor allem zisterziensischen Spiritualität erschienen2. 
1 A. Cabassut, Une devotion medievale peu connue: la devotion ä Jesus notre mere, in: Me- 
langes Marcel Viller: Rev. d'Asc. et Myst. 25 (1949) 234-245 (= Cabassut). 
2 Caroline Walker Bynum, Jesus as Mother and Abbot as Mother. Some themes in twelfth- 
century Cistercian Writing, in: Jesus as Mother. Studies in the Spirituality of the High 
Middle Ages, Berkeley 1982, 110-169 (= Bynum). Wie man sieht, hat die ganze, insgesamt 
269 Seiten umfassende Aufsatz-Sammlung (vermutlich aus verlegerischen Gründen) den 
Titel dieses ihres Kapitels IV als Gesamttitel erhalten, so daß man nicht erkennen kann, 
daß dem titelgebenden Kapitel drei andere vorausgehen und ein weiteres folgt (etwa zur 
Kanoniker-Spiritualität des 12. Jahrhunderts oder zum zisterziensischen Begriff von Ge- 



Literaturbericht 148 

Eine glückliche Fügung will es, daß im gleichen Jahr ein ebenfalls englisch 
schreibender Autor, Brant Pelphrey, der sein Vorwort in Hongkong gezeichnet 
hat, die erste umfassende Monographie über die Hauptvertreterin des Motivs 
von Christus unserer Mutter, die englische Mystikerin und Reklusin Juliana von 
Norwich (ca. 1342 - nach 1413), und ihre Sixteen Revelations of Divine Love worn 
13. Mai 1373 herausgebracht hat. Die Studie gehört zu den zahlreichen Veröf- 
fentlichungen des rührigen Instituts für Anglistik und Amerikanistik der Univer- 
sität Salzburg, dessen Leiter und Inspirator der Spezialist für Kartäuserfrömmig- 
keit James Hogg ist3. Es ist bezeichnend für den im deutschen Sprachgebiet 
noch nicht genügend bekannten Rang der englischen Seherin, daß in den letzten 
Jahren vor allem in der angelsächsischen Zeitschriftenliteratur immer wieder 
Theologen und Theologinnen sich mit ihr beschäftigen. Hier schreibt also ein 
Theologe, und zwar einer, dem man von vornherein bescheinigen kann, daß er 
sich mit außergewöhnlicher Einfühlungsgabe in die Gedankenwelt seiner Auto- 
rin hineingedacht hat. 

Unser Bericht möchte den Versuch machen - unter gelegentlichem Rückgriff 
auf den Artikel von A. Cabassut, der das Motiv vor 35 Jahren in die frömmig- 
keitsgeschichtliche Forschung eingeführt hat -, zusammenfassend, kritisch sich- 
tend und da und dort ergänzend, das Ergebnis der Studie von C. Walker Bynum 
aufzuschlüsseln; bei der These 4, die Juliana von Norwich betrifft, werden wir 
die Monographie von Pelphrey miteinbeziehen. 

1. Das Motiv von Jesus unserer Mutter hat (ebenso wie das von der Mütter- 
lichkeit dessen, der von Amts wegen Christus unter den Menschen vertreten 
darf) seine Wurzeln im NT 

Eine erste (nicht immer in ihrer Bedeutung entsprechend gewertete4) Belegstelle 
ist Mt 23,37. Hier vergleicht sich Jesus - offenbar in bewußtem Gegensatz - 
nicht mit dem seine Jungen emportragenden Adler, wobei offenbar an das Va- 
ter-Tier gedacht ist (Dtn 32,11), sondern mit dem bescheidensten aller Muttervö- 
gel, mit der Henne, die ihre Küchlein unter ihren Flügeln birgt. 

Eine zweite ntl. Wurzel der Aussagen über die Mütterlichkeit Christi liegt in 
seiner Identifizierung mit der (weiblich vorgestellten) Weisheit Gottes, wie sie 
etwa 1 Kor 1,24.30 angesprochen ist5: die Exegeten sprechen von einer ntl. So- 
phia-Christologie6. 

meinschaft); trotz mancher Querverbindungen müssen diese Kapitel I•III sowie V in unse- 
rer Besprechung aus Raumgründen außer acht bleiben. Sie sind ausführlich besprochen 
von G. Gumascoli in: Cristianesimo nella storia 5 (1984) 405-408. 
3 Brant Pelphrey, Love was His Meaning. The Theology and Mysticism of Julian of Norwich 
(Salzburg Studies in English Literature 92:4), Salzburg 1982 (= Pelphrey). 
4 Es ist in diesem Zusammenhang bezeichnend, daß im Wörterbuch biblischer Bilder und 
Symbole von Manfred Lurker (München 1973) das Stichwort •Henne" fehlt; das Bildwort 
aus Mt 23,37 muß man unter dem Stichwort •Flügel" (103 f.) suchen, was dann prompt 
zur Verwischung des Unterschieds zwischen dem männlichen Bild der emportragenden 
Adlerflügel aus Dtn 32 mit dem Bild von den bergenden Flügeln der Henne in Mt 23 führt. 
5 Vgl. E. Biser, Art. Weisheit, in: Sacramentum Mundi 4 (1969) 1293-1299. 
6 Vgl. U. Wilckens, Art. Sophia, in: Theol Wörterbuch zum NT 7(1964) 519-523. 



Literaturbericht 149 

Diese Verankerung unseres Motivs im NT garantiert uns, daß wir eine ge- 
sunde Glaubensaussage über Jesus vor uns haben, die keinerlei Beigeschmack 
von Bisexualität an sich hat, wie sie in archaischen7, vor allem gnostischen Got- 
tesvorstellungen8 begegnet. Keiner der altchristlichen und mittelalterlichen Au- 
toren, bei denen sich die Rede von Jesus unserer Mutter findet, hat den leisesten 
Zweifel daran, daß dieser Jesus ein Mann war; die Aussage über seine Mütter- 
lichkeit ist so etwas wie ein theologisches •Oxymoron" (•spitze Dummheit", die 
eine Wahrheit aussagt) und will besagen, daß er ein Mann war, der - im Sinne 
heutiger biologischer Erkenntnisse gesprochen - als Mensch seine weiblichen 
Anlagen voll verwirklicht hat. Dazu hat er als Sohn Gottes auch die Mütterlich- 
keit eines •Vaters", in dem alle Vaterschaft und alle Mutterschaft auf Erden 
ihren Ursprung hat, leibhaftig inmitten der Menschen dargestellt. Trotzdem ist 
es nicht so, daß das Motiv von der Mütterlichkeit Jesu primär aus der Gottes- 
sohnschaft abgeleitet würde; es ist eher primär eine anthropologische Aussage. 
Nicht zufällig sprechen sowohl Cabassut wie Bynum im Anschluß an ihr mittel- 
alterliches Quellenmaterial von •Jesus", nicht von Christus als Mutter. Noch 
deutlicher wird diese anthropologische Konzeption in der von Bynum schon in 
den Titel aufgenommenen Einbeziehung der Stellvertreter Christi (Abt, aber 
auch Apostel, Bischof, Priester) in die gleiche Sicht: Auch der Apostel, der Bi- 
schof, der Abt werden in den mittelalterlichen und patristischen Quellen als 
Mutter bezeichnet. 

Auch dieses Motiv von der Mütterlichkeit des Apostels hat seine Wurzeln im 
NT, und es ist kaum begreiflich, daß Bynum die entscheidenden paulinischen 
Aussagen über die Mütterlichkeit des Apostels (1 Thess 2,7; Gal 4,19) überse- 
hen hat9 (lediglich das Motiv von der Milch: 1 Kor 3,1 f. hat sie notiert: 126), ja 
sie geht so weit zu behaupten, selbst die patristische und noch die Frömmigkeit 
des 13. und 14. Jahrhunderts wisse nichts von einer •Mutterrolle irdischer Män- 
ner" (Bynum, 128. 148). Wenn es leider auch noch keine Deutungsgeschichte 
von 1 Thess 2,7 und Gal 4,19 gibt, so werden wir im Zusammenhang mit unse- 
ren Thesen 2 und 3 zeigen, wie selbstverständlich das Motiv vom Apostel als 
Mutter weitertradiert worden ist10. 

7 Vgl. Erich Neumann, Die große Mutter. Ein Phänomenologie der weiblichen Gestaltungen 
des Unbewußten, Ölten '1981 (s. Index u. Bisexualität). 
8 Vgl. G. Delling, Art. Geschlechter, in: Reallexikon für Antike und Christentum 70(1978) 
790-794. 
9 Welch geringen Stellenwert sie überhaupt in der jüngsten theologischen Reflexion über 
das Amt in der Kirche spielen, zeigt das Bibelstellen-Register am Ende des Bd. 2 der 
Theol. Realenzyklopädie (übrigens eine hochwillkommene Neuerung auf dem Gebiet der 
theologischen Lexika!); 125 Seiten dieses Buches handeln von Amt und Amts Verständnis 
in der Kirche; unsere beiden für das Amtsverständnis des Mannes Paulus so charakteristi- 
schen Stellen werden auf diesen 125 Seiten nirgendwo zitiert. 
10 Selbstverständlich gehen Hand in Hand mit diesen Mutter-Aussagen über Christus und 
den Apostel die vom Geschlecht her näherliegenden und deshalb zahlreicheren Vater-Aus- 
sagen ; man vgl. nur, wie auf das Mutterbild in 1 Thess 2,7 das Vaterbild in 2,11 folgt. Zum 
Christus-Vater-Motiv in der Märtyrerkirche vgl. den grundlegenden Aufsatz von R. Canta- 
lamessa, II Cristo •Padre" negli scritti del II-IIIsec, in: Rivista di Storia e Letteratura reli- 
giosa (Firenze) 3 (1967) 1-27. 



Literaturbericht 150 

2. Das Motiv von der Mütterlichkeit Christi und des Apostels (Vorstehers) ist 
östlicher und westlicher patristischer Frömmigkeit geläufig 

Daß das Christus-Mutter-Motiv nicht nur im biblischen, sondern auch im patri- 
stischen Mutterboden verwurzelt ist, hat Bynum richtig gesehen (125-129), wenn 
auch das Phänomen wesentlich breiter ist, als sie es darstellt. So wäre etwa unter 
den Autoren des 3. Jahrhunderts neben Klemens von Alexandrien noch Hippolyt 
zu nennen gewesen, der immer wieder von den •Brüsten"'1 und den •Flügeln" 
Christi12 spricht13. 

Gegen Bynum muß festgestellt werden, daß auch das Motiv der Mütterlich- 
keit dessen, der Christus zu vertreten hat, patristischer Frömmigkeit voll vertraut 
ist. Hier ist unserer Autorin ein weiteres Mißgeschick zugestoßen: Sie hat ein Zi- 
tat aus Gregors Regula Pastoralis (II 2,6), das im Rahmen eines von ihr ange- 
führten Predigtwortes von Bernhard vorkommt (118), nicht als Gregor-Zitat er- 
kannt: •Der Vorsteher muß darauf bedacht sein, daß ihn seinen Untergebenen 
gegenüber Herzlichkeit als Mutter, Strenge als Vater ausweist." (PL 77,39) Sie 
hat auch nicht beachtet, daß die von ihr 115 A. 8 angeführte Augustinusstelle En. 
in Ps 101,7 nicht nur das Motiv •Christus Vater und Mutter", sondern auch das 
Motiv •Paulus Vater und Mutter" bietet. Zudem wäre hier die Haltung, die Au- 
gustinus in De catechizandis rudibus (15,23) vom Katecheten verlangt, nämlich 
daß er für alle seine Hörer, wie verschieden sie im Charakter sein mögen, zuletzt 
immer Mutter sein muß (2,30 f.), zu nennen gewesen14. Am Ende der christli- 
chen Antike steht das von Bynum übersehene, aber bereits von Cabassut (235) 
registrierte Wort, das die Regula Magistriüber den Abt sagt: •Als Mutter soll er 

"Vgl. Th. Klauser, Art. Brust IIB, in: Reallexikon fiir Antike und Christentum 2(1954) 663. 
12 E. J. Lengeling hat nachgewiesen, daß hier geradezu ein Lieblingsmotiv Hippolyts vor- 
liegt: Questions liturgiques et Paroissiales 50 (1969) 141-144. 
13 Sehr viel gründlicher hat ein von Pelphrey übersehener Beitrag den patristischen Hinter- 
grund ausgeleuchtet: Sister Ritamary Bradley, Patristic background of the motherhood simi- 
litude in Julian of Norwich, in: Christian Scholars Review 8 (1979) 101-113; aber auch hier 
fehlen sowohl Hippolyt als auch Gregors Regula Pastoralis (s.u. im Text), deren Wirkung 
auf das mittelalterliche Denken ja nicht leicht überschätzt werden kann. 
14 Vgl. meinen Artikel: •Nicht wie die Gelehrten reden: eher wie die Ungelehrten." Eine Mah- 
nung Augustins an den christlichen Prediger (De doctr. christ. 4,65),m: Communio 11 (1982) 
123-129. Bei dem im Vorübergehen erwähnten Pelikan-Motiv (Bynum 132) ist richtig er- 
kannt, daß seine symbolische Anwendung auf Christus von einer Legende über den Mut- 
tervogel ausgeht. Es wird aber nicht deutlich, daß es sich um eine erstmals in der ältesten 
Schicht des Physiologus (Ausg. Sbordone, 17 f.), also im 2. Jh. begegnende Bildrede han- 
delt; das Motiv von Jesus unserer Mutter ist also auch der Volksfrömmigkeit der patristi- 
schen Ära von den frühesten Zeiten an vertraut gewesen; in dieser Darstellung des Peli- 
kans hat es sogar die Aufklärung überlebt; vgl. dazu jetzt Chr. Gerhardt, Die Metamorpho- 
sen des Pelikans ( = Trierer Studien zur Literatur 1), Frankfurt a. M. 1979, 11 f. Der Verfas- 
ser hat erstmals die fast unübersehbare Wirkungsgeschichte dieser christologisch-soterio- 
logischen Bildaussage über Jesus, unsere Mutter umrissen; er hat mich übrigens freundli- 
cherweise darauf hingewiesen, daß der Frühansatz des Physiologus auf das beginnende 2. 
Jh. neuerdings erhärtet worden ist durch Klaus Alpers, Untersuchungen zum griechischen 
Physiologos und den Kyraniden, in: Vestigia Biblica. Jb. des Dt. Bildarchivs Hamburg 6 
(1984) 13-87. 



Literaturbericht 151 

sich seinen Mönchen zeigen durch die Liebe, die er ihnen erweist." Seit die For- 
schung nachgewiesen hat, daß Benedikt von der Regula Magistri abhängig ist, 
ergibt sich die interessante Feststellung, daß er das Motiv vom Abt als Mutter 
aus seiner Quelle bewußt nicht in die Regula aufgenommen hat. Man wird dar- 
aus kaum schließen dürfen, daß Benedikt, der in seiner Regula ein so voll- 
menschliches, väterlich-mütterliches Bild des Abtes entwirft, Bedenken in der 
Sache hat; es ist eher seine - auch sonst zu beobachtende - Abneigung gegen 
eine allzu familienhafte Konzeption der Stellung des Abtes im Spiel14a. Es gibt 
allerdings (schon in Antike und Mittelalter) Anzeichen für einen Überlieferungs- 
strang, in dem man den Aussagen über den Vorsteher als Mutter nicht gewogen 
ist (vgl. Bynum, 126. 135. 141 f. sowie u. a. 16.26). 

3. Initiator für das Neuaufleben des Motivs von der Mütterlichkeit Christi 
und seiner Stellvertreter im 11. Jahrhundert ist Anselm von Canterbury 
(1033-1109) 

Sowohl Cabassut (238) wie Bynum (113-115) haben richtig gesehen, daß beim 
Neuaufleben des Motivs von Jesus als Mutter und dem Apostel als Mutter An- 
selm die Funktion des Initiators zugesprochen werden muß. Klarstes Zeugnis ist 
hier die große, vor 1085 entstandene Oratio ad St. Paulum, in der sowohl Paulus 
wie Christus als Mutter angerufen werden (Ausg. Schmitt, 3,33-40)15. Auffällig 
ist hier nur, daß beide Autoren dieser doch eher verwunderlichen Tatsache nicht 
das verdiente Relief geben. U. a. vermißt man den Hinweis auf die breite (aller- 
dings eher flächige) Darstellung der Gebetswelt Anselms durch Rene Roques 
aus dem Jahre 1970 und auf die wesentlich tiefer eindringende Analyse, die H. U. 
von Balthasar bereits 1960 vorgelegt hat16. 

14a Frdl. Hinweis von Sr. Aquinata Böckmann, Rom. 
15 Die hier zitierte, in den Jahren 1946-1961 erschienene kritische Ausgabe der Gebete An- 
selms im Rahmen seiner Opera omnia durch den Benediktinergelehrten Fr. S. Schmitt 
(1894-1972) hat endlich die Unsicherheiten behoben, die bei der Überfülle der Anselm zu- 
geschriebenen Gebete bzgl. der Authentizität bestanden; es kann kein Zweifel mehr daran 
sein, daß die Oratio ad St. Paulum von Anselm stammt. 
16 R. Roques, Structure et caracteres de lapriere Anselmienne, in: Sola ratione. Anselm-Stu- 
dienför P. Fr. S. Schmitt zum 75. Geburtstag, Stuttgart-Bad Cannstatt 1970, 119-187; H. U. 
von Balthasar, Herrlichkeit. Eine theologische Ästhetik, 2: Fächer der Stille, Einsiedeln 
1962, 217-265; der 3. Abschnitt (257-265) trägt den Titel: •Der Sieg des Gebetes." Das in- 
struktive Kapitel, das sich bei A. Wilmart, Auteurs spirituels et textes devots du moyen-äge, 
Paris 1971, 173-201 über Anselms Meditationen findet, hat literarkritischen Charakter. 
Eine kurze Charakterisierung der Gebete findet sich in den Vorworten der englischen und 
der deutschen Separatausgabe; die erste ist 1973 in den Penguin Classics in einer Überset- 
zung von Benedicta Ward erschienen; das Vorwort schrieb einer der bekanntesten engli- 
schen Anselm-Spezialisten, R. W. Southern; die deutsche Übersetzung stammt von dem 
Benediktiner Leo Helbling, von dem auch Vorwort und Übersetzung stammen; sie er- 
schien als Nr. 24 der Sammlung Sigillum im Johannes-Verlag Einsiedeln 1965. Das Vor- 
wort von Southern verrät deutliches Unbehagen gegenüber dem Mutter-Motiv; das deut- 
sche Vorwort läßt es unerwähnt. 



Literaturbericht 152 

4. Seine reichste Ausprägung hat im Gefolge Anselms das Motiv von Jesus 
als Mutter und entsprechend vom Abt als Mutter in der zisterziensischen Spi- 
ritualität gefunden 

Es ist das eigentliche Verdienst der hier besprochenen Untersuchung von By- 
num, daß die Verfasserin erstmals anhand reichen, sorgsam aufgeschlüsselten 
Quellenmaterials nachgewiesen hat, welche Mächtigkeit das von Anselm ange- 
schlagene Doppelmotiv von der Mütterlichkeit Jesu und der Apostel (hier Jesu 
und des Abtes) im Bereich der Zisterzienserfrömmigkeit gewonnen hat. Haupt- 
quellen sind dabei natürlich die Schriften Bernhards von Clairvaux (115-118). 
Die Verfasserin beläßt es nicht beim Aufweisen: Sie fragt nach den Hintergrün- 
den. Hier nennt sie zunächst den durchgängigen Zug zu affektiverer Spirituali- 
tät, der mit den Zisterziensern aufkommt (129-135); in dem anbrechenden •goti- 
schen" Zeitalter verdrängt der uns nahegekommene den majestätischen Gott17. 
Im Rahmen dieser gesteigerten Affektivität ist generell so etwas wie eine Femini- 
sierung der religiösen Sprache festzustellen (135-146), mit der allerdings merk- 
würdigerweise keine Hebung des Standards der Frau in der Gesellschaft Hand 
in Hand geht; gerade von Bernhard gibt es hier erschreckende Äußerungen 
(145 f.). Auffällig ist innerhalb der hier behandelten Bildsprache gegenüber An- 
selm und seinen Vorgängern der Vorklang des Motivs von der nährenden vor 
dem von der gebärenden Mutter (149-152). Schließlich legt die Verfasserin dar, 
wie der Trend zu einer neuen, nicht-patriarchalischen Konzeption der Autorität 
des Abtes im Zisterziensertum seinen Niederschlag in der Vorstellung vom Abt 
als Mutter gefunden hat (154-159) und wie das Mutter-Kind-Bild willkommen 
sein mußte, wo man falscher Abhängigkeit von der Welt die gänzliche und allei- 
nige Abhängigkeit von Gott, in die der Mönch sich zu begeben hat, entgegenset- 
zen wollte (160-166). 

5. Am reifsten theologisch durchdacht erscheint das Motiv von Jesus unserer 
Mutter in den Offenbarungen der englischen Reklusin und Mystikerin Ju- 
liana von Norwich aus dem Jahre 137318 

Bynum hat klar erkannt, daß es sich bei der Konzeption, die Juliana von Nor- 
wich uns von der Mütterlichkeit Gottes (und Christi) übermittelt, um •eine der 

17 Die Formulierung stammt aus einem Aufsatz von Karl Bosl, Heiligkeit und Frömmigkeit. 
Bemerkungen zu den Zusammenhängen zwischen Religion, Kult, Herrschaft, Gesellschaft, 
in: Bayrisches Jahrbuch für Volkskunde 70 (1969) 14: •Seit dem Ende des 11. und im 12. 
Jahrhundert setzt sich eine neue Gottesvorstellung durch, der ,Deus propinquior', der den 
,Deus majestatis' verdrängt, der in den romanischen Gottesburgen verehrt wurde." 
18 Wir zitieren ausschließlich die längere, erst nach 20 Jahren von der Seherin niederge- 
schriebene Fassung, weil sie die von ihr gewollte Endgestalt ihres Werkes bietet; die Kapi- 
telnummern und die in Klammern beigegebenen Seitenzahlen beziehen sich auf die leich- 
test erreichbare neuenglische Ausgabe, die Clifton Wolters in den Penguin Classics zuletzt 
1973 herausgebracht hat. Wo wir wörtlich zitieren, folgen wir der Übersetzung von G. Ger- 
lach in der ersten von Otto Karrer besorgten vollständigen deutschen Übersetzung (in der 
Sammlung •Dokumente der Religion", Paderborn 1926); die 1960 erschienene, von Ellen 
Sommer von Seckendorff besorgte Übersetzung aufgrund einer Übertragung ins Neueng- 



Literaturbericht 153 

größten Neuformulierungen in der Geschichte der Theologie" (136) handelt 
(vgl. Pelphrey, 184-189). Die entscheidenden Aussagen stehen in der 14. Offen- 
barung, und zwar im Kap. 63. Dort heißt es: •So ist unser Leben gegründet in 
unserer wahren Mutter Jesus, in ihrer ewigen vorausschauenden Weisheit, in der 
großen Macht des Vaters und in der höchsten Güte des Heiligen Geistes. Da- 
durch, daß Christus unsere Natur annahm, erneuerte er uns, und in seinem heili- 
gen Sterben am Kreuz gebar er uns zum ewigen Leben. Von der Zeit an und jetzt 
und immerdar bis zum Jüngsten Tag wird er uns nähren und fördern, so wie es 
die höchste mütterliche Güte will und die Not des Kindes es verlangt." (Wolters, 
176; Übers. Karrer, 150) 

In der gleichen Offenbarung heißt es vorher in Kap. 58: •Unsere Mutter Chri- 
stus offenbart sich uns in mancherlei Wirken; in ihr gedeihen und wachsen wir, 
aus Barmherzigkeit macht er uns wieder gut, und durch die Kraft seines Lei- 
dens, Sterbens und seiner Himmelfahrt vereinigt er uns mit unserem göttlichen 
Urquell. Solches tut unsere Mutter aus Barmherzigkeit in all ihren lieben Kin- 
dern, die folgsam und ihr gehorsam sind." (Wolters, 166; Übers. Karrer, 139) 

Aus dieser Vorstellung von Christus als liebende Mutter, die Juliana bewußt 
dem ihren Zeitgenossen geläufigen schreckhaften Bild vom unerbittlichen Rich- 
ter19 (das so lange nachgewirkt hat20) entgegensetzt, ergibt sich ihr schwierigstes 
theologisches Problem. Juliana vermag sich nicht vorzustellen (und ihre Visio- 
nen haben sie in dieser Überzeugung bestärkt), daß der mütterliche Erlöser eines 
von seinen •lieben Kindern" ewig verloren gehen lassen könne. So steht die Bot- 
schaft, die sie ausrichtet, unter dem Vorzeichen des immer wiederkehrenden em- 
phatischen •Alles wird gut sein": etwa in der 13. Offenbarung (Kap. 27; Wol- 
ters, 104). 

Juliana ist sich durchaus des schmerzlichen Dilemmas bewußt, das zwischen 
der Lehre der Kirche über eine ewige Hölle, an die sie sich als treue Tochter der 
Kirche gebunden weiß, und ihren Gesichten besteht, die eine andere Sprache re- 
den. Sie weiß sich in diesem Dilemma mit der ihr eigenen Liebenswürdigkeit zu 
helfen. Wie die beiden Aussagen, die ihrer Schauungen und die der lehrenden 
Kirche, zu vereinbaren seien, wisse unterhalb Christi keine Kreatur, und nie- 
mand werde es wissen, bis es geschieht (13. Offenbarung, Kap. 32; Wolters, 
110f.). Pelphrey hat das Verdienst, dieser heikelsten aller Fragen an Juliana 
nicht ausgewichen zu sein, sondern in großer Breite auseinandergefaltet zu ha- 
ben, was darüber zu sagen ist, wenn man Julianas Willen zur Rechtgläubigkeit 
ernst nimmt21 (Pelphrey, 295-310). Was er nach allem Hin und Her eigentlich 

lische durch Sr. Anna Maria Reynolds bietet nur die Kurzform von 1373 (mit einem Aus- 
zug aus der längeren Fassung). Ein gleiches gilt von der ebenfalls 1960 in Einsiedeln als 
Nr. 17 in der Reihe •Sigillum" erschienenen Übersetzung von Elisabeth Strakosch. 
19 Bei einem der kritischsten Zeitgenossen Julianas, Johannes Gerson (1363-1429) lesen 
wir, Christi Zorn werde schrecklich sein, und es sei furchtbar, in seine Hände zu fallen 
(Oeuvres completes, Ausg. Glorieux 8, 287). 
20 Vgl. das bestürzende Beispiel, das unlängst J. Kuhlmann angeführt hat: GuL 56 (1983) 
370 Anm. 5. 
21 Der Herausgeber der von uns benützten englischen Ausgabe (s.o. Anm. 16), Clifton 



Literaturbericht 154 

meint, kommt am besten in dem 295 A. 58 zustimmend angeführten Zitat von 
Thomas Merton zum Ausdruck: •Juliana hat ihr Leben im Glauben an dieses 
Geheimnis gelebt, an die große Tat, die der Herr am letzten Tage vollbringen 
wird. Sie wird keine Tat der Vernichtung und der Rache sein, sondern eine Tat 
des Erbarmens und des Lebens. Alle Teilerwartungen werden weggeschwemmt, 
und er wird alles recht machen. Das wird die große Tat am Ende sein, die noch 
geheim, aber schon voll am Werk ist in der Welt all ihrem Jammer zum Trotz, 
die große Tat, die unser Herr geplant von Ewigkeit her." (Conjectures of a Guil- 
ty Bystander, London 1966, 191 f. Eigene Übersetzung) 

Wie immer man über die hier zum Ausdruck kommende Theologie und ihre 
Vereinbarkeit mit den ntl. Aussagen denken mag, so ist es doch der Erwähnung 
wert, bei wie vielen heutigen katholischen Theologen, deren Rechtgläubigkeit 
außer Zweifel steht22, in der Lehre über die Hölle sich ein Konsens23 in der glei- 
chen Richtung zu bilden beginnt24. 

6. Das Motiv von Jesus unserer Mutter hat über die Reformation hinweg 
weitergelebt; erst die Aufklärung hat es zum Verstummen gebracht 

Über das Weiterklingen unseres Motivs dürfen wir billigerweise von unseren 
beiden Autoren keine Antwort erwarten. Bynum hat sich im Titel auf das 12. 
Jahrhundert festgelegt; Pelphrey handelt monographisch über Juliana von Nor- 
wich und ihre Theologie und Mystik. Viel läßt sich zudem nicht sagen, da die 
Forschung mit wachsender Androzentrik dieses Gebiet betont gemieden hat. 
Um so dankbarer sind wir Cabassut, wenn er wenigstens ein besonders sympa- 
thisches Beispiel aus dem 17. Jahrhundert festgehalten hat. Der heilige Petrus 
C7ave/-(1585-1654) gab seinen neugetauften Negersklaven ein Stoßgebet mit auf 
den schweren Weg, das lautete: •Jesus Christus, Sohn Gottes, du bist mein Vater 
und meine Mutter. Ich habe dich sehr lieb." (Cabassut, 237 A. 12) 

Wolters, spricht in seiner Einleitung von der •Häresie" Julianas: eine Qualifikation, die 
Pelphrey 294 Anm. 57 mit Recht zurückweist. Der Vorbehalt, unter dem sie die Apokata- 
stasis vertritt, ist ernstzunehmen. Wenn sie übrigens an einer einzigen Stelle sagt, ihr 
Glaube (!) lehre sie, daß die Juden als Christusmörder verdammt sind (Wolters 112; in der 
Übers. Karrers fehlt die Stelle), so darf man das m. E. nicht als eine Gegeninstanz gegen 
ihre Gesamtkonzeption werten, wie das jüngst Paula S. Datsko Baker getan hat: The Mo- 
therhood of God in Julian of Norwich's Theology, in: Downside Review 100 (1983) 290-304. 
22 Vgl. H. U. von Balthasar, Theodramatik 4: Das Endspiel, Einsiedeln 1983, 273- 293; G. 
Greshake, Gottes Heil - Glück des Menschen. Theologische Perspektiven, Freiburg i. Br. 
1983, 268-276. 
23 Vgl. H. Verweyen, Eschatologie heute, in: Th. Rev. 79 (1983) 12. 
24 Unwillkürlich fragt man nach der Stellung Julianas zur Mutterschaft Mariens; sie 
schließt sie betont in ihre Gesamtkonzeption ein (vgl. Pelphrey, 220 f.): Maria ist für sie so 
etwas wie •die lebendige Ikone für Gott (Christus), die Mutter" (J. Kuhlmann in GuL 56 
[1983] 369); vgl. Kari Elisabeth Borresen, Christ notre mere, la theologie de Juliane de Nor- 
wich, in: Mitt. u. Forsch, der Cusanus-Ges. 13 (1978) 327 und Bernadette Lounos, Devotion 
mariale de quelques figures feminines du XIHe au XVe siede: V. Juliane de Norwich, in: 
Acta Congressus Mariologici IV (Romae 1980) 348-352. Beide Veröffentlichungen hat 
Pelphrey übersehen. 



Literaturbericht 155 

Es sei dem Rezensenten gestattet, aus dem gleichen Jahrhundert das 13. Kapi- 
tel im Buch 5 der Philothea des heiligen Franz von Sales25 anzufügen. Hier wird 
mit großer Unbefangenheit die Liebe des Gekreuzigten zur Adressatin - ganz im 
Sinne Julianas von Norwich - mit der Liebe einer schwangeren Mutter vergli- 
chen, die sorgsam alles für das Kind, das sie gebären soll, vorbereitet. Den 
•krassesten" Satz aus diesem Kapitel hat Franz von Sales in der 2. Auflage der 
Philothea selber getilgt (•Unser Herr war am Holz des Kreuzes im Zustand der 
Schwangerschaft gleich einer hoffenden Frau"26); trotzdem gibt es deutsche 
Übersetzungen der Philothea aus der ersten Hälfte unseres Jahrhunderts, die es 
bei aller Verehrung für den heiligen Verfasser auch nicht wagen, das, was er von 
der Bildrede stehengelassen hat, ihren Lesern zuzumuten27: Den Tabu:Bereich 
der Wochenstube mit Christus und seinem Kreuzestod zusammenzubringen, 
schien ihnen schlechthin anstößig. 

Caroline Walker-Bynum signalisiert am Ende ihres Essays die Gefahr, daß 
man dem allzu lang vernachlässigten oder sogar verdrängten Motiv von Jesus 
unserer Mutter nun mehr Gewicht gebe, als es verdient (168). Der Rezensent 
muß gestehen, daß er diese Meinung nicht ganz zu teilen vermag, zumal er dar- 
tun konnte, daß der Strom solch gesunden, vollmenschlichen Denkens von Chri- 
stus wesentlich mächtiger gewesen ist, als er bei Bynum erscheint; erst eine ei- 
gentliche Motivgeschichte würde m. E. mit Sicherheit zeigen, daß Zufallsfunde, 
auf die wir vorerst angewiesen sind, nur ein unvollkommenes Bild bieten. 

Zunächst einmal scheint mir die Erkenntnis von hoher Bedeutung zu sein, 
daß ganze christliche Generationen und Jahrhunderte, die von den uns bekann- 
ten biologischen Zusammenhängen nichts ahnten, Christus jene Vollmenschlich- 
keit zuerkannt (und sie von seinen männlichen Stellvertretern erwartet) haben, 
die F. J. J. Buytendijk so umschreibt: •Das volle menschliche Dasein fordert 
beide Entwürfe, beide Sichten, sowohl die männliche wie die weibliche Seins- 
form in jedem Menschen."28 

25 In der jüngsten Ausgabe in der Bibliotheque de la Pleiade (Paris 1969) 310 f. Eine ähnlich 
•krasse" Stelle im • Tratte de l'Amour de Dieu"5.2 (568-572) hat er allerdings stehenlassen. 
26 Vgl. die •Variantes" ebda 1409. Weitere Zeugnisse •zeitgenössischen Unbehagens" ge- 
genüber der Anwendung des Mutterbildes auf Christus hat Eleanor McLaughlin zusam- 
mengestellt: •Christ my Mother". Feminine Naming and Metaphor in Medieval Spirituality, 
in: Nashota Review 15 (1975) 246 f. Den geistesgeschichtlichen Hintergrund dieses Unbe- 
hagens gegenüber einer Anthropologie, in der •Mensch" nicht gleichbedeutend ist mit 
•Mann", hat dargestellt Karl Stern, Die Flucht vor dem Weibe. Zur Pathologie des Zeitgei- 
stes, Salzburg 1968. 
27 Vgl. etwa die 1912 in Abenheim (Rheinhessen) erschienene ungezeichnete Übersetzung 
(391-399); hier ist das gesamte Mutterbild •herausoperiert". 
28 Zitiert bei Hanna Wolff, Jesus, der Mann. Die Gestalt Jesu in tiefenpsychologischer Sicht, 
Stuttgart 1983, 19. Wenn die Verf. in ihrem Kapitel •Das patriarchalische Mißverständnis 
Jesu" (28-37) das •Denken der Kirchenväter" undifferenziert als hoffnungslos androzen- 
trisch hinstellt, so dürften schon unsere Ausführungen gezeigt haben, wie ungerecht dieses 
Pauschalurteil ist. Insbesondere gilt das von dem anscheinend unausrottbaren Topos von 
Augustinus als dem Vater •unübersehbarer (sexueller) Zwangsneurosen" (32); hier wäre 
jetzt das abgewogene, weit positivere Urteil der Untersuchung zu vergleichen, die der Met- 
zer Theologe Emile Schmitt als These d'etat an der Theologischen Fakultät der Universität 



Literaturbericht 156 

Es scheint mir aber - weltkirchlich gedacht - fast noch bedeutsamer zu sein, 
daß man aufgrund dieser Erkenntnis eine weitverbreitete fernöstliche Anklage 
gegen die Christusfrömmigkeit des Westens entkräften kann. Der indische Re- 
former Keshab Candra Sen (geb. 1838) hat zum Beispiel das kühne Wort ge- 
schrieben: •Der Christus, der von einer Frau geboren, selbst eine Frau im 
Manne ist, wartet noch darauf, erkannt zu werden."29 Er hat nicht gewußt, daß 
es einen mächtigen, vom Altertum bis ins 17. Jahrhundert reichenden Strang der 
Christusfrömmigkeit gibt, der genau das erkannt und in die schlichte Formel 
von •Jesus unserer Mutter" gekleidet hat. Im gleichen Sinne kann man dem Ja- 
paner Endo Shusaku, der in seinem zum Bestseller gewordenen Leben Jesu aus 
dem Jahre 1973 dem Sinne nach sagt, für einen heutigen Japaner sei der einzige 
Zugang zu Christus seine Mütterlichkeit30, antworten: Solch eine Verkündigung 
braucht nicht erfunden zu werden; es hat sie durch Jahrhunderte gegeben; sie 
müßte nur aus der Vergessenheit hervorgeholt werden. Daß sie in ihren Aus- 
drucksformen dem gewandelten Geschmack des ausgehenden 20. Jahrhunderts 
angepaßt werden muß, braucht man nicht besonders zu beteuern31. 

Daß auch die Liturgie einen Schritt in die Richtung auf •weibliche" Aussagen 
über Christus und Gott tun könnte, zeigt ein Hochgebetsentwurf der Internatio- 
nal Commisson on English in the Liturgy (ICEL) aus dem Jahre 1983, in dem 
Gott so angeredet wird: •Wie eine Mutter ihre Kinder zärtlich um sich schart, so 
hast du dein Volk als dein Eigentum in die Arme geschlossen."32 

  Balthasar Fischer, Trier 

Straßbourg vorgelegt hat: Le mariage Chretien dans Vceuvre de St. Augustin. Une theologie 
baptismale de la vie conjugate, Straßburg 1979. 29 Vgl. Wolff, aaO. (Anm. 28), 20 f. 
30 Vgl. H. Breitenstein, Ein Leben Jesu als japanischer Bestseller, in: Orientierung 38 (1974) 
93 f.; gleichfalls vorgestellt hat diesen vielumstrittenen Jesus-Roman, von dem in kürzester 
Zeit in Japan 200 000 Exemplare verkauft waren, Eugen Rucker, Der ohnmächtige Erlöser. 
Endo Shusakus Jesus-Vision, in: Verbum (SVD) 15 (1974) 315-320. Vgl. die jüngste Äuße- 
rung zu diesem Dichter und diesem Roman: Shun' ichi Takayanagi, Christliche Schriftstel- 
ler in Japan. Profile, Werke, Bedeutung, in: Die katholischen Missionen 104 (1985) 20f. - 
Hinter dieser Gemeinsamkeit japanischer und indischer Spiritualität steht •die matriarcha- 
lische Grundstruktur östlichen Denkens"; vgl. dazu E. Neumann, aaO. (Anm. 7), 310-313. 
31 Es wäre verlockend, über diese allgemeinen Bemerkungen hinaus unser Ergebnis in den 
Gesamtkomplex einzuordnen, den man (nicht sehr glücklich) als •Feministische Theolo- 
gie" bezeichnet. Wer allerdings die inzwischen vorliegenden verdienstvollen Literaturbe- 
richte zu diesem neuen, in wenigen Jahren schon fast uferlos gewordenen Bereich kennt 
(den der Innsbrucker Ordinaria für Religionspädagogik H. Pissarek-Hudelist im Jg. 1981 
der Zschr. f. Kath. Theologie und den von Ulrich Gerber im Jg. 1984 der Theol. Lit. Ztg.), 
wird begreifen, daß der von der Liturgie- und Frömmigkeitsgeschichte herkommende Re- 
zensent dieses Einordnen Kompetenteren, besser: kompetenteren Mit-Forschern und be- 
sonders Mit-Forscherinnen überlassen möchte. 
32 Vgl. Gottesdienst 18 (1984) 146. Zu unserem ganzen Fragenkreis wäre schließlich noch, 
zu vergleichen der letzte große und gründliche Aufsatz des am 15. Juni 1984 vestorbenen 
Würzburger Dogmatikers J. Betz: Die Eucharistie als Gottes Milch in frühchristlicher Sicht, 
in: Zeitschr. f. Kath. Theol. 106 (1984) 1-26.167-185. Auch die Aufschlüsselung der alt- und 
neutestamentlichen Aussagen von Gott durch Virginia R. Mollenkott, Gott eine Frau? Ver- 
gessene Gottesbilder der Bibel (mit einem Nachwort von E. Moltmann-Wendel; Beck'sche 
Schwarze Reihe, Bd. 295), München 1985, kann aus dem Engpaß einer einseitig maskulin- 
paternalistischen Interpretation der Hl. Schrift heraushelfen. 




