
•Prinzip und Fundament" 
Eine ignatianische Kurzformel für den Vollzug des geistlichen Lebens 

Leo Zodrow, Berlin 

Eine der bekanntesten und prägnantesten Weisungen für den Vollzug 
und die Struktur geistlichen Lebens ist der kurze Text •Prinzip und Fun- 
dament" im Exerzitienbuch des hl. Ignatius von Loyola1. Selbst denen 
aber, die Geistliche Übungen (GÜ) geben und ständig mit den Anweisun- 
gen des Exerzitienbuches (EB) umgehen, dürfte wenig bekannt sein, daß 
dieser wichtige Text in zwei vom Päpstlichen Stuhl anerkannten Fassun- 
gen vorliegt, die sich nicht nur im Wortlaut, sondern auch in der Sach- 
aussage wesentlich voneinander unterscheiden, wenn nicht sogar sich 
widersprechen. Schon die Geschichte der Texte läßt Spannungen in 
ihrer Rezeption bei den ersten Jesuiten vermuten; unsere Analyse wird 
überraschende Widersprüche aufdecken, aber auch, so hoffen wir, zu ei- 
nem genaueren Verständnis des Grundtextes und der ursprünglichen 
Konzeption des hl. Ignatius beitragen. Die Folgerungen für die Praxis 
der Vermittlung der GÜ heute wären beträchtlich. Unser Rückgang zu 
den Quellen soll zeigen, daß für manche bisherige, übliche Praxis des 
Exerzitiengebens wichtige Veränderungen anstehen. Wir beziehen uns 
auf die beiden lateinischen Übersetzungen eines von Ignatius selbst be- 
nutzten Grundtextes in spanischer Sprache: die sogenannte Versio 
Prima (P), also Erstübersetzung, und die Versio Vulgata (V), die allge- 
mein bekanntgemachte, die •offizielle" Übersetzung. 

Im folgenden werden wir diese beiden bestätigten lateinischen Texte 
miteinander vergleichen - unter Berücksichtigung des diesen Überset- 
zungen zugrunde liegenden spanischen Urtextes, des sogenannten 
•Autograph" (A) 2. 

Nun die drei Urtexte des •Prinzip und Fundament" im Vergleich: 

' Kritische Ausgabe der Texte des EB in: Monumenta Historica >S/(MHSJ), Bd. 100. Rom 
1969, 164-167; dt. Ausg.: H. U. von Balthasar, Einsiedeln 61979; A. Haas, Freiburg 2I967; 
P. Knauer, Graz 21983 (darin auch andere wichtige Texte). 
2 Die deutschen Texte der vorliegenden Synopse bemühen sich um möglichst genaue 
Wörtlichkeit. Die Übersetzung von Principio/Principium mit •Anfang" stützt sich auf den 
durchgängigen Sprachgebrauch des Ignatius, vgl. EB 105, 239, 333, 334 sowie in den Kon- 
stitutionen, dem •Verfassungstext" der Jesuiten: 60, 86, 98, 112, 119, 136, 213, 310, 319, 
338, 354, 407, 541, 631, 660, 675. 

Für Anregungen zur Schematisierung und Übersetzung der Texte danke ich P. Josef 
Sudbrack SJ. 



Leo Zodrow 176 

Principio y Fundamento (A) 
Anfang und Grund 

Principium et Fundamentum (P) Principium sive Fundamentum (V) 
Anfang und Grund Prinzip oder Fundament 

1,1 El hombre es criado para 
Der Mensch ist geschaffen dazuhin, 
alabar, hazer reverencia y servir 
zu loben, zu erweisen Ehrfurcht und zu dienen 
a Dios nuestro Senor 
Gott unserem Herrn 
y, mediante es to, salbar su änima; 
und dadurch zu retten seine Seele. 

Homo est creatus ad Creatus est homo ad huncfinem. 
Der Mensch ist geschaffen dazuhin:       Geschaffen ist der Mensch zu dem Ziel, 
laudandum Deum et ei exhibendum ut Dominum Deum suum laudet 
zu loben Gott und ihm zu erweisen        daß er den Herrn seinen Gott lobe 
obsequium et reverentiam ac revereatur, 
Dienst und Ehrfurcht und ehre 

eique serviens 
und ihm dienend 

et ad salvandum his mediis animam tandem salvusflat. 
suam; 

und zu retten dadurch seine Seele. schließlich gerettet werde. 

I, 2 y las otras cosas sobre la haz de la tierra 
Und die anderen Dinge auf dem Angesicht der Erde 
son criadas para el hombre, 
sind geschaffen hin auf den Menschen 
y para que le ayuden en la prosecuciön del fin, 
und hin dazu, ihm zu helfen bei der Verfolgung des Ziels, 
para que es criado. 
zu dem hin er geschaffen ist. 

reliqua autem omnia super terram Reliqua vero supra terram sita, 
existentia 
Alles übrige aber auf der Erde Das übrige aber, was auf Erden ist, 

Existierende 
creata sunt ad hoc ut hominem iuvent      creata sunt hominis ipsius causa, 
ist geschaffen hin dazu, dem Menschen ist geschaffen des Menschen selbst 

zu helfen wegen, 
adprosecutionem finis, ut eum adfinem creationis suae 
zur Verfolgung des Zieles, daß es ihm, um das Ziel 

seines Geschaffenseins 
ad quem conditus est. prosequendum iuvent; 
auf das hin er geschaffen ist. zu verfolgen, helfe; 



.Prinzip und Fundament' 177 

1,3 De donde se sigue, que el hombre 
Daraus folgt, daß der Mensch 
tanto a de usar dellas, 
soweit hat zu gebrauchen sie, 
quanto le ayudan para sufin, 
wieweit ihm sie helfen für sein Ziel, 
y tanto deve quitarse dellas, 
und soweit muß lassen sie, 
quanto para ello le impiden. 
wieweit daran sie ihn hindern. 

Ex quo fit quod homo 
Daraus folgt, daß der Mensch 
eatenus eis uti debet, 
soweit sie zu gebrauchen hat, 
quatenus eum adfinem suum iuvant; 
wieweit sie ihm für sein Ziel helfen, 
atque ab eis abstinere, 
und sie zu lassen hat, 
quatenus ad eumfinem impediunt. 
wieweit sie ihn am Ziel hindern. 

unde sequitur 
Daraus folgt, 
utendum Ulis 
daß diese zu gebrauchen 
vel abstinendum eatenus esse, 
oder abzuweisen soweit sind, 
quatenus adprosecutionem finis 
wieweit sie zur Verfolgung des Ziels 
vel conferunt vel obsunt. 
entweder beitragen oder entgegen sind. 

II Por lo quäl es menester 
Deshalb ist es notwendig, 

Quocirca opus est 
Deshalb ist es notwendig, 

Quapropter debemus 
Deshalb müssen wir 

II, 1 hazernos indiferentes 
uns indifferent zu machen 
a todas las cosas criadas, 
gegenüber allen geschaffenen Dingen, 
en todo lo que es concedido a la libertad 
in allem, was erlaubt ist der Freiheit 
de nuestro libre albedrio, 
unseres freien Willens 
y no le estä prohibido; 
und nicht ihr verboten; 

ut simus indifferentes 
daß wir indifferent sind 
ad omnia creata, 
allem Geschaffenen gegenüber, 
quoad concessum est libertati nostrae 

soweit es erlaubt ist unserer Freiheit 

et non prohibitum. 
und nicht verboten. 

absque differentia nos habere 
ohne Differenz (Vorliebe) uns verhalten 
circa res creatas omnes 
gegenüber allen geschaffenen Dingen, 
prout libertati arbitrii nostri subjectae 

sunt, 
soweit sie unserem freien Willen unter- 

worfen sind 
et non prohibitae; 
und nicht verboten; 



Leo Zodrow 178 

11,2 en tal manera, que no queramos de nuestra parte 
dergestalt, daß wir nicht wollen unsererseits 
mäs salud que enfermedad, 
mehr Gesundheit als Krankheit, 
riqueza que probreza, 
Reichtum als Armut, 
honor que dessonor, 
Ehre als Ehrlosigkeit, 
vida larga que corta, 
langes Leben als kurzes, 
y por consiguiente en todo lo demäs; 
und genauso in allem sonst weiterhin; 

Itaque ex parte nostra nolimus 
Dergestalt, daß wir unsererseits nicht 

wollen 
plus sanitatem quam egritudinem, 
mehr Gesundheit als Krankheit, 
divitias quam paupertatem, 
Reichtum als Armut, 
honorem quam opprobria, 
Ehre als Ehrlosigkeit, 
vitam prolixam quam brevem, 
langes Leben als kurzes, 
et ita de aliis consequenter, 
und so vom übrigen weiterhin. 

ita ut, quod in nobis est, non quaeramus 
so daß, was an uns liegt, wir nicht 

suchen 
sanitatem magis, quam aegritudinem; 
Gesundheit mehr als Krankheit; 
neque divitias paupertati, 
und nicht Reichtümer der Armut, 
honorem contemptui, 
Ehre der Verachtung, 
vitam longam brevi praeferamus. 
langes Leben einem kurzen vorziehen. 

11,3 solamente deseando y eligiendo 
einzig ersehnend und erwählend 
lo que mäs nos conduce para elfin 
das, was mehr uns führt zu dem Ziel, 
que somos criados. 
auf das hin wir geschaffen sind. 

solum optemus et eligamus 
Einzig ersehnen und erwählen wir 
ea, quae magis conducunt nos adfinem 

das, was mehr führt uns zum Ziel, 

propter quem creati sumus. 
weswegen wir geschaffen sind. 

Sed consentaneum est, 
Sondern folgerichtig ist 
ex omnibus ea demum, quae adfinem 

ducunt 
aus allem das schließlich, was auf das 

Ziel hinführt, 
eligere ac desiderare. 
zu wählen und zu ersehnen. 



•Prinzip und Fundament" 179 

Zur Geschichte des Textes 

Beide lateinischen Texte haben durch das Breve Pauls III., •Pastoralis 
Officii" vom 31.7. 1548, die päpstliche Bestätigung erhalten3. 

Die Versio Prima hat Ignatius während seines Pariser Studienaufent- 
haltes um 1534 erstellen lassen. Sie hält sich an seinen spanischen Ur- 
text und ist noch in zwei Kopien erhalten: P1 von 1541 und P2 von 1547. 
Die Versio Vulgata wurde im Auftrag des Ignatius durch Andreas de 
Freux (Frusius) in gewandtem Latein abgefaßt und ist eine freiere Über- 
setzung des spanischen •Autograph". Dieses hinwiederum ist eine von 
Bartholomäus Ferrao, dem Sekretär des Ignatius, gefertigte Abschrift 
vom Jahre 1541, die Ignatius selbst benutzt und an der er noch bis 1548 
korrigiert hat. 

Eigenartig ist nun, daß zunächst nicht etwa beide bestätigten Texte (P 
und V) zugleich veröffentlicht worden sind, sondern nur die V-Überset- 
zung. Um deren Drucklegung, 1548 zu Rom, hat sich Franz Borja beson- 
ders bemüht. In der Folge erschienen davon über 100 weitere Drucke. 
Das Autograph (A) erschien erst viel später, erstmals 1615 zu Rom, im 
Druck, und seitdem ist es etwa 40mal neu aufgelegt worden. Die Versio 
Prima dagegen ist - außer 1919 und 1969 in den MHSJ - überhaupt 
nicht veröffentlicht worden. Doch hat, freilich auch erst 1835, Johann 
Philipp Roothaan eine neue getreue lateinische Übersetzung des Exerzi- 
tienbuches nach dem spanischen Autograph verfaßt, die dann meist zu- 
sammen mit V gedruckt worden ist. In deutscher Übersetzung ist diese 
1855 und 1870 erschienen4. 

Von daher ergeben sich in der Tradition der GÜ von Anfang an zwei 
Überlieferungsströme. Die erste Generation der Jesuiten war von Igna- 
tius selbst auf der Grundlage A und P eingeübt worden. Den folgenden 
Generationen stand seit 1548 offiziell nur die V-Übersetzung zur Verfü- 
gung, erst seit 1615 auch der spanische Text. Welche Bedeutung dies für 
das Verständnis der GÜ und die Prägung des geistlichen Lebens inner- 
halb und außerhalb der Gesellschaft Jesu haben sollte, möchte die fol- 
gende Analyse der Texte erhellen. 

Analyse der Texte 

Im Text des •Prinzip und Fundament" lassen sich deutlich zwei Haupt- 
teile (I und II) unterscheiden. Wir richten unsere Aufmerksamkeit auf 
den zweiten Hauptteil. Doch auch im ersten Hauptteil finden sich in V 

1 MHSJ, Bd. 100. 74-78. 
1 Zu den spanischen und lateinischen Druckausgaben vgl. MHSJ, Bd. 100, 721 ff. 



Leo Zodrow 180 

erhebliche Veränderungen gegenüber P5, die aber für das Verständnis 
des Textes nicht so gravierend erscheinen wie diejenigen des zweiten 
Hauptteils. 

Das fehlende ignatianische •magis/mehr" in V 

Die erste und folgenschwerste Feststellung: In der V-Übersetzung fehlt 
das für Ignatius und seine aus Erfahrung geborene Konzeption geistli- 
chen Lebens so wesentliche •mäs/magis/mehr" am Schluß des ganzen 
Textes. Dieser lautet in V: •Sondern folgerichtig ist, aus allem das 
schließlich, was auf das Ziel hinführt, zu wählen und zu ersehnen"6, 
statt: •...was mehr zum Ziel führt" (in A und P). 

Auf dieses •mehr" im Schlußsatz des •Prinzip und Fundament" zielt 
die ganze Dynamik des ursprünglichen Textes, vom ersten Wort (•Prin- 
zip/Anfang") über den ersten Grund-Satz (•Der Mensch ist geschaf- 
fen dazuhin ..."), über die beiden Schlußfolgerungen (•Daraus folgt/ 
deshalb ist es notwendig, daß ...") bis hin zum •finis/Ziel, daraufhin wir 
geschaffen sind". Und dieses •mehr" fehlt in der V-Übersetzung. Ohne 
seine Kraft wird die von Ignatius erfahrene und aufgewiesene Dynamik 
aufgelöst. 

Nun ist freilich auch im V-Text ein •magis/mehr" geblieben, aber an 
einer anderen Stelle, nämlich dort, wo in einer Aufreihung der Mensch 
vor die verschiedenen gegensätzlichen Lebenswirklichkeiten gestellt 
wird, die in einer Entscheidungsfindung mitbestimmend sein können: 
Gesundheit - Krankheit, Reichtum - Armut usw. 

Das •magis/mehr" in V ist, näher besehen, in Wirklichkeit ein •nicht 
mehr"; es erklärt nur, was konkret mit der Aussage gemeint ist: Der 
freie Wille habe sich den Dingen gegenüber •sine differentia/ohne Hin- 
neigung" zu verhalten. Dieses •mehr" ist also keineswegs ein •mehr" im 
Sinne des Schlußsatzes (in P ist es - ausdrücklich vom •magis" unter- 
schieden - durch ein •plus" wiedergegeben). Weil nun aber das •mehr" 
am Ende des V-Textes fehlt, scheint oftmals dieses vorausgehende und 
stehengebliebene •(nicht) mehr" unbesehen zum ignatianischen •magis" 
geworden zu sein; denn ein •mehr" ist ja traditionsgemäß Kern des 

5 Z. B.: In der Überschrift von V ist aus dem verbindend distanzierenden •und" (von P und 
A) ein gleichsetzendes •oder" geworden. In dieser Weise wurde einer der beiden Begriffe 
überflüssig. Gewöhnlich spricht man nur vom •Fundament" der Exerzitien. - •Der 
Mensch" wurde aus dem Anfang des Textes verdrängt, dafür das •Geschaffensein" gesetzt 
und so überbetont; der Parallelismus der Aussage über den Menschen und über die Dinge 
ist dadurch gestört. 
6 Beachte die Umstellung der Worte •erwählen" und •ersehnen" in V gegenüber P und A. 



•Prinzip und Fundament" 181 

ignatianischen Entwurfs - in V aber gibt es kein anderes als dieses. Es ist 
nicht schwer einzusehen, daß damit die Perspektive und ursprüngliche 
Zielrichtung des gesamten Textes verhängnisvoll verschoben wurde. 
Noch deutlicher wird dies, wenn wir uns dem Schlüsselwort zuwenden, 
von dem das •(nicht) mehr" des V-Textes abhängt: •Indifferenz" (sine 
differentia nos habere). 

•Indifferenz" oder •Indifferent-werden"? 
- Der Wortgebrauch des Ignatius 

Durch Ignatius scheint dieses Wort aus der philosophischen in die spiri- 
tuelle Sprache eingeführt worden zu sein. Aber: das Substantiv •Indiffe- 
renz" findet sich weder im EB noch in den Konstitutionen SJ, noch, wie 
es scheint, in irgendeinem Schriftstück aus der Hand des Ignatius. Doch 
in den letzten Jahren seines Lebens, als das Wort in die Alltagssprache 
der Jesuiten eingegangen war, läßt er es seinen Sekretär Polanco (t 1576) 
gelegentlich in seinen Briefen gebrauchen. Und möglicherweise hat es 
auch Ignatius ab und zu im Gespräch benutzt; so ist in einem von Igna- 
tius stammenden Direktorium zu den Exerzitien von der •Indifferenz 
des Zweiten Grades" (der Demut) die Rede7. Sonst benutzt Ignatius nur 
das (spanische) Adjektiv •indiferente(s)": viermal im EB, achtmal in den 
Konstitutionen SJ. Außer in EB 170, wo von •indifferenten Dingen" ge- 
sprochen wird, handelt es sich immer darum, den Willen des Menschen 
zu bestimmen: sich indifferent machen, sich indifferent finden, indiffe- 
rent sein8. 

- Herkunft und ignatianischer Sinn dieses Ausdrucks 

Georges Bottereau9 ist der Meinung, daß Ignatius den Begriff •indiffe- 
rens" nicht, wie oft vermutet wurde, im Sentenzenkommentar des Petrus 
Lombardus gefunden hat, der damals Grundlage des Studiums an der 
Pariser Universität war. Denn in den Abhandlungen des Lombarden 
über die Willensfreiheit finde sich der Ausdruck •indifferenter" nicht, 
wohl aber in den entsprechenden Quaestiones der theologischen Summe 
des Thomas von Aquin, die Ignatius kennenlernte, als er 1533/34 im 
Kolleg St. Jacques der Dominikaner studierte. In der Quaestio •De li- 
bero arbitrio" (Über den freien Willen) schreibt Thomas: •Der freie 

7 MHSJ, Bd. 76, Directoria, Dokument 1 (D 1), 76 f; vgl. Knauer, aaO. (Anm. 1), Nr. 376. 
8 Georges Bottereau, Art. Indifference, in: Dictionnaire de Spiritualite (DictSpir) VII Paris 
1971, 1688-1696. 
9 Vgl. Anm. 8. 



Leo Zodrow \ 82 

Wille verhält sich indifferent in bezug auf das Gut- oder Schlecht-Wäh- 
len."10 Das Eigentümliche der Freiheit des Willens besteht demnach 
darin, angesichts des Objekts seiner Wahl •indifferent" zu sein. - Und 
über die Dinge, die zur Wahlentscheidung stehen können, sagt Thomas 
in der Quaestio •De electione eorum quae sunt ad finem" (Über das Er- 
wählen dessen, was zum Ziel hin ist): •Die Gesundheit des Leibes ist 
auf das Gut der Seele hingeordnet; so kann es für den, dem die Sorge 
für das Heil der Seele obliegt, zur (Freiheit der) Wahl gehören, ob er ge- 
sund oder krank sein möchte."11 So gibt schon Thomas hier eines der 
Gegensatzpaare von Dingen an, vor die der freie Wille sich gestellt se- 
hen kann, wie Ignatius sie im •Prinzip und Fundament" anführt. - Es 
sei noch hinzugefügt, daß Thomas auch über die Hinordnung des 
menschlichen Willens und aller Dinge auf das •letzte Ziel" eine präzise 
Aussage macht, und zwar in der Quaestio •De voluntate" (Über den 
Willen): •Notwendigerweise richtet sich der Wille auf das letzte Ziel ... 
Dasjenige aber, was einem aus Notwendigkeit und unveränderlich zu- 
kommt, muß Fundament und Prinzip alles übrigen sein."12 Mit anderen 
Worten: Das letzte Ziel ist das •Prinzip und Fundament" alles übrigen. 

Offenbar hat Ignatius bei Thomas genau den Begriff gefunden, den er 
für die Umschreibung des wählenden freien Willens suchte. Aus der phi- 
losophischen Vorlage des Thomas zog er die praktische Konsequenz: 
Wenn das Eigentliche des freien Willens darin besteht, sich im Augen- 
blick der Entscheidung indifferent zu Finden, dann ist es notwendig, daß 
wir uns jeweils neu indifferent machen, wenn wir uns in Freiheit ent- 
scheiden wollen, •damit nicht so viele leichtsinnig und ohne Überlegung 
entweder in den Ordensstand oder in den gewöhnlichen Stand eintre- 
ten"13. Geht es doch Ignatius in den GÜ vor allem darum, eine •göttli- 
che" Berufung von einer andersgearteten möglichst zu unterscheiden 
(vgl. EB 172). 

Weder für Thomas noch für Ignatius ist dieses •sich (im Augenblick 
einer Wahl) indifferent Finden" eine allgemeine Haltung oder Tugend 
(habitus), etwa der •Gelassenheit", der •Losschälung" oder einer •Erge- 
bung in den Willen Gottes" - das ist vorausgesetzt -, sondern die dem 

,0 •Liberum autem arbitrium indifferentere habet ad bene eligendum vel male." (1 q 83 
a 2 concl.) 
11 •Sanitas corporis ordinatur ad bonum animae: unde apud eum, qui habet curam de ani- 
mae salute, potest sub electione cadere esse sanum vel esse inflrmum." (1 2ae q 13 a 3 
concl.) 
12 •Voluntas ex necessitate inhaeret ultimo fini... Oportet enim quod illud quod naturaliter 
alicui convenit et immobiliter, sit fundamentum et principum omnium aliorum." (1 q 82 
a 1 concl.) 
13 MHSJ, Nadal IV, Madrid 1905, 820. 



• Prinzip und Fundament" 183 

freien Willen eigentümliche Qualität im Augenblick vor dem und in dem 
Entscheidungsa&f. Damit ist auch klar, daß dieses •sich indifferent fin- 
den" nach der Entscheidung aufgehoben ist; denn der freie Wille setzt 
sich dann selbstverständlich mit seiner ganzen Macht für das Entschie- 
dene ein. 

Ignatius scheint also vorauszusetzen, daß auch der •Gelassene" und 
in den Willen Gottes Ergebene im allgemeinen nicht indifferent ist, son- 
dern sich immer wieder neu indifferent machen muß, also vor jeder 
wichtigen Entscheidung zu überprüfen hat, ob er indifferent ist - voraus- 
gesetzt, er will eine Wahl im Sinne des Ignatius und seiner Exerzitien 
treffen. Wer einmal oder öfter diesen Prozeß vom Noch-nicht-indiffe- 
rent-Sein zum Sich-indifferent-Finden vollzogen hat, wird schließlich 
eine gewisse Leichtigkeit in der Übung dieses Vollzugs erreichen, sich 
jeweils vor einer Wahlentscheidung ins •Gleichgewicht der Waage" zu 
bringen, ein Bild, das Ignatius liebte, z. B. EB 15, 179, und das schon 
von Bernhard von Clairvaux verwendet wurde. 

- Abhängigkeit des von Ignatius gemeinten Indifferent-werdens 
von der Grundeinstellung des •magis/mehr" 

Fehlt das •mehr" in der Schlußformel des •Prinzip und Fundament", so 
fällt auch die •Notwendigkeit, sich indifferent zu machen", aus, wie sie 
Ignatius wollte. Ein Zwischensatz, der leicht übergangen werden kann, 
macht diesen Zusammenhang deutlich. Er lautet: •(Deshalb ist es not- 
wendig, uns indifferent zu machen) in allem, was erlaubt ist der Freiheit 
unseres freien Willens und nicht ihr verboten" (nach A). Damit ist ausge- 
drückt: Es geht jetzt nicht mehr um die Entscheidung, zu wählen zwi- 
schen dem, was uns hilft zu dem Ziel, auf das hin wir geschaffen sind, 
und dem, was uns nicht hilft - dies war bereits Thema des ersten Haupt- 
teils des •Prinzip und Fundament". Darin kann es für Ignatius kein be- 
gründetes Zögern in der Entscheidung geben: Der Mensch hat die 
Dinge zu gebrauchen, die ihm für die Erlangung seines Zieles hilfreich 
sind, und hat diejenigen zu lassen, die ihn hindern. Hier geht es viel- 
mehr darum, im Bereich der Dinge, die zur Erlangung unseres •letzten 
Zieles" hilfreich sind, das zu erkennen, zu ersehnen und zu wählen, was 
uns mehr hilft, um so den Willen Gottes, jetzt, auf möglichst vollkom- 
mene Weise zu suchen und zu ergreifen. 

Die Ausdrucksweise der V-Übersetzung ist also irreführend, wenn 
nicht gar sinnlos; sie gibt jedenfalls nicht das von Ignatius Gemeinte 
wieder. Sie hebt im Grunde sogar die Schlußfolgerung des ersten Haupt- 
teils auf (die fordert, daß der Mensch die Dinge, die ihm zur Verfolgung 



Leo Zodrow \ §4 

seines letzten Zieles helfen, zu gebrauchen hat) und setzt dagegen die 
neue Schlußfolgerung, daß wir uns allen Dingen gegenüber, die nicht 
verboten sind, ohne Hinneigung verhalten müssen - ein deutlicher Wi- 
derspruch ! 

Tatsächlich wurde denn auch vor allem das •Prinzip und Fundament" 
der Exerzitien durch Dominikanertheologen von Anfang an heftig ange- 
griffen, besonders durch Fr. Thomas Pedroche OP, Lektor der Theolo- 
gie in Toledo. Ihm lag allein der gedruckte Text der V-Übersetzung vor, 
und er bezieht sich in seiner Kritik vor allem auf den zweiten Hauptteil 
des •Prinzip und Fundament". Daß wir uns allen geschaffenen Dingen 
gegenüber •absque differentia" halten müßten, bezeichnet er als •gegen 
die Schrift, gegen das Naturgesetz, gegen die Natur der Dinge" usw.14 - 
Hieronymus Nadal, ein Vertrauter des Ignatius, der bei diesem selber 
die GÜ gemacht hatte, suchte den Text des •Prinzip und Fundament" 
zu verteidigen, benutzte für seine Argumentation jedoch offensichtlich 
nicht die V-Übersetzung, sondern den Text A und P, obwohl er zunächst 
auch den Wortlaut der von Pedroche benutzten Vulgata-Ausgabe zitiert. 
Er antwortet dem Dominikaner: •Wenn Ihnen das Ausgeführte nicht zu- 
sagt, nehmen Sie bitte den Schlußteil des Fundaments zur Hand, was 
wir da sagen und wie wir das ganze zusammenfassen; dahin läuft unsere 
Indifferenz, daß wir das allein erwählen, das ersehnen, was mehr hilft, 
das Ziel unserer Erschaffung zu erreichen."15 Und weiterhin: •Über die 
Wahl der Dinge, die mehr zum Ziel hinführen, lehren wir folgendes: Wir 
raten nicht an zu dem, was genügt, das Ziel zu erreichen, sondern was 
besser, was nützlicher, was erfolgreicher dazu ist... zum Besseren führen 
wir die Menschen mit seiner (Christi) Gnade."16 Damit gibt Nadal im 
Grunde zu, daß Pedroche mit seiner Kritik recht hat. Denn Nadal ver- 
mag den Wortlaut des •Prinzip und Fundament" nur mit dem Hinweis 
auf ein •magis/mehr" zu verteidigen, das es in der V-Übersetzung eben 
nicht gibt, sondern nur in A und P. Vermutlich hat Nadal aus Respekt 
vor der kirchlichen Autorität eine direkte Kritik des immerhin von ihr 
bestätigten V-Textes vermeiden wollen und hat einfach auf die Praxis 

14 Vgl. MHSJ, Chronicon Poland III, Madrid 1895, 503 ff. 
15 •Ad haec, si tibi non satisfaciant, quae dixi, vide ad flnem fundamenti quid dicamus, 
quemadmodum rem totam concludamus: eo nostram indifferentiam spectare, ut ea solum 
eligamus, ea desideremus, quae conducunt magis ad finem nostrae creationis consequen- 
dum." (MHSJ, Nadal IV, Madrid 1905, 835 f [181].) 
16 •De electione vero rerum, quae ad finem conducunt, ita docemus, non enim consulimus 
solum quid satis sit ad finem consequendum, sed quid melius sit, quid utilius, quid expedi- 
tes, quod nullus non boni consulat, si Christum imitati, homines ad meliora manuduca- 
mus cum illius gratia." (MHSJ, Nadal IV, Madrid 1905, 840 [192]; laut Anmerkung ist der 
Text etwas verstümmelt.) 



•Prinzip und Fundament" 185 

des Ignatius zurückgegriffen - er hatte selbst bei Ignatius die großen Ex- 
erzitien gemacht -, die in den beiden anderen, allerdings damals noch 
nicht veröffentlichten Texten niedergelegt war. Eine wirkliche Klärung 
für die künftige Praxis der Exerzitien hat er damit nicht herbeigeführt, 
aber wir sind heute doch froh, daß wir uns auf ihn berufen können. 

- Universales oder partikulares Indifferent-sein ? 

Eine auch in den anderen Textausgaben (A und P) nicht leicht zu verste- 
hende Aussage erscheint in der V-Übersetzung bis zur Spitze der Unver- 
ständlichkeit getrieben, daß wir uns nämlich ohne Hinneigung halten 
müßten •gegenüber allen geschaffenen Dingen, soweit sie unserem 
freien Willen unterworfen sind". Aus dem bisher Gesagten folgt, daß im 
Textzusammenhang der V-Übersetzung die Forderung der •Indifferenz" 
ohne Sinn bleibt, auch wenn diese Forderung unter den Anspruch eines 
Gebotes (debemus!) gestellt wird. 

Anders die beiden anderen Texte (A und P). Aus dem Gesamtzusam- 
menhang ist klar: Es geht hier um die Vorbereitung eines konkreten 
Wahlvorgangs, für den nicht alle Dinge insgesamt in Frage kommen, son- 
dern nur die bestimmten konkreten, die jetzt entschieden werden sollen. 
Diese können im Bereich dieses oder jenes im zweiten Hauptteil aufge- 
führten Gegensatzpaares liegen oder auch im Bereich mehrerer von ih- 
nen: Gesundheit - Krankheit, Reichtum - Armut usw. 

Schon Nadal weist ausdrücklich darauf hin, daß •wir nicht meinen 
dürfen, indifferent sozusagen im allgemeinen zu geschaffenen Dingen, 
soweit sie nicht verboten sind, zu sein". Es geht vielmehr um ein indiffe- 
rentes Verhalten im Einzelfall (•in particulari"), also dem konkreten 
Einzelding gegenüber, soweit es sich darum handelt, ob wir dieses oder 
jenes wählen. In diesem Fall ist es besser, ja notwendig, zu den Ge- 
schöpfen hin sich indifferent zu verhalten und sich nicht von den eige- 
nen Neigungen und auch nicht von den Dingen her bestimmen zu las- 
sen17, sondern allein von dem, was •von oben" kommt (EB 184). 

- Die Fähigkeit oder Unfähigkeit, sich indifferent zu machen 

Nun ist für Ignatius nicht jeder Mensch ohne weiteres fähig, sich indif- 
ferent zu machen, sich also vor einer Wahl in reinem Blick auf das letzte 
Ziel in den Zustand einer schwebenden Aufmerksamkeit zu versetzen, 
um den Willen Gottes für jetzt zu erspüren. Ausdrücklich wird die Fä- 
17 •...nos non intelligere debere nos esse indifferentes in universali et (si velis) in animi 
praeparatione ad res omnes creatas, quae non sunt prohibitae." (MHSJ, Nadal IV, Madrid 
1905, 828 [167 fj.) 



Leo Zodrow 186 

higkeit, sich indifferent zu machen, in den •Direktorien" zum EB als 
Vorbedingung für die Zulassung zu den großen Exerzitien genannt: •Er 
(der Exerzitant) darf nicht so an einer Sache hängen, daß es schwierig 
ist, ihn dazu zu bringen, sich in gleiche Gewichtung vor Gott zu setzen ... 
Denen, ... bei denen man nicht hofft, man könne sie mit Leichtigkeit (!) 
zum Gleichgewicht in ihren Dingen bringen,... sollen die Übungen nicht 
gegeben werden ... Aber man gebe ihnen die entsprechende Hilfe, etwa 
die Erste Woche ... Und wer, bevor er in die Übungen eintritt, als in die- 
sem (seinen eigenen Plänen und Absichten) sehr hartnäckig erkannt 
wird, sollte nicht zu ihnen aufgefordert noch zugelassen werden, bis er 
... durch häufige Beichten reifer geworden ist."18 

•Zu bemerken ist: Wenn jemand dem, der die Übungen vorlegt, nicht 
gehorcht und nach seinem eigenen Urteil vorangehen will, ist es nicht 
angebracht, ihm weiter die Übungen zu geben."19 •Doch wenn er bereits 
in die Übungen eingetreten ist, um sie zu machen, ist es nötig, daß man 
darauf achtet, ihm zu helfen. Und dazu hilft sehr, ihn in der Erwägung 
des Fundaments und bei der besonderen und der allgemeinen Erfor- 
schung und in der Erkenntnis, wie man in Gedanken, Werken und Wor- 
ten sündigt, drei oder vier Tage festzuhalten, daß er allmählich reift. 
Und wenn er die Erste Woche sehr hartnäckig ist, scheint mir: ich würde 
mit ihm nicht weitergehen, oder wenigstens würde ich ihm die Übungen, 
die verbleiben, mit möglichster Kürze geben. Gleichwohl müßte man 
ihn in solcher Weise verabschieden, daß es nicht zum Grund wird, daß 
er deswegen aufhört, häufig zu beichten und zu vertrauten geistlichen 
Gesprächen zu gehen. - Dies versteht sich, wenn er ein solcher Mensch 
ist, von dem man viel erhofft, und wenn es keine anderen gibt, die mehr 
als er eingestellt sind, gegenüber denen man Eifer anwenden müßte."20 

Kurzum, wer nicht fähig oder willens ist, sich um diese Art des Indif- 
ferent-werdens zu bemühen, kann zu solchen Exerzitien nicht zugelas- 
sen werden, weil er dann in dieser ignatianischen Art nicht zu wählen 
vermag. Er muß entweder warten, bis sich seine Grundeinstellung än- 
dert, oder er ist auf eine andere, weniger vollkommene Form des Wäh- 
lern zu verweisen. 

- Zur Entwicklung des Begriffs der •Indifferenz" 
in der Geschichte der Spiritualität 

Welche Folge hatte die Textabweichung der V-Übersetzung für das Ver- 
ständnis der ursprünglichen Absicht des Ignatius, die er in der Wortfor- 
18 MHSJ, Bd. 76, Directoria, D 4; Knauer, aaO. (Anm. 1), Nr. 394, 417. 
19 MHSJ, Bd. 76, Directoria, D 3; Knauer, aaO. (Anm. 1), Nr. 398. 
20 MHSJ, Bd. 76, Directoria, D 4; Knauer, aaO. (Anm. 1), Nr. 418. 



•Prinzip und Fundament" 187 

mel •sich indifferent machen/finden" ausdrückt? Mit Andre Rayez kön- 
nen wir sagen: •Das Vokabular der ignatianischen Indifferenz, wie es 
von den spirituellen Autoren verwendet wird, gleitet unmerklich hin zu 
einer Apatheia-Indifferenz oder zur Indifferenz der Übereinstimmung 
(conformite) und der reinen Liebe. Vermischt mit verschiedenem profa- 
nem Sinn, den die Wörterbücher aufzeigen, ist die Vieldeutigkeit un- 
überwindbar ... Nach den ersten Kommentaren, die den Bereich der An- 
wendung der Indifferenz auf (konkrete) Ereignisse des äußeren Lebens 
und auf den Zustand des Lebens eingrenzten, verallgemeinerten die spi- 
rituellen Autoren, wie Franz von Sales und Fenelon, die Indifferenz und 
verinnerlichten sie immer mehr. Dies in der Weise, daß sie zu einem in- 
neren und passiven Zustand der Zustimmung zur Führung Gottes 
wurde."21 

Folgen und Folgerungen 

Wie sähen nun Exerzitien aus, die rein unter der Leitformel 
des V- Textes gegeben würden ? 

- Unter dieser Voraussetzung wären nur Übungen der Ersten Woche 
möglich, Übungen also, die zur Abkehr von Sünde und zum •Leben 
nach den Geboten" führen, denn das Angezogen-werden von dem 
•mehr", das aus dem Ruf Christi ertönt, fiele weg. Daraus ergäbe sich 
eine starke Betonung der Tugendlehre; Meditationen über das Leben 
Jesu würden Jesus als •Vorbild aller Tugenden" darstellen und eher zur 
•Nachahmung", weniger zur •Nachfolge" Christi anregen. 
- Alle spezifisch ignatianischen Übungen der Zweiten Woche, wie die 
vom •Ruf, von den •Zwei Bannern", von den •Drei Menschenarten", 
von den •Drei Demutsweisen", verlören ihren Sinn; denn diese sind 
vom •magis" des •größeren Lobes und Dienstes" her bestimmt (nach A 
und P). Würden diese Übungen dennoch gegeben, könnten sie nicht zu 
einer größeren inneren Freiheit des Menschen führen, sondern einen 
Zwangsmechanismus ohnegleichen in Gang setzen. Denn nach der Kon- 
zeption des Ignatius (in A und P) sind die Grundübungen der Zweiten 
Woche Hilfen, Mittel für den Weg des Übenden vom Zustand des 
Nicht-indifferent-Seins zum (vorübergehenden!) Zustand des Sich-indif- 
ferent-Findens, damit der Übende sich dann, in diesem Zustand der in- 
neren Freiheit, das •von oben" eingeben lasse, was mehr Lob und 
Dienst Gottes für ihn ist. 

21 A. Rayez, Art. Indifference, in: DictSpir VII, Paris 1971, 1696-1708. 



Leo Zodrow 188 

Nach der Weisung des V-Textes dagegen gäbe es über die •Indiffe- 
renz" (als Dauer-Zust&nd!) hinaus nichts mehr zu ersehnen und zu wäh- 
len; diese wird ja dem Übenden als einzige Wahlmöglichkeit, mit dem 
Charakter einer moralischen Verpflichtung (•debemus/wir müssen"), 
vorgesetzt, also als einziger Weg, Gott zu gefallen. Die Übungen der 
Zweiten Woche hätten dann nur den Zweck, zu solcher aszetischer Lei- 
stung -je mehr, desto vollkommener! - anzueifern. 
- Wer das •Indifferenzgebot" des V-Textes ernst nähme, würde so 
zwangsläufig in ein mehr oder weniger extremes aszetisches Leistungs- 
streben hineingetrieben werden; ständige Selbstvorwürfe, es nicht zu 
•schaffen", immer wieder zu •versagen", wären die Folge: ein •freudlo- 
ses Christentum". Der Nachdruck läge auf der Anspannung des Willens 
zu immer mehr Leistung im Tugendstreben, und zwar paradoxerweise 
im Streben nach •Indifferenz". 
- Dementsprechend verlören die sogenannten •Regeln zur Unterschei- 
dung der Geister" an Bedeutung. Diese sind ja nach Absicht des 
Ignatius Hinweise, um •einigermaßen die inneren Regungen (des Tro- 
stes und der Trostlosigkeit) zu erspüren und zu erkennen, die in der 
Seele verursacht werden". Ignatius lenkt also die Aufmerksamkeit ge- 
rade nicht auf den Leistungs willen, sondern auf die spontanen Emotio- 
nen, die unabhängig von unserem Willen, oft sogar gegen ihn, überra- 
schend in unserem Innern aufbrechen. Interessant ist ein Kommentar 
des Johannes Roothaan zu diesen Hinweisen: •Bemerkenswert ist, daß 
diese Regeln nicht bloß zur Erkenntnis oder Unterscheidung der Seelen- 
bewegungen dienen, sondern auch zum Fühlen oder Gewahren dersel- 
ben. Denn wie viele gibt es, welche die Bewegungen ihrer Seele nicht 
einmal fühlen, d.h. sie gewahren, beachten! Diese Regeln nun tragen 
außerordentlich viel dazu bei, daß wir auf jene Vorgänge in unserem In- 
nern aufmerksam werden."22 Das war 1835. Im Jahr 1966 meint Albert 
Görres in seiner Abhandlung •Pathologie des katholischen Christen- 
tums": •Heute noch sind Menschen aus katholischem Milieu ungemein 
starr und ängstlich, wenn sie im Rahmen einer psychotherapeutischen 
Behandlung aufgefordert werden, sich einer unbefangenen Selbstwahr- 
nehmung zu überlassen und sich auch feinere Regungen, etwa der 
Feindseligkeit, des Neides, des Unbehagens gegenüber dem Sakrosank- 
ten, ohne Verleugnung einzugestehen. Bei Theologen oder Ordensleuten 
erreicht diese Unfähigkeit und Unwilligkeit zu unvoreingenommener 
Selbstwahrnehmung oft erstaunliche Grade. Sie wollen und dürfen nicht 

22 J. Roothaan, Die Geistlichen Übungen des hl. Ignatius nach der spanischen Urschrift, 
Regensburg 1855, 304f, Bern. 1. 



• Prinzip und Fundament" 189 

wissen, was wirklich in ihnen vorgeht. Nun ist die offene, lockere Selbst- 
wahrnehmung, nicht als bewußte Reflexion und Selbsterkenntnis, son- 
dern zunächst als Bereitschaft, die innere Welt zu Worte kommen zu las- 
sen, eine Grundlage auch des Gefühlskontaktes mit den Mitmenschen 
und des Verständnisses für sie. Jede Selbstentfremdung, jede Kontaktab- 
wehr nach innen stören auch den mitmenschlichen Kontakt. Aus diesem 
Grunde gehen Predigt und Seelsorge oft so ahnungslos an den Bedürf- 
nissen und Problemen des Hörers vorbei. Der Geistliche ist gesprächs- 
unfähig, weil er sich schon der psychologischen Erfahrung im Umgang 
mit sich selbst verschließt, weil er seine eigenen tiefsten Sorgen und Pro- 
bleme nicht zu Wort kommen läßt."23 

- Schließlich wäre auch ein Wahlvorgang im Sinne des Ignatius nicht 
möglich, weil außer der Zielgebung für die Wahl (das •magis" des Lo- 
bes und Dienstes) auch die ignatianische Weise des Indifferent-werdens 
in V nicht vorgesehen ist. Der Wahlakt hängt jedoch von beidem ab24. 

Tatsächlich hat sich die Methode, die GÜ zu geben, schon bald nach 
Ignatius in dieser Richtung entwickelt. 

Persönliche Führung einzelner mittels GÜ, die zur Erlangung des In- 
different-seins notwendig sind, wurde, wie es scheint, bereits nach dem 
Tode des hl. Ignatius allmählich aufgegeben. Ignatius Iparraguirre, 
einer der besten Kenner auf diesem Gebiet, sagt dazu: •Im Anfang der 
Gesellschaft wurden die Übungen den einzelnen getrennt gegeben. Aber 
schon zur Zeit des Ignatius begannen allmählich einige Direktoren, den 
Nonnen in ihren Klöstern zusammen die Übungen vorzulegen. So 
wurde nicht selten, wenigstens ab 1558, auch den Jesuitenscholastikern, 
die bei Gelegenheit eines Triduums zur Gelübdeerneuerung zusammen- 
gekommen waren, der Stoff der Exerzitien vorgelegt. Danach ging die- 
ser Brauch auf das Collegium Germanicum und andere Klerikersemi- 
nare und selbst auf Priester über, und schließlich war dies schon im 17. 
Jahrhundert allgemeiner Brauch"25, d.h. die Exerzitien wurden großen 
Gruppen •gepredigt"26, bis hin zu großen Massen in der Volksmission, 
aus der - das soll nicht bestritten werden - auch viel Segen entstand. 
Aber während Ignatius den einzelnen, der befähigt war, dazu führen 
wollte, selbstverantwortlich in personaler Freiheit den konkreten •Wil- 
len Gottes jetzt" zu erspüren und dann mit aller Macht zu tun, mußte 
geistliche Führung unter den oben genannten Voraussetzungen weitge- 

23 In: Handbuch der Pastoraltheologie 11/1, Freiburg 1966, 303f. 
24 Vgl. EB 169, 176, 179. 
25 MHSJ, Bd. 76, Directoria, 373, Anm. 22. 
26 So der französische Terminus,  der bis  vor kurzem  maßgebend  war:  •precher les 
exercices". 



Leo Zodrow 190 

hend darin bestehen, •Gesetze" und •Verordnungen" einzuschärfen, zu 
kontrollieren und dazu zu ermahnen, daß diese eingehalten wurden. - 
Bücher über Exerzitien, wie sie im 17. Jahrhundert allenthalben verfaßt 
wurden, beschränken sich meist darauf, eine • Aszetik auf der Grundlage 
des EB" darzustellen oder zur Betrachtung des Lebens Jesu anzuregen. 
Es sind fast alles Schriften im Sinne der Ersten Woche der Exerzitien 
und des ersten Hauptteils des •Prinzip und/oder Fundament". 

Nicht ohne Auswirkung konnte diese verkürzte Grundausrichtung 
geistlichen Lebens (nach V) auf das Verständnis und die Gestaltung je- 
ner wesentlichen Lebensbereiche bleiben, die durch die evangelischen 
Räte umschrieben sind: Armut, Ehelosigkeit, Gehorsam um des Him- 
melreiches willen. Das Verhältnis von Gehorsam und Autorität sei, als 
Beispiel, hier besonders hervorgehoben. Das Zusammenspiel beider, der 
Autorität und des Gehorsams, kann entweder als ein dynamischer dialo- 
gischer Prozeß angesehen und praktiziert werden oder als mehr oder we- 
niger rigide Einbahnstraße eines reinen Befehl-Gehorsam-Vorgangs. 
Für einen dialogischen Gehorsam, wie ihn Ignatius seinem Orden ur- 
sprünglich eingegeben hat, ist die ständige Aufmerksamkeit auf die 
beidseitigen inneren geistlichen •Regungen" notwendige Voraussetzung, 
in der Bereitschaft, sich jederzeit im Hinblick auf den größeren göttli- 
chen Dienst •indifferent" zu machen. Dazu soll im Jesuitenorden die in 
seinen Konstitutionen verankerte •Gewissensrechenschaft" dienen, die 
den Oberen verpflichtet, auf die •geistlichen Regungen" des ihm Unter- 
gebenen zu achten und sie in seinen Entscheidungen zu berücksichtigen. 
Ein Autoritätsträger nun, der nicht darin geübt ist, geistliche Regungen 
in sich selber zu erspüren, vermag diese auch nicht in anderen wahrzu- 
nehmen. Er wird gar nicht damit rechnen, daß Gottes Geist auch in an- 
deren sich zu regen vermag, und wird es nicht für nötig erachten, auf 
solche Regungen hinzuhören. Er wird den scheinbar einfacheren Weg 
gehen, •Gesetze" und •Verordnungen" zu erlassen, und deren Ausfüh- 
rung ohne Widerrede verlangen - mit der Gefahr, daß der Geist ausge- 
löscht wird27. 

Aufs Ganze gesehen zeigte diese kritische Untersuchung wohl, daß 
Texte, die Erfahrungen des inneren geistlichen Lebens ausdrücken und 
Weisungen für dessen Vollzug sein wollen, ein ungemein empfindsames 
Gebilde sind. Scheinbar kleine Veränderungen können Generationen 
auf verhängnisvolle Irrwege führen. Nahezu unverständlich bleibt, wie 
Ignatius der V-Übersetzung hat zustimmen können. Denn sie hat sein 
Anliegen nicht getreu erfaßt, sondern hat es eher in Verwirrung ge- 

Vgl. A. Görres, aaO. (Anm. 23), 303 f. 



Hilfen zur Beziehungsklärung 191 

bracht. Aber hat nicht Ignatius selber die Erfahrung gemacht, daß wir 
im geistlichen Leben in die Irre gehen, doch aus unseren Fehlern auch 
lernen können, daß wir also unseren Gedanken, von denen wir irregelei- 
tet wurden, nachspüren, auf deren Anfang, Mitte und Ende schauen und 
prüfen, wie der •Feind der menschlichen Natur" sich eingeschlichen 
habe, um •sich mit dieser erkannten und eingesehenen Erfahrung künf- 
tighin vor dessen gewohnten Täuschungen hüten zu können"28? 

28 Vgl. EB 332-334; Ignatius von Loyola, Der Bericht des Pilgers, hrsg. von B. Schneider, 
Freiburg 1956, Nr. 25. 

Hilfen zur Beziehungsklärung 
Die Unterscheidungsregeln des Ignatius von Loyola 

Matthias Hartmann, Trier 

•Regeln, um einigermaßen die verschiedenen Regungen zu verspüren 
und zu erkennen, die in der Seele verursacht werden, die guten, um sie 
anzunehmen, und die bösen, um sie abzuweisen" (EB 313)1. Diese Über- 
schrift des Ignatius zu den Regeln zur Unterscheidung der Geister klingt 
sachlich. Psychologische, esoterische oder transzendentale Handrei- 
chungen versprechen heutzutage ähnliches, aber meist mit viel romanti- 
scheren Worten. Sie bieten Wege an, wie sich im normalen Alltag Selbst- 
sicherheit und Sensibilität erreichen lassen. Jedoch genau dies ist bei 
Ignatius nicht gemeint. Ihm geht es um Wegmarken für die religiöse 
Sehnsucht, wieder ganz zu werden und einen Ort im Ganzen für sich zu 
entdecken. Das geschieht nicht im rationalen Entwurf, nicht im Rückzug 
auf eigene Belange und Sorgen oder auf die Ebene das All-eins-Gefühls, 
sondern im Umgang mit den existentiellen Beziehungserfahrungen von 
Macht bzw. Niederlage, Lust bzw. Enttäuschung, Leben oder Tod. 

Regungen verspüren 

Wie die ignatianische Überschrift nahelegt, ist das erste Anliegen, diese 
Regungen überhaupt zu verspüren. Das ist deswegen so schwierig, weil 
sie auf jeden Fall die bisherige existentielle, oft unbewußte Grundoption 

1 Ich zitiere den Text des Exerzitienbuches nach der Übersetzung von Peter Knauer: Igna- 
tius von Loyola, Geistliche Übungen und erläuternde Texte, Graz 1978 (= EB). 




