,,Prinzip und Fundament*

Eine ignatianische Kurzformel fiir den Vollzug des geistlichen Lebens

Leo Zodrow, Berlin

Eine der bekanntesten und prignantesten Weisungen fiir den Vollzug
und die Struktur geistlichen Lebens ist der kurze Text ,,Prinzip und Fun-
dament® im Exerzitienbuch des hl. Ignatius von Loyola'. Selbst denen
aber, die Geistliche Ubungen (GU) geben und stindig mit den Anweisun-
gen des Exerzitienbuches (EB) umgehen, diirfte wenig bekannt sein, dafl
dieser wichtige Text in zwei vom Pépstlichen Stuhl anerkannten Fassun-
gen vorliegt, die sich nicht nur im Wortlaut, sondern auch in der Sach-
aussage wesentlich voneinander unterscheiden, wenn nicht sogar sich
widersprechen. Schon die Geschichte der Texte 1463t Spannungen in
ihrer Rezeption bei den ersten Jesuiten vermuten; unsere Analyse wird
iiberraschende Widerspriiche aufdecken, aber auch, so hoffen wir, zu ei-
nem genaueren Verstindnis des Grundtextes und der urspriinglichen
Konzeption des hl. Ignatius beitragen. Die Folgerungen fiir die Praxis
der Vermittlung der GU heute wiren betrichtlich. Unser Riickgang zu
den Quellen soll zeigen, daB fiir manche bisherige, iibliche Praxis des
Exerzitiengebens wichtige Verdnderungen anstehen. Wir beziehen uns
auf die beiden lateinischen Ubersetzungen eines von Ignatius selbst be-
nutzten Grundtextes in spanischer Sprache: die sogenannte Versio
Prima (P), also Erstiibersetzung, und die Versio Vulgata (V), die allge-
mein bekanntgemachte, die , offizielle” Ubersetzung.

Im folgenden werden wir diese beiden bestétigten lateinischen Texte
miteinander vergleichen — unter Beriicksichtigung des diesen Uberset-
zungen zugrunde liegenden spanischen Urtextes, des sogenannten
LAutograph* (A) 2.

Nun die drei Urtexte des ,,Prinzip und Fundament* im Vergleich:

! Kritische Ausgabe der Texte des EB in: Monumenta Historica SJ(MHS)), Bd. 100, Rom
1969, 164-167; dt. Ausg.: H. U. von Balthasar, Einsiedeln °1979; A. Haas, Freiburg 21967
P. Knauer, Graz 21983 (darin auch andere wichtige Texte).
2 Die deutschen Texte der vorliegenden Synopse bemiihen sich um moéglichst genaue
Whértlichkeit. Die Ubersetzung von Principio/Principium mit ,,Anfang® stiitzt sich auf den
durchgingigen Sprachgebrauch des Ignatius, vgl. EB 105, 239, 333, 334 sowie in den Kon-
stitutionen, dem ,,Verfassungstext“ der Jesuiten: 60, 86, 98, 112, 119, 136, 213, 310, 319,
338, 354, 407, 541, 631, 660, 675.

Fir Anregungen zur Schematisierung und Uberselzung der Texte danke ich P. Josef
Sudbrack SJ.



Leo Zodrow 176

Principio y Fundamento (A)
Anfang und Grund

Principium et Fundamentum (P) Principium sive Fundamentum (V)
Anfang und Grund Prinzip oder Fundament
I 1 El hombre es criado para

Der Mensch ist geschaffen dazuhin,

alabar, hazer reverencia y servir

zu loben, zu erweisen Ehrfurcht und zu dienen
a Dios nuestro Serior

Gott unserem Herrn

v, mediante esto, salbar su anima;

und dadurch zu retten seine Seele.

Homo est creatus ad Creatus est homo ad hunc finem,

Der Mensch ist geschaffen dazuhin: Geschaffen ist der Mensch zu dem Ziel,
laudandum Deum et ei exhibendum ut Dominum Deum suum laudet

zu loben Gott und ihm zu erweisen daB} er den Herrn seinen Gott lobe
obsequium et reverentiam ac revereatur,

Dienst und Ehrfurcht und ehre

eique serviens
und ihm dienend

et ad salvandum his mediis animam tandem salvus fiat.

suam;
und zu retten dadurch seine Seele. schlieBlich gerettet werde.
L2 y las otras cosas sobre la haz de la tierra

Und die anderen Dinge auf dem Angesicht der Erde

son criadas para el hombre,

sind geschaffen hin auf den Menschen

y para que le ayuden en la prosecucion del fin,

und hin dazu, ihm zu helfen bei der Verfolgung des Ziels,
para que es criado.

zu dem hin er geschaffen ist.

reliqua autem omnia super terram Reliqua vero supra terram sita,

existentia

Alles iibrige aber auf der Erde Das tibrige aber, was auf Erden ist,
Existierende

creata sunt ad hoc ut hominem iuvent  creata sunt hominis ipsius causa,
ist geschaffen hin dazu, dem Menschen ist geschaffen des Menschen selbst

zu helfen wegen,
ad prosecutionem finis, ut eum ad finem creationis suae
zur Verfolgung des Zieles, daf3 es ihm, um das Ziel
seines Geschaffenseins
ad quem conditus est. prosequendum iuvent;

auf das hin er geschaffen ist. zu verfolgen, helfe;



»Prinzip und Fundament*

177

I3 De donde se sigue, que el hombre
Daraus folgt, dall der Mensch

tanto a de usar dellas,

soweit hat zu gebrauchen sie,
quanto le ayudan para su fin,
wieweit ihm sie helfen fiir sein Ziel,
y tanto deve quitarse dellas,

und soweit muB lassen sie,

quanto para ello le impiden.
wieweit daran sie ihn hindern.

Ex quo fit quod homo

Daraus folgt, dall der Mensch
eatenus eis uti debet,

soweit sie zu gebrauchen hat,
quatenus eum ad finem suum iuvant;
wieweit sie ihm fiir sein Ziel helfen,
atque ab eis abstinere,

und sie zu lassen hat,

quatenus ad eum finem impediunt.
wieweit sie ihn am Ziel hindern.

11 Por lo qual es menester

unde sequitur

Daraus folgt,

utendum illis

daB diese zu gebrauchen

vel abstinendum eatenus esse,

oder abzuweisen soweit sind,

quatenus ad prosecutionem finis
wieweit sie zur Verfolgung des Ziels
vel conferunt vel obsunt.

entweder beitragen oder entgegen sind.

Deshalb ist es notwendig,

Quocirca opus est
Deshalb ist es notwendig,

I1, 1 hazernos indiferentes

Quapropter debemus
Deshalb miissen wir

uns indifferent zu machen
a todas las cosas criadas,

gegeniiber allen geschaffenen Dingen,
en todo lo que es concedido a la libertad
in allem, was erlaubt ist der Freiheit

de nuestro libre albedrio,

unseres freien Willens

y no le esta prohibido;

und nicht ihr verboten;

ut simus indifferentes

daB wir indifferent sind

ad omnia creata,

allem Geschaffenen gegeniiber,
quoad concessum est libertati nostrae

soweit es erlaubt ist unserer Freiheit

et non prohibitum.
und nicht verboten.

absque differentia nos habere

ohne Differenz (Vorliebe) uns verhalten

circa res creatas omnes

gegeniiber allen geschaffenen Dingen,

prout libertati arbitrii nostri subjectae
sunt,

soweit sie unserem freien Willen unter-
worfen sind

et non prohibitae;

und nicht verboten;



Leo Zodrow 178
I1, 2 en tal manera, que no queramos de nuestra parte

dergestalt, daBl wir nicht wollen unsererseits

mas salud que enfermedad,

mehr Gesundheit als Krankheit,

riqueza que probreza,

Reichtum als Armut,

honor que dessonor,

Ehre als Ehrlosigkeit,

vida larga que corta,

langes Leben als kurzes,

y por consiguiente en todo lo demas;

und genauso in allem sonst weiterhin;
Itaque ex parte nostra nolimus ita ut, quod in nobis est, non quaeramus
Dergestalt, daB wir unsererseits nicht  so daf}, was an uns liegt, wir nicht

wollen suchen

plus sanitatem quam egritudinem, sanitatem magis, quam aegritudinem;
mehr Gesundheit als Krankheit, Gesundheit mehr als Krankheit;
divitias quam paupertatem, neque divitias paupertati,
Reichtum als Armut, und nicht Reichtiimer der Armut,
honorem quam opprobria, honorem contemptui,
Ehre als Ehrlosigkeit, Ehre der Verachtung,
vitam prolixam quam brevem, vitam longam brevi praeferamus.
langes Leben als kurzes, langes Leben einem kurzen vorziehen.

et ita de aliis consequenter,
und so vom iibrigen weiterhin.

I1,3 solamente deseando y eligiendo
einzig ersehnend und erwéhlend
lo que mas nos conduge para el fin
das, was mehr uns fiihrt zu dem Ziel,
que somos criados.
auf das hin wir geschaffen sind.
solum optemus et eligamus Sed consentaneum est,
Einzig ersehnen und erwihlen wir Sondern folgerichtig ist
ea, quae magis conducunt nos ad finem ex omnibus ea demum, quae ad finem
ducunt
das, was mehr fiihrt uns zum Ziel, aus allem das schlieBlich, was auf das

Ziel hinfithrt,

propter quem creati sumus. eligere ac desiderare.
weswegen wir geschaffen sind. zu wihlen und zu ersehnen.



., Prinzip und Fundament* 179
Zur Geschichte des Textes

Beide lateinischen Texte haben durch das Breve Pauls II1., , Pastoralis
Officii“ vom 31. 7. 1548, die pépstliche Bestdtigung erhalten’.

Die Versio Prima hat Ignatius wihrend seines Pariser Studienaufent-
haltes um 1534 erstellen lassen. Sie hilt sich an seinen spanischen Ur-
text und ist noch in zwei Kopien erhalten: P! von 1541 und P2 von 1547.
Die Versio Vulgata wurde im Auftrag des Ignatius durch Andreas de
Freux (Frusius) in gewandtem Latein abgefaB3t und ist eine freiere Uber-
setzung des spanischen ,,Autograph®. Dieses hinwiederum ist eine von
Bartholomius Ferrao, dem Sekretdr des Ignatius, gefertigte Abschrift
vom Jahre 1541, die Ignatius selbst benutzt und an der er noch bis 1548
korrigiert hat.

Eigenartig ist nun, daB zunichst nicht etwa beide bestatigten Texte (P
und V) zugleich veréffentlicht worden sind, sondern nur die V-Uberset-
zung. Um deren Drucklegung, 1548 zu Rom, hat sich Franz Borja beson-
ders bemiiht. In der Folge erschienen davon iiber 100 weitere Drucke.
Das Autograph (A) erschien erst viel spiter, erstmals 1615 zu Rom, im
Druck, und seitdem ist es etwa 40mal neu aufgelegt worden. Die Versio
Prima dagegen ist — auBer 1919 und 1969 in den MHSJ - iiberhaupt
nicht veroffentlicht worden. Doch hat, freilich auch erst 1835, Johann
Philipp Roothaan eine neue getreue lateinische Ubersetzung des Exerzi-
tienbuches nach dem spanischen Autograph verfaflt, die dann meist zu-
sammen mit V gedruckt worden ist. In deutscher Ubersetzung ist diese
1855 und 1870 erschienen®.

Von daher ergeben sich in der Tradition der GU von Anfang an zwei
Uberlieferungsstrome. Die erste Generation der Jesuiten war von Igna-
tius selbst auf der Grundlage A und P eingeiibt worden. Den folgenden
Generationen stand seit 1548 offiziell nur die V-Ubersetzung zur Verfii-
gung, erst seit 1615 auch der spanische Text. Welche Bedeutung dies fiir
das Verstiandnis der GU und die Prigung des geistlichen Lebens inner-
halb und auBerhalb der Gesellschaft Jesu haben sollte, m6chte die fol-
gende Analyse der Texte erhellen.

Analyse der Texte

Im Text des ,,Prinzip und Fundament“ lassen sich deutlich zwei Haupt-
teile (I und II) unterscheiden. Wir richten unsere Aufmerksamkeit auf
den zweiten Hauptteil. Doch auch im ersten Hauptteil finden sich in V

3 MHSJ, Bd. 100, 74-78.
4 Zu den spanischen und lateinischen Druckausgaben vgl. MHSJ, Bd. 100, 721ff.



Leo Zodrow 180

erhebliche Verinderungen gegeniiber P35, die aber fiir das Verstiindnis
des Textes nicht so gravierend erscheinen wie diejenigen des zweiten
Hauptteils.

Das fehlende ignatianische ,,magis/mehr* in V

Die erste und folgenschwerste Feststellung: In der V-Ubersetzung fehlt
das fiir Ignatius und seine aus Erfahrung geborene Konzeption geistli-
chen Lebens so wesentliche ,,mas/magis/mehr* am SchluB3 des ganzen
Textes. Dieser lautet in V: ,Sondern folgerichtig ist, aus allem das
schlielich, was auf das Ziel hinfiihrt, zu wihlen und zu ersehnen®¢,
statt: ,,... was mehr zum Ziel fihrt“ (in A und P).

Auf dieses ,,mehr” im SchluBsatz des ,,Prinzip und Fundament* zielt
die ganze Dynamik des urspriinglichen Textes, vom ersten Wort (,,Prin-
zip/Anfang®) tiber den ersten Grund-Satz (,,Der Mensch ist geschaf-
fen dazuhin ...“), iber die beiden SchluBfolgerungen (,,Daraus folgt/
deshalb ist es notwendig, daB ...“) bis hin zum ,,finis/Ziel, daraufhin wir
geschaffen sind“. Und dieses ,,mehr* fehit in der V-Ubersetzung. Ohne
seine Kraft wird die von Ignatius erfahrene und aufgewiesene Dynamik
aufgelost.

Nun ist freilich auch im V-Text ein , magis/mehr* geblieben, aber an
einer anderen Stelle, nimlich dort, wo in einer Aufreihung der Mensch
vor die verschiedenen gegensitzlichen Lebenswirklichkeiten gestellt
wird, die in einer Entscheidungsfindung mitbestimmend sein kénnen:
Gesundheit — Krankheit, Reichtum — Armut usw.

Das ,,magis/mehr” in V ist, niher besehen, in Wirklichkeit ein ,,nicht
mehr“; es erkliart nur, was konkret mit der Aussage gemeint ist: Der
freie Wille habe sich den Dingen gegeniiber ,sine differentia/ohne Hin-
neigung® zu verhalten. Dieses ,,mehr* ist also keineswegs ein ,,mehr* im
Sinne des SchluB3satzes (in P ist es — ausdriicklich vom ,,magis* unter-
schieden - durch ein ,,plus* wiedergegeben). Weil nun aber das ,,mehr*
am Ende des V-Textes fehlt, scheint oftmals dieses vorausgehende und
stehengebliebene ,,(nicht) mehr* unbesehen zum ignatianischen ,,magis*
geworden zu sein; denn ein ,,mehr” ist ja traditionsgemifl Kern des

5 Z.B.: In der Uberschrift von V ist aus dem verbindend distanzierenden ,,und* (von P und
A) ein gleichsetzendes ,oder* geworden. In dieser Weise wurde einer der beiden Begriffe
iiberfliissig. Gewdhnlich spricht man nur vom ,,Fundament“ der Exerzitien. — ,,Der
Mensch” wurde aus dem Anfang des Textes verdringt, dafiir das ,,Geschaffensein® gesetzt
und so iiberbetont; der Parallelismus der Aussage iiber den Menschen und iiber die Dinge
ist dadurch gestort.

¢ Beachte die Umstellung der Worte ,,erwihlen” und ,,ersehnen” in V gegeniiber P und A.



. Prinzip und Fundament* 181

ignatianischen Entwurfs — in V aber gibt es kein anderes als dieses. Es ist
nicht schwer einzusehen, daBl damit die Perspektive und urspriingliche
Zielrichtung des gesamten Textes verhidngnisvoll verschoben wurde.
Noch deutlicher wird dies, wenn wir uns dem Schliisselwort zuwenden,
von dem das ,(nicht) mehr* des V-Textes abhingt: ,,Indifferenz* (sine
differentia nos habere).

. Indifferenz* oder ,, Indifferent-werden“?
— Der Wortgebrauch des Ignatius

Durch Ignatius scheint dieses Wort aus der philosophischen in die spiri-
tuelle Sprache eingefiihrt worden zu sein. Aber: das Substantiv ,Indiffe-
renz” findet sich weder im EB noch in den Konstitutionen SJ, noch, wie
es scheint, in irgendeinem Schriftstiick aus der Hand des Ignatius. Doch
in den letzten Jahren seines Lebens, als das Wort in die Alltagssprache
der Jesuiten eingegangen war, ldBt er es seinen Sekretidr Polanco (1 1576)
gelegentlich in seinen Briefen gebrauchen. Und moglicherweise hat es
auch Ignatius ab und zu im Gespréch benutzt; so ist in einem von Igna-
tius stammenden Direktorium zu den Exerzitien von der ,Indifferenz
des Zweiten Grades“ (der Demut) die Rede’. Sonst benutzt Ignatius nur
das (spanische) Adjektiv ,,indiferente(s)“: viermal im EB, achtmal in den
Konstitutionen SJ. AuBler in EB 170, wo von ,indifferenten Dingen* ge-
sprochen wird, handelt es sich immer darum, den Willen des Menschen
zu bestimmen: sich indifferent machen, sich indifferent finden, indiffe-
rent sein®.

— Herkunft und ignatianischer Sinn dieses Ausdrucks

Georges Bottereau® ist der Meinung, daB Ignatius den Begriff ,,indiffe-
rens” nicht, wie oft vermutet wurde, im Sentenzenkommentar des Petrus
Lombardus gefunden hat, der damals Grundlage des Studiums an der
Pariser Universitdt war. Denn in den Abhandlungen des Lombarden
iber die Willensfreiheit finde sich der Ausdruck ,,indifferenter* nicht,
wohl aber in den entsprechenden Quaestiones der theologischen Summe
des Thomas von Aquin, die Ignatius kennenlernte, als er 1533/34 im
Kolleg St. Jacques der Dominikaner studierte. In der Quaestio ,,De li-
bero arbitrio* (Uber den freien Willen) schreibt Thomas: ,,Der freie

"MHSIJ, Bd. 76, Directoria, Dokument 1 (D 1), 76f; vgl. Knauer, aaO. (Anm. 1), Nr. 376.
® Georges Bottereau, Art. Indifférence, in: Dictionnaire de Spiritualité (DictSpir) VII, Paris
1971, 1688-1696.

° Vgl. Anm. 8.



Leo Zodrow 182

Wille verhilt sich indifferent in bezug auf das Gut- oder Schlecht-Wih-
len.“1® Das Eigentiimliche der Freiheit des Willens besteht demnach
darin, angesichts des Objekts seiner Wahl  indifferent” zu sein. - Und
iber die Dinge, die zur Wahlentscheidung stehen konnen, sagt Thomas
in der Quaestio ,,De electione eorum quae sunt ad finem* (Uber das Er-
wiéhlen dessen, was zum Ziel hin ist): ,,Die Gesundheit des Leibes ist
auf das Gut der Seele hingeordnet; so kann es fiir den, dem die Sorge
fiir das Heil der Seele obliegt, zur (Freiheit der) Wahl gehoren, ob er ge-
sund oder krank sein mochte.“!! So gibt schon Thomas hier eines der
Gegensatzpaare von Dingen an, vor die der freie Wille sich gestellt se-
hen kann, wie Ignatius sie im ,,Prinzip und Fundament“ anfiihrt. - Es
sei noch hinzugefiigt, daB Thomas auch iber die Hinordnung des
menschlichen Willens und aller Dinge auf das ,letzte Ziel* eine prizise
Aussage macht, und zwar in der Quaestio ,,De voluntate* (Uber den
Willen): ,,Notwendigerweise richtet sich der Wille auf das letzte Ziel ...
Dasjenige aber, was einem aus Notwendigkeit und unverinderlich zu-
kommt, mu Fundament und Prinzip alles iibrigen sein.“!? Mit anderen
Worten: Das letzte Ziel ist das ,,Prinzip und Fundament* alles {ibrigen.

Offenbar hat Ignatius bei Thomas genau den Begriff gefunden, den er
fir die Umschreibung des wihlenden freien Willens suchte. Aus der phi-
losophischen Vorlage des Thomas zog er die praktische Konsequenz:
Wenn das Eigentliche des freien Willens darin besteht, sich im Augen-
blick der Entscheidung indifferent zu finden, dann ist es notwendig, daf
wir uns jeweils neu indifferent machen, wenn wir uns in Freiheit ent-
scheiden wollen, ,,damit nicht so viele leichtsinnig und ohne Uberlegung
entweder in den Ordensstand oder in den gewdhnlichen Stand eintre-
ten“!3. Geht es doch Ignatius in den GU vor allem darum, eine ,,géttli-
che“ Berufung von einer andersgearteten moglichst zu unterscheiden
(vgl. EB 172).

Weder fiir Thomas noch fir Ignatius ist dieses ,,sich (im Augenblick
einer Wahl) indifferent finden* eine allgemeine Haltung oder Tugend
(habitus), etwa der ,,Gelassenheit*, der ,,Losschidlung* oder einer »Erge-
bung in den Willen Gottes“ — das ist vorausgesetzt —, sondern die dem

', Liberum autem arbitrium indifferenter se habet ad bene eligendum vel male.“ (1q83
a 2 concl.) .

', Sanitas corporis ordinatur ad bonum animae: unde apud eum, qui habet curam de ani-
mae salute, potest sub electione cadere esse sanum vel esse infirmum.“ (1 2ae q 13 a 3
concl.)

'? ,Voluntas ex necessitale inhaeret ultimo fini ... Oportet enim quod illud quod naturaliter
alicui convenit et immobiliter, sit fundamentum et principum omnium aliorum.* (1 q 82
a | concl.)

13 MHSJ, Nadal IV, Madrid 1905, 820.



. Prinzip und Fundament” 183

freien Willen eigentiimliche Qualitit im Augenblick vor dem und in dem
Entscheidungsakz. Damit ist auch klar, daB dieses ,,sich indifferent fin-
den“ nach der Entscheidung aufgehoben ist; denn der freie Wille setzt
sich dann selbstverstindlich mit seiner ganzen Macht fiir das Entschie-
dene ein.

Ignatius scheint also vorauszusetzen, daf3 auch der ,,Gelassene* und
in den Willen Gottes Ergebene im allgemeinen nicht indifferent ist, son-
dern sich immer wieder neu indifferent machen muf, also vor jeder
wichtigen Entscheidung zu iiberpriifen hat, ob er indifferent ist — voraus-
gesetzt, er will eine Wahl im Sinne des Ignatius und seiner Exerzitien
treffen. Wer einmal oder ofter diesen Proze vom Noch-nicht-indiffe-
rent-Sein zum Sich-indifferent-Finden vollzogen hat, wird schlieBlich
eine gewisse Leichtigkeit in der Ubung dieses Vollzugs erreichen, sich
jeweils vor einer Wahlentscheidung ins ,,Gleichgewicht der Waage® zu
bringen, ein Bild, das Ignatius liebte, z. B. EB 15, 179, und das schon
von Bernhard von Clairvaux verwendet wurde.

— Abhdngigkeit des von Ignatius gemeinten Indifferent-werdens
von der Grundeinstellung des ,,magis/mehr*

Fehlt das ,,mehr* in der SchluBformel des ,,Prinzip und Fundament®, so
fallt auch die ,,Notwendigkeit, sich indifferent zu machen*, aus, wie sie
Ignatius wollte. Ein Zwischensatz, der leicht iibergangen werden kann,
macht diesen Zusammenhang deutlich. Er lautet: ,,(Deshalb ist es not-
wendig, uns indifferent zu machen) in allem, was erlaubt ist der Freiheit
unseres freien Willens und nicht ihr verboten” (nach A). Damit ist ausge-
driickt: Es geht jetzt nicht mehr um die Entscheidung, zu wihlen zwi-
schen dem, was uns Ailff zu dem Ziel, auf das hin wir geschaffen sind,
und dem, was uns nicht hilft — dies war bereits Thema des ersten Haupt-
teils des ,,Prinzip und Fundament®. Darin kann es fiir Ignatius kein be-
griindetes Zégern in der Entscheidung geben: Der Mensch har die
Dinge zu gebrauchen, die ihm fiir die Erlangung seines Zieles hilfreich
sind, und har diejenigen zu lassen, die ihn hindern. Hier geht es viel-
mehr darum, im Bereich der Dinge, die zur Erlangung unseres ,,letzten
Zieles* hilfreich sind, das zu erkennen, zu ersehnen und zu wihlen, was
uns mehr hilft, um so den Willen Gottes, jetzt, auf moglichst vollkom-
mene Weise zu suchen und zu ergreifen.

Die Ausdrucksweise der V-Ubersetzung ist also irrefithrend, wenn
nicht gar sinnlos; sie gibt jedenfalls nicht das von Ignatius Gemeinte
wieder. Sie hebt im Grunde sogar die Schlu3folgerung des ersten Haupt-
teils auf (die fordert, daB der Mensch die Dinge, die ihm zur Verfolgung



Leo Zodrow 184

seines letzten Zieles helfen, zu gebrauchen hat) und setzt dagegen die
neue SchluBfolgerung, dal wir uns allen Dingen gegeniiber, die nicht
verboten sind, ohne Hinneigung verhalten miissen - ein deutlicher Wi-
derspruch!

Tatsdchlich wurde denn auch vor allem das ,,Prinzip und Fundament*
der Exerzitien durch Dominikanertheologen von Anfang an heftig ange-
griffen, besonders durch Fr. Thomas Pedroche OP, Lektor der Theolo-
gie in Toledo. Thm lag allein der gedruckte Text der V-Ubersetzung vor,
und er bezieht sich in seiner Kritik vor allem auf den zweiten Hauptteil
des ,,Prinzip und Fundament“. DaBl wir uns allen geschaffenen Dingen
gegeniiber ,,absque differentia“ halten miiBten, bezeichnet er als ,,gegen
die Schrift, gegen das Naturgesetz, gegen die Natur der Dinge* usw.' —
Hieronymus Nadal, ein Vertrauter des Ignatius, der bei diesem selber
die GU gemacht hatte, suchte den Text des »Prinzip und Fundament*
zu verteidigen, benutzte fiir seine Argumentation jedoch offensichtlich
nicht die V-Ubersetzung, sondern den Text A und P, obwohl er zunichst
auch den Wortlaut der von Pedroche benutzten Vulgata-Ausgabe zitiert.
Er antwortet dem Dominikaner: ,,Wenn Ihnen das Ausgefiihrte nicht zu-
sagt, nechmen Sie bitte den SchluBteil des Fundaments zur Hand, was
wir da sagen und wie wir das ganze zusammenfassen; dahin lduft unsere
Indifferenz, daB wir das allein erwihlen, das ersehnen, was mehr hilft,
das Ziel unserer Erschaffung zu erreichen.“!s Und weiterhin: ,,Uber die
Wahl der Dinge, die mehr zum Ziel hinfiihren, lehren wir folgendes: Wir
raten nicht an zu dem, was geniigt, das Ziel zu erreichen, sondern was
besser, was niitzlicher, was erfolgreicher dazu ist ... zum Besseren fiihren
wir die Menschen mit seiner (Christi) Gnade.“'¢ Damit gibt Nadal im
Grunde zu, daBB Pedroche mit seiner Kritik recht hat. Denn Nadal ver-
mag den Wortlaut des ,,Prinzip und Fundament* nur mit dem Hinweis
auf ein ,,magis/mehr* zu verteidigen, das es in der V-Ubersetzung eben
nicht gibt, sondern nur in A und P. Vermutlich hat Nadal aus Respekt
vor der kirchlichen Autoritit eine direkte Kritik des immerhin von ihr
bestitigten V-Textes vermeiden wollen und hat einfach auf die Praxis

“Vgl. MHSJ, Chronicon Polanci 111, Madrid 1895, 503 ff.

"* ,,Ad haec, si tibi non satisfaciant, quae dixi, vide ad finem fundamenti quid dicamus,
quemadmodum rem totam concludamus: eo nostram indifferentiam spectare, ut ea solum
eligamus, ea desideremus, quae conducunt magis ad finem nostrae creationis consequen-
dum.* (MHSJ, Nadal IV, Madrid 1905, 835f [181].)

16 . De electione vero rerum, quae ad finem conducunt, ita docemus, non enim consulimus
solum quid satis sit ad finem consequendum, sed quid melius sit, quid utilius, quid expedi-
tius, quod nullus non boni consulat, si Christum imitati, homines ad meliora manuduca-
mus cum illius gratia.“ (MHSJ, Nadal IV, Madrid 1905, 840 [192]; laut Anmerkung ist der
Text etwas verstiimmelt.)



., Prinzip und Fundament* 185

des Ignatius zuriickgegriffen — er hatte selbst bei Ignatius die groen Ex-
erzitien gemacht —, die in den beiden anderen, allerdings damals noch
nicht veroffentlichten Texten niedergelegt war. Eine wirkliche Kldrung
fur die kiinftige Praxis der Exerzitien hat er damit nicht herbeigefiihrt,
aber wir sind heute doch froh, dall wir uns auf ihn berufen kdnnen.

— Universales oder partikulares Indifferent-sein?

Eine auch in den anderen Textausgaben (A und P) nicht leicht zu verste-
hende Aussage erscheint in der V-Ubersetzung bis zur Spitze der Unver-
standlichkeit getrieben, dal wir uns ndmlich ohne Hinneigung halten
miiliten ,gegeniiber allen geschaffenen Dingen, soweit sie unserem
freien Willen unterworfen sind“. Aus dem bisher Gesagten folgt, dal im
Textzusammenhang der V-Ubersetzung die Forderung der ,, Indifferenz*
ohne Sinn bleibt, auch wenn diese Forderung unter den Anspruch eines
Gebotes (debemus!) gestellt wird.

Anders die beiden anderen Texte (A und P). Aus dem Gesamtzusam-
menhang ist klar: Es geht hier um die Vorbereitung eines konkreten
Wabhlvorgangs, fiir den nicht alle Dinge insgesamt in Frage kommen, son-
dern nur die bestimmten konkreten, die jetzt entschieden werden sollen.
Diese konnen im Bereich dieses oder jenes im zweiten Hauptteil aufge-
filhrten Gegensatzpaares liegen oder auch im Bereich mehrerer von ih-
nen: Gesundheit - Krankheit, Reichtum — Armut usw.

Schon Nadal weist ausdriicklich darauf hin, daB3 ,,wir nicht meinen
durfen, indifferent sozusagen im allgemeinen zu geschaffenen Dingen,
soweit sie nicht verboten sind, zu sein“. Es geht vielmehr um ein indiffe-
rentes Verhalten im Einzelfall (,,in particulari®), also dem konkreten
Einzelding gegeniiber, soweit es sich darum handelt, ob wir dieses oder
jenes wihlen. In diesem Fall ist es besser, ja notwendig, zu den Ge-
schopfen hin sich indifferent zu verhalten und sich nicht von den eige-
nen Neigungen und auch nicht von den Dingen her bestimmen zu las-
sen'’, sondern allein von dem, was ,,von oben“ kommt (EB 184).

— Die Fahigkeit oder Unfihigkeit, sich indifferent zu machen

Nun ist fiir Ignatius nicht jeder Mensch ohne weiteres fihig, sich indif-
ferent zu machen, sich also vor einer Wahl in reinem Blick auf das letzte
Ziel in den Zustand einer schwebenden Aufmerksamkeit zu versetzen,
um den Willen Gottes fiir jetzt zu erspiiren. Ausdriicklich wird die Fi-
17 ,...nos non intelligere debere nos esse indifferentes in universali et (si velis) in animi

praeparatione ad res omnes creatas, quae non sunt prohibitae.“ (MHSJ, Nadal IV, Madrid
1905, 828 [167f].)



Leo Zodrow 186

higkeit, sich indifferent zu machen, in den ,,Direktorien zum EB als
Vorbedingung fiir die Zulassung zu den groflen Exerzitien genannt: ,,Er
(der Exerzitant) darf nicht so an einer Sache hingen, dal es schwierig
ist, ihn dazu zu bringen, sich in gleiche Gewichtung vor Gott zu setzen ...
Denen, ... bei denen man nicht hofft, man kénne sie mit Leichtigkeit (!)
zum Gleichgewicht in ihren Dingen bringen, ... sollen die Ubungen nicht
gegeben werden ... Aber man gebe ihnen die entsprechende Hilfe, etwa
die Erste Woche ... Und wer, bevor er in die Ubungen eintritt, als in die-
sem (seinen eigenen Plinen und Absichten) sehr hartndckig erkannt
wird, sollte nicht zu ihnen aufgefordert noch zugelassen werden, bis er
... durch hiufige Beichten reifer geworden ist.“!8

,Zu bemerken ist: Wenn jemand dem, der die Ubungen vorlegt, nicht
gehorcht und nach seinem eigenen Urteil vorangehen will, ist es nicht
angebracht, ihm weiter die Ubungen zu geben.“!? ,Doch wenn er bereits
in die Ubungen eingetreten ist, um sie zu machen, ist es nétig, da man
darauf achtet, ihm zu helfen. Und dazu hilft sehr, ihn in der Erwédgung
des Fundaments und bei der besonderen und der allgemeinen Erfor-
schung und in der Erkenntnis, wie man in Gedanken, Werken und Wor-
ten siindigt, drei oder vier Tage festzuhalten, daf3 er allmdhlich reift.
Und wenn er die Erste Woche sehr hartndckig ist, scheint mir: ich wiirde
mit ihm nicht weitergehen, oder wenigstens wiirde ich ihm die Ubungen,
die verbleiben, mit moglichster Kiirze geben. Gleichwohl miiite man
ihn in solcher Weise verabschieden, dafl es nicht zum Grund wird, daf3
er deswegen aufhort, hidufig zu beichten und zu vertrauten geistlichen
Gesprichen zu gehen. — Dies versteht sich, wenn er ein solcher Mensch
ist, von dem man viel erhofft, und wenn es keine anderen gibt, die mehr
als er eingestellt sind, gegeniiber denen man Eifer anwenden miiB3te.“

Kurzum, wer nicht fihig oder willens ist, sich um diese Art des Indif-
ferent-werdens zu bemiihen, kann zu solchen Exerzitien nicht zugelas-
sen werden, weil er dann in dieser ignatianischen Art nicht zu wihlen
vermag. Er muB3 entweder warten, bis sich seine Grundeinstellung dn-
dert, oder er ist auf eine andere, weniger vollkommene Form des Wih-
lens zu verweisen.

— Zur Entwicklung des Begriffs der ,, Indifferenz*
in der Geschichte der Spiritualitdt

Welche Folge hatte die Textabweichung der V-Ubersetzung fiir das Ver-
stindnis der urspriinglichen Absicht des Ignatius, die er in der Wortfor-
18 MHSJ, Bd. 76, Directoria, D 4; Knauer, aaO. (Anm. 1), Nr. 394, 417.

1 MHSJ, Bd. 76, Directoria, D 3; Knauer, aaO. (Anm. 1), Nr. 398.
20 MHSJ, Bd. 76, Directoria, D 4; Knauer, aaO. (Anm. 1), Nr. 418.



. Prinzip und Fundament* 187

mel ,,sich indifferent machen/finden* ausdriickt? Mit André Rayez kon-
nen wir sagen: ,,Das Vokabular der ignatianischen Indifferenz, wie es
von den spirituellen Autoren verwendet wird, gleitet unmerklich hin zu
einer Apatheia-Indifferenz oder zur Indifferenz der Ubereinstimmung
(conformité) und der reinen Liebe. Vermischt mit verschiedenem profa-
nem Sinn, den die Woérterbiicher aufzeigen, ist die Vieldeutigkeit un-
iiberwindbar ... Nach den ersten Kommentaren, die den Bereich der An-
wendung der Indifferenz auf (konkrete) Ereignisse des dulleren Lebens
und auf den Zustand des Lebens eingrenzten, verallgemeinerten die spi-
rituellen Autoren, wie Franz von Sales und Fénélon, die Indifferenz und
verinnerlichten sie immer mehr. Dies in der Weise, daB} sie zu einem in-
neren und passiven Zustand der Zustimmung zur Fihrung Gottes
wurde.“?!

Folgen und Folgerungen

Wie sihen nun Exerzitien aus, die rein unter der Leitformel
des V-Textes gegeben wiirden?

— Unter dieser Voraussetzung wiren nur Ubungen der Ersten Woche
moglich, Ubungen also, die zur Abkehr von Siinde und zum ,Leben
nach den Geboten“ fiihren, denn das Angezogen-werden von dem
,mehr*, das aus dem Ruf Christi ertént, fiele weg. Daraus ergidbe sich
eine starke Betonung der Tugendlehre; Meditationen iiber das Leben
Jesu wiirden Jesus als ,,Vorbild aller Tugenden* darstellen und eher zur
, Nachahmung®, weniger zur ,,Nachfolge“ Christi anregen.

— Alle spezifisch ignatianischen Ubungen der Zweiten Woche, wie die
vom ,,Ruf“, von den ,,Zwei Bannern“, von den ,,Drei Menschenarten®,
von den ,,Drei Demutsweisen®, verloren ihren Sinn; denn diese sind
vom ,,magis“ des ,,groBeren Lobes und Dienstes“ her bestimmt (nach A
und P). Wiirden diese Ubungen dennoch gegeben, kdnnten sie nicht zu
einer groBeren inneren Freiheit des Menschen fiihren, sondern einen
Zwangsmechanismus ohnegleichen in Gang setzen. Denn nach der Kon-
zeption des Ignatius (in A und P) sind die Grundiibungen der Zweiten
Woche Hilfen, Mittel fiir den Weg des Ubenden vom Zustand des
Nicht-indifferent-Seins zum (voriibergehenden!) Zustand des Sich-indif-
ferent-Findens, damit der Ubende sich dann, in diesem Zustand der in-
neren Freiheit, das ,von oben“ eingeben lasse, was mehr Lob und
Dienst Gottes fiir ihn ist.

2t A, Rayez, Art. Indifférence, in: DictSpir VII, Paris 1971, 1696-1708.



Leo Zodrow 188

Nach der Weisung des V-Textes dagegen gibe es iiber die ,,Indiffe-
renz* (als Dauer-Zustand!) hinaus nichts mehr zu ersehnen und zu wih-
len; diese wird ja dem Ubenden als einzige Wahlméglichkeit, mit dem
Charakter einer moralischen Verpflichtung (,,debemus/wir miissen®),
vorgesetzt, also als einziger Weg, Gott zu gefallen. Die Ubungen der
Zweiten Woche hitten dann nur den Zweck, zu solcher aszetischer Lei-
stung - je mehr, desto vollkommener! — anzueifern.

- Wer das ,Indifferenzgebot des V-Textes ernst nihme, wiirde so
zwangsldufig in ein mehr oder weniger extremes aszetisches Leistungs-
streben hineingetrieben werden; stindige Selbstvorwiirfe, es nicht zu
»schaffen”, immer wieder zu ,versagen“, wiren die Folge: ein ,,freudlo-
ses Christentum*“. Der Nachdruck ldge auf der Anspannung des Willens
zu immer mehr Leistung im Tugendstreben, und zwar paradoxerweise
im Streben nach ,, Indifferenz*.

- Dementsprechend verloren die sogenannten ,,Regeln zur Unterschei-
dung der Geister* an Bedeutung. Diese sind ja nach Absicht des
Ignatius Hinweise, um ,.einigermaBen die inneren Regungen (des Tro-
stes und der Trostlosigkeit) zu erspiiren und zu erkennen, die in der
Seele verursacht werden®. Ignatius lenkt also die Aufmerksamkeit ge-
rade nicht auf den Leistungswillen, sondern auf die spontanen Emotio-
nen, die unabhingig von unserem Willen, oft sogar gegen ihn, iiberra-
schend in unserem Innern aufbrechen. Interessant ist ein Kommentar
des Johannes Roothaan zu diesen Hinweisen: ,,Bemerkenswert ist, daf3
diese Regeln nicht bloB zur Erkenntnis oder Unterscheidung der Seelen-
bewegungen dienen, sondern auch zum Fiihlen oder Gewahren dersel-
ben. Denn wie viele gibt es, welche die Bewegungen ihrer Seele nicht
einmal fihlen, d.h. sie gewahren, beachten! Diese Regeln nun tragen
aubBerordentlich viel dazu bei, daB wir auf jene Vorginge in unserem In-
nern aufmerksam werden.“?? Das war 1835. Im Jahr 1966 meint Albert
Gorres in seiner Abhandlung ,,Pathologie des katholischen Christen-
tums*: ,,Heute noch sind Menschen aus katholischem Milieu ungemein
starr und 4ngstlich, wenn sie im Rahmen einer psychotherapeutischen
Behandlung aufgefordert werden, sich einer unbefangenen Selbstwahr-
nehmung zu tberlassen und sich auch feinere Regungen, etwa der
Feindseligkeit, des Neides, des Unbehagens gegeniiber dem Sakrosank-
ten, ohne Verleugnung einzugestehen. Bei Theologen oder Ordensleuten
erreicht diese Unfédhigkeit und Unwilligkeit zu unvoreingenommener
Selbstwahrnehmung oft erstaunliche Grade. Sie wollen und diirfen nicht

2], Roothaan, Die Geistlichen Ubungen des hi. Ignatius nach der spanischen Urschrift,
Regensburg 1855, 304f, Bem. 1.



., Prinzip und Fundament" 189

wissen, was wirklich in ihnen vorgeht. Nun ist die offene, lockere Selbst-
wahrnehmung, nicht als bewuBBte Reflexion und Selbsterkenntnis, son-
dern zunichst als Bereitschaft, die innere Welt zu Worte kommen zu las-
sen, eine Grundlage auch des Gefiihlskontaktes mit den Mitmenschen
und des Verstdndnisses fiir sie. Jede Selbstentfremdung, jede Kontaktab-
wehr nach innen stéren auch den mitmenschlichen Kontakt. Aus diesem
Grunde gehen Predigt und Seelsorge oft so ahnungslos an den Bediirf-
nissen und Problemen des Horers vorbei. Der Geistliche ist gesprichs-
unfihig, weil er sich schon der psychologischen Erfahrung im Umgang
mit sich selbst verschlieBt, weil er seine eigenen tiefsten Sorgen und Pro-
bleme nicht zu Wort kommen 14t.«23

— SchlieBlich wire auch ein Wahlvorgang im Sinne des Ignatius nicht
moglich, weil auBler der Zielgebung fiir die Wahl (das ,,magis*“ des Lo-
bes und Dienstes) auch die ignatianische Weise des Indifferent-werdens
in V nicht vorgesehen ist. Der Wahlakt hingt jedoch von beidem ab?4.

Tatséchlich hat sich die Methode, die GU zu geben, schon bald nach
Ignatius in dieser Richtung entwickelt.

Personliche Fiihrung einzelner mittels GU, die zur Erlangung des In-
different-seins notwendig sind, wurde, wie es scheint, bereits nach dem
Tode des hl. Ignatius allmdhlich aufgegeben. Ignatius Iparraguirre,
einer der besten Kenner auf diesem Gebiet, sagt dazu: ,,Im Anfang der
Gesellschaft wurden die Ubungen den einzelnen getrennt gegeben. Aber
schon zur Zeit des Ignatius begannen allmahlich einige Direktoren, den
Nonnen in ihren Kléstern zusammen die Ubungen vorzulegen. So
wurde nicht selten, wenigstens ab 1558, auch den Jesuitenscholastikern,
die bei Gelegenheit eines Triduums zur Geliibdeerneuerung zusammen-
gekommen waren, der Stoff der Exerzitien vorgelegt. Danach ging die-
ser Brauch auf das Collegium Germanicum und andere Klerikersemi-
nare und selbst auf Priester iiber, und schlie8lich war dies schon im 17.
Jahrhundert allgemeiner Brauch“?, d.h. die Exerzitien wurden groBen
Gruppen ,,gepredigt“?¢, bis hin zu groflen Massen in der Volksmission,
aus der - das soll nicht bestritten werden — auch viel Segen entstand.
Aber wihrend Ignatius den einzelnen, der befihigt war, dazu fithren
wollte, selbstverantwortlich in personaler Freiheit den konkreten ,, Wil-
len Gottes jetzt“ zu erspiiren und dann mit aller Macht zu tun, muBte
geistliche Fiithrung unter den oben genannten Voraussetzungen weitge-

2 In: Handbuch der Pastoraltheologie 11/1, Freiburg 1966, 303 f.

24 Vgl. EB 169, 176, 179.

3> MHSJ, Bd. 76, Directoria, 373, Anm. 22.

2 So der franzosische Terminus, der bis vor kurzem maBgebend war: ,précher les
exercices®.



Leo Zodrow 190

hend darin bestehen, ,,Gesetze“ und ,,Verordnungen* einzuschirfen, zu
kontrollieren und dazu zu ermahnen, da3 diese eingehalten wurden. —
Biicher iiber Exerzitien, wie sie im 17. Jahrhundert allenthalben verfafit
wurden, beschrinken sich meist darauf, eine ,,Aszetik auf der Grundlage
des EB“ darzustellen oder zur Betrachtung des Lebens Jesu anzuregen.
Es sind fast alles Schriften im Sinne der Ersten Woche der Exerzitien
und des ersten Hauptteils des ,,Prinzip und/oder Fundament®.

Nicht ohne Auswirkung konnte diese verkiirzte Grundausrichtung
geistlichen Lebens (nach V) auf das Verstindnis und die Gestaltung je-
ner wesentlichen Lebensbereiche bleiben, die durch die evangelischen
Rite umschrieben sind: Armut, Ehelosigkeit, Gehorsam um des Him-
melreiches willen. Das Verhiltnis von Gehorsam und Autoritit sei, als
Beispiel, hier besonders hervorgehoben. Das Zusammenspiel beider, der
Autoritdt und des Gehorsams, kann entweder als ein dynamischer dialo-
gischer Prozel3 angesehen und praktiziert werden oder als mehr oder we-
niger rigide EinbahnstraBle eines reinen Befehl-Gehorsam-Vorgangs.
Fiir einen dialogischen Gehorsam, wie ihn Ignatius seinem Orden ur-
spriinglich eingegeben hat, ist die stindige Aufmerksamkeit auf die
beidseitigen inneren geistlichen ,,Regungen‘ notwendige Voraussetzung,
in der Bereitschaft, sich jederzeit im Hinblick auf den groBeren gottli-
chen Dienst ,,indifferent” zu machen. Dazu soll im Jesuitenorden die in
seinen Konstitutionen verankerte ,,Gewissensrechenschaft* dienen, die
den Oberen verpflichtet, auf die ,,geistlichen Regungen“ des ihm Unter-
gebenen zu achten und sie in seinen Entscheidungen zu beriicksichtigen.
Ein Autorititstrager nun, der nicht darin getibt ist, geistliche Regungen
in sich selber zu erspiiren, vermag diese auch nicht in anderen wahrzu-
nehmen. Er wird gar nicht damit rechnen, da3 Gottes Geist auch in an-
deren sich zu regen vermag, und wird es nicht fiir nétig erachten, auf
solche Regungen hinzuhdren. Er wird den scheinbar einfacheren Weg
gehen, ,,Gesetze“ und ,,Verordnungen® zu erlassen, und deren Ausfiih-
rung ohne Widerrede verlangen — mit der Gefahr, dall der Geist ausge-
16scht wird?".

Aufs Ganze gesehen zeigte diese kritische Untersuchung wohl, daB3
Texte, die Erfahrungen des inneren geistlichen Lebens ausdriicken und
Weisungen fiir dessen Vollzug sein wollen, ein ungemein empfindsames
Gebilde sind. Scheinbar kleine Verdnderungen konnen Generationen
auf verhdngnisvolle Irrwege fithren. Nahezu unverstidndlich bleibt, wie
Ignatius der V-Ubersetzung hat zustimmen kénnen. Denn sie hat sein
Anliegen nicht getreu erfalit, sondern hat es eher in Verwirrung ge-

27 Vgl. A. Gorres, aaO. (Anm. 23), 303f.



Hilfen zur Beziehungskldrung 191

bracht. Aber hat nicht Ignatius selber die Erfahrung gemacht, dal wir
im geistlichen Leben in die Irre gehen, doch aus unseren Fehlern auch
lernen kdnnen, dafl wir also unseren Gedanken, von denen wir irregelei-
tet wurden, nachspiiren, auf deren Anfang, Mitte und Ende schauen und
priifen, wie der ,,Feind der menschlichen Natur® sich eingeschlichen
habe, um ,,sich mit dieser erkannten und eingesehenen Erfahrung kiinf-
tighin vor dessen gewohnten Tduschungen hiiten zu kénnen*“28?

28 Vgl. EB 332-334; Ignatius von Loyola, Der Bericht des Pilgers, hrsg. von B. Schneider,
Freiburg 1956, Nr. 25.

Hilfen zur Beziehungsklarung

Die Unterscheidungsregeln des Ignatius von Loyola

Matthias Hartmann, Trier

»Regeln, um einigermaflen die verschiedenen Regungen zu verspiiren
und zu erkennen, die in der Seele verursacht werden, die guten, um sie
anzunehmen, und die bosen, um sie abzuweisen“ (EB 313)!. Diese Uber-
schrift des Ignatius zu den Regeln zur Unterscheidung der Geister klingt
sachlich. Psychologische, esoterische oder transzendentale Handrei-
chungen versprechen heutzutage dhnliches, aber meist mit viel romanti-
scheren Worten. Sie bieten Wege an, wie sich im normalen Alltag Selbst-
sicherheit und Sensibilitét erreichen lassen. Jedoch genau dies ist bei
Ignatius nicht gemeint. Ihm geht es um Wegmarken fiir die religise
Sehnsucht, wieder ganz zu werden und einen Ort im Ganzen fiir sich zu
entdecken. Das geschieht nicht im rationalen Entwurf, nicht im Riickzug
auf eigene Belange und Sorgen oder auf die Ebene das All-eins-Gefiihls,
sondern im Umgang mit den existentiellen Beziehungserfahrungen von
Macht bzw. Niederlage, Lust bzw. Enttduschung, Leben oder Tod.

Regungen verspiiren

Wie die ignatianische Uberschrift nahelegt, ist das erste Anliegen, diese
Regungen iiberhaupt zu verspiiren. Das ist deswegen so schwierig, weil
sie auf jeden Fall die bisherige existentielle, oft unbewuBte Grundoption

! Ich zitiere den Text des Exerzitienbuches nach der Ubersetzung von Peter Knauer: Igna-
tius von Loyola, Geistliche Ubungen und erliuternde Texte, Graz 1978 (= EB).





