
Hilfen zur Beziehungsklärung 191 

bracht. Aber hat nicht Ignatius selber die Erfahrung gemacht, daß wir 
im geistlichen Leben in die Irre gehen, doch aus unseren Fehlern auch 
lernen können, daß wir also unseren Gedanken, von denen wir irregelei- 
tet wurden, nachspüren, auf deren Anfang, Mitte und Ende schauen und 
prüfen, wie der •Feind der menschlichen Natur" sich eingeschlichen 
habe, um •sich mit dieser erkannten und eingesehenen Erfahrung künf- 
tighin vor dessen gewohnten Täuschungen hüten zu können"28? 

28 Vgl, EB 332-334; Ignatius von Loyola, Der Bericht des Pilgers, hrsg. von B. Schneider, 
Freiburg 1956, Nr. 25. 

Hilfen zur Beziehungsklärung 
Die Unterscheidungsregeln des Ignatius von Loyola 

Matthias Hartmann, Trier 

•Regeln, um einigermaßen die verschiedenen Regungen zu verspüren 
und zu erkennen, die in der Seele verursacht werden, die guten, um sie 
anzunehmen, und die bösen, um sie abzuweisen" (EB 313)1. Diese Über- 
schrift des Ignatius zu den Regeln zur Unterscheidung der Geister klingt 
sachlich. Psychologische, esoterische oder transzendentale Handrei- 
chungen versprechen heutzutage ähnliches, aber meist mit viel romanti- 
scheren Worten. Sie bieten Wege an, wie sich im normalen Alltag Selbst- 
sicherheit und Sensibilität erreichen lassen. Jedoch genau dies ist bei 
Ignatius nicht gemeint. Ihm geht es um Wegmarken für die religiöse 
Sehnsucht, wieder ganz zu werden und einen Ort im Ganzen für sich zu 
entdecken. Das geschieht nicht im rationalen Entwurf, nicht im Rückzug 
auf eigene Belange und Sorgen oder auf die Ebene das AlI-eins-Gefühls, 
sondern im Umgang mit den existentiellen Beziehungserfahrungen von 
Macht bzw. Niederlage, Lust bzw. Enttäuschung, Leben oder Tod. 

Regungen verspüren 

Wie die ignatianische Überschrift nahelegt, ist das erste Anliegen, diese 
Regungen überhaupt zu verspüren. Das ist deswegen so schwierig, weil 
sie auf jeden Fall die bisherige existentielle, oft unbewußte Grundoption 

1 Ich zitiere den Text des Exerzitienbuches nach der Übersetzung von Peter Knauer: Igna- 
tius von Loyola, Geistliche Übungen und erläuternde Texte, Graz 1978 (= EB). 



Matthias Hartmann 192 

des persönlichen Lebens ans Licht holen und oftmals in Frage stellen. 
Es hat doch jeder ein Modell, mittels dessen er seine Erfahrungen sor- 
tiert. Ohne ein solches Modell wäre man angesichts der zu verarbeiten- 
den Reizüberflutung nicht lebensfähig. In unserer Lebenswelt stellt sich 
noch vorher die Frage, ob wir überhaupt bereit sind, solche Regungen in 
der Tiefe zuzulassen. Wir leben in einem Klima, das geneigt ist, nur die 
bessere Hälfte des Lebens, seine Licht- und Erfolgsseiten anzunehmen. 
Tod, Schuld, Niederlagen werden tabuisiert2. Es ist also vorgängig zu 
dem •Verspüren von Regungen, die in der Seele verursacht werden", 
eine Entscheidung gefordert, sich ihnen dort, wo sie den Menschen im 
•Bei-sich-Sein" treffen, vorbehaltlos zu öffnen3. Vorstellungen sinnli- 
cher Vergnügen bzw. Annehmlichkeiten müssen zusammen mit den Ge- 
wissensbissen zugelassen werden (EB 314); beides ist zuerst einmal zu 
erleben, statt den eingeschliffenen Abwehrmechanismus zu betätigen. Im 
geschützten Rahmen von Exerzitientagen (EB 20) und im Vertrauen auf 
den Exerzitienbegleiter (EB 17) soll es möglich werden, sich dem ur- 
sprünglichen Erspüren seiner selbst bei allem Widersprüchlichen und 
deshalb Deutungsbedürftigen zunächst einmal zu öffnen. Konkret heißt 
das, auf den eigenen Körper zu hören und neu auf Wohlfühlen/Un- 
wohlsein, Wärme/Kälte, Härte/Weichheit, Licht/Dunkel aufmerksam 
zu werden. Im Körperlichen und über es geschieht die erste Begegnung 
des Menschen mit seiner Umwelt, mit Personen. Selbst bei geistigen Pro- 
blemen oder geistlichen (Betrachtungs-)Inhalten schwingen die Sinne 
mit4. Für Ignatius ist das die subjetive Seite der Übungen, nämlich sel- 
ber die eigene Beteiligung zu spüren (EB 2). 

Im Zulassen der Regungen meldet sich nun erneut die Sehnsucht 
nach Ordnung, jetzt aber nicht als Verdrängungsmechanismus, sondern 
als Verlangen, ganz zu werden. Dorothee Solle hat als junge Studentin 

2 Diese Beschreibung der alltäglichen Lebenswelt in der BRD und ihrer Mechanismen 
schließt sich an die Analyse an, wie sie im Synodenbeschluß Unsere Hoffnung (Kap.: •Ver- 
gebung der Sünden") vorgelegt wird (in: Gemeinsame Synode der Bistümer in der Bundes- 
republik Deutschland, Offizielle Gesamtausgabe I, Freiburg 1976, 93 f). 
3 Für •Empfinden" kann man in diesem Zusammenhang auch •Gewissen" sagen, wenn 
man den ersten, besonders in der mittelalterlichen Mystik betonten Sinn meint, nämlich 
Gewissen als das •Bei-sich-Sein" des Menschen; vgl. Georg Teichtweier, Gewissen, in: 
Praktisches Wörterbuch der Pastoral-Psychologie, Wien/Göttingen 1975, 415-418. 
4 Fridolin Marxer stellt in seiner Untersuchung Die inneren geistlichen Sinne. Ein Beitrag 
zur Deutung ignatianischer Mystik, Freiburg 1963, heraus, daß Ignatius eine •geistliche 
Sinnlichkeit" (115) kennt. Sie bezieht sich auf alle fünf Sinne (116) und beinhaltet •ein 
Empfinden und ein Gewahren, ein Bewußt- und Innewerden, ein Fühlen und Erfühlen in 
der äußeren sinnlich-leiblichen Zone und im inneren Blick der Seele" (137). Nach Ignatius 
steht dieses •Spüren" (sentir) ganz am Anfang der geistlichen Übungen: •Nicht das viele 
Wissen sättigt und befriedigt die Seele, sondern das Innerlich-die-Dinge-Verspüren-und- 
Schmecken", was der Übende selbständig suchen und finden soll (EB 2). 



Hilfen zur Beziehungsklärung 193 

einmal versucht, diesen Aufbruch der Sehnsucht in Worte zu fassen, wo- 
bei die traurige Alternative des Lebens, das nur um sich selber kreist 
und das deswegen vor vielem die Augen verschließen muß, besonders 
kraß gezeichnet wird. 

Ganz-sein - nicht zerstückelt 
Heil-sein - nicht zerstört 
Heil-werden - nicht kaputtmachen 
Hungern nach Gerechtigkeit - nicht satt sein in der 

Ungerechtigkeit 
Authentisch leben - nicht bewußtlos, apathisch 
In den Himmel kommen - nicht in der Hölle bleiben5 

Die grundlegende Umorientierung, um ganz zu werden - und das ist 
nicht nur christlicher Glaube, den manche Kreise der Ideologie verdäch- 
tigen, sondern Erfahrung und Weisheit vieler Großer -, ist die von der 
Ich-Fixierung zur Du-Beziehung; denn erst dort bekommen alle Regun- 
gen Platz, auch die eher negativen. Erst in der Du-Beziehung (zu Gott 
und dem Nächsten) lohnt es sich, auch Unannehmlichkeiten auf sich zu 
nehmen, Bedürfnisbefriedigung aufzuschieben, Anhänglichkeiten zu lö- 
sen, Schmerz auszuhalten usw., wenn und weil ja die Beziehung davon 
abhängt. Durch das •Zulassen" und •Verspüren" wird der Schritt vom 
•Haben" aller möglichen Erfahrungszustände zum •Sein" als Person, 
die in vielen Regungen lebt, möglich. Und dies führt in die Begegnung 
mit Gott - vermittelt durch die Kirche in der Person des Exerzitienbe- 
gleiters. Gott ist der •Eine" und führt zur Einheit in allem, was ge- 
schieht. Ihm ist nichts Menschliches fremd; der Mensch muß nicht mehr 
einem Unschuldswahn von •Ideal"-Bild nachlaufen. Auch Leib und 
Schwäche finden in der Begegnung mit ihm ihren Ort; denn alle Ge- 
schichten Gottes mit den Menschen reden davon, daß es möglich ist, un- 
geteilt und einmalig in seinem eigenen Menschsein vor Gott dasein zu 
können. Er nimmt den Menschen als Gegenüber an. Jetzt werden Trau- 
rigkeit, Menschenfurcht, Verzagtheit als Abschiedsschmerz vom alten, in 
sich selbst gefangenen Ich deutlich, während Erfahrungen von Ruhe, 
Tröstungen, Kraft, Tränen als Erleichterungen und Entfernen von Hin- 
dernissen auf dem Weg zur Begegnung gedeutet werden dürfen (EB 
315). 

Mit diesem Schritt, sich selbst in die Du-Beziehung zu Gott und dem 
Nächsten einzubringen, werden die Regungen von der Ebene des bloß 

5 Dorothee Solle, Die Hinreise. Zur religiösen Erfahrung - Texte und Überlegungen, Stutt- 
gart 1975, 26. 



Matthias Hartmann 194 

Faktischen auf die Ebene des •Personalen" gehoben. Sie bekommen 
personale Bedeutung, schwingen zwischen Glauben, Hoffen und Lie- 
ben. Mit dieser personalen Einbergung könnte man sich zu Recht zufrie- 
den geben. Alles, •Gesundheit wie Krankheit, Reichtum wie Armut, 
Ehre wie Ehrlosigkeit, langes Leben wie kurzes" (EB 23, Anfang und 
Grund), kann Sinn bekommen. 

Regungen als Mitteilung erkennen 

In dieser umfassenden Geborgenheit wird der Mensch als einzelner und 
einzigartiger erkennbar: Das ist der nächste Schritt der Regeln zur Un- 
terscheidung. Mit dem Schritt des Zulassens der Regungen und dem von 
der Ich-Fixierung zur Du-Beziehung will Ignatius das Gespür für die ei- 
gene Individualität vor Gott und den Menschen wecken. Erkenntnis- 
theoretisch ist es das Problem von •Gestalt und Horizont" (d. h. welche 
•einmalige" Gestalt erwächst im Horizont •allgemeiner" Einsichten und 
Gefühle), theologisch das des Individualwillens Gottes (was will Gott 
von mir ganz persönlich?); Ignatius begreift es als ein Problem der Be- 
ziehung zwischen Personen, wobei die inneren Regungen wie Worte ver- 
standen werden, die etwas über das Verhältnis zwischen Gott und dem 
einzelnen mitteilen. Nach Roland Barthes liegt die schöpferische Lei- 
stung bei Ignatius darin, daß er die Grundvoraussetzung aller Beziehung 
bzw. Mitteilung, nämlich das •Ja" und das •Nein" im Blick auf seine 
Regungen, sprachlich und methodisch greifbar gemacht hat6. 

Es ist die Unterscheidung zwischen •Trost" und •Trostlosigkeit" (EB 
316 und 317). Trost meint die Erfahrung von Nähe und Geborgenheit im 
Ganzen und vor Gott, Trostlosigkeit das Gegenteil, nämlich Erfahrung 
von Einsamkeit und Getrenntsein vom Ganzen und von Gott. Die klare 
Alternative ermöglicht dem Übenden, im Lauf der Zeit die persönliche 
Form der Beziehung zu Gott, d. h. die Antwort auf Jesus als das Wort 
Gottes herauszuspüren, also seine konkrete Form der Nachfolge zu fin- 
den7. Ausgangspunkt und Grundlage bei allem ist der Trost, der wohl 

6 Roland Barthes, de Sade, Fourier, Loyola, Frankfurt 1975, 64. Die rein formale, sich der 
Sache verschließende Übersetzung verstellt den wichtigen französischen Text oftmals bis 
zur Unkenntlichkeit. 
7 M. Schneider deutet die Exerzitien als exemplarische Einübung in die Nachfolge. Da- 
durch vermeidet er die unfruchtbare Alternative, ob Exerzitien •rein" als Lebens- und 
Standeswahl geschehen oder •nur" als Anleitung zur Vertiefung des geistlichen Lebens zu 
verstehen seien. Unter dem Blickwinkel •Einübung in die Nachfolge" wird verständlich, 
warum die gleichen Übungen zu unterschiedlichen Zielen, je nach der Situation des Üben- 
den, dienen können (vgl. u.a. EB 18 und 189). Alles aber steht unter der Ermöglichung 
größerer Nachfolge als Ordnung der Lebensführung aus dem Willen Gottes (EB 1). Mi- 
chael Schneider, Unterscheidung der Geister. Die ignatianischen Exerzitien in der Deutung 
von E. Przywara, K. Rahner und G. Fessard, Innsbruck 1983, 22 ff. 



Hilfen zur Bezieh ungsklärung 19 5 

unterschiedliche Intensitätsgrade haben kann, immer aber Anzeichen 
für die Stimmigkeit zwischen dem Gott Jesu und dem Menschen ist. Auf 
dieses •Ja", diese annehmende Stille hin sind die Indifferenzbemühun- 
gen ausgerichtet (EB 318-321), bei denen es darum geht, daß auch die 
Trostlosigkeit sich nicht als unverständlicher Zustand der Verlassenheit 
verselbständigt, sondern als zu lesendes Zeichen innerhalb des Verhält- 
nisses zwischen Gott und dem Menschen verstehbar bleibt. 

Um diese Unterscheidungsfähigkeit beim Übenden zu wecken, 
schlage ich bei Exerzitien vor, sich jeweils für einen oder mehrere Tage 
mit einer biblischen Figur zu beschäftigen8. Jeder Tag mit all seinen Me- 
ditationen, Reflexionen, Gottesdiensten usw. steht unter einer Gestalt: 
Abraham, Mose, Elia, Maria, Petrus,... So bleiben Ganzheitlichkeit und 
Personalität gewahrt. Man wird aufmerksam auf die existentiell einfa- 
chen, weil umfassenden Regungen in der Seele. So kann der Übende 
merken, wie Abraham sein Vertrauen weckt, welches körperlich-seelisch 
weit-macht, oder daß Abraham eine Ängstlichkeit wachruft, die der 
Übende vor solcher Zumutung sich gleichsam zusammenkauern läßt 
(Angst-eng). Bei Mose könnte er merken, wie liebevolle Wärme zum 
Nächsten sich ausbreitet oder aber deren Gegenteil, nämlich verärgerter 
Rückzug in die Selbstgenügsamkeit, weil die Nähe des anderen ihn bela- 
stet. Genauso könnte die Gottesmutter Maria Helligkeit verbreiten oder 
aber Dunkelheit, wenn das eigene Unvermögen schmerzlich in den Vor- 
dergrund tritt. Diese möglichen Reaktionen sind, da es ja um den einzel- 
nen geht, individuell verschieden und deswegen nicht einfachhin vorher- 
sagbar und auch nicht einspurig ausdeutbar. Wohl läßt sich von vorn- 
herein annehmen - und das ist die entscheidende Einsicht des Ignatius 
mitsamt seinen Regeln zur Unterscheidung -, daß es zu gegensätzlichen 
Regungen kommen wird (EB 6), eben weil es um einmalige Personen 
und nur um sie geht. Da gibt es nur die Möglichkeit von Gemeinsamkeit 
oder Rückzug ins Ich. Welt und Nächster bleiben dabei ausgespart, wer- 
den aber zum Gleichnis, indem sie mitschwingen oder aber störend 
wirken. 

8 Die Begründung dieses Vorschlags in den Exerzitien findet sich bei den •Drei Weisen zu 
beten" (EB 238-260). Die formale Ganzheitlichkeit (alle Zehn Gebote, alle sieben Todsün- 
den, die drei Seelenfähigkeiten, die fünf leiblichen Sinne - EB 238 -, bzw. die Bedeutung 
der einzelnen Wörter eines formulierten Gebetes wie des Vaterunsers zu betrachten - EB 
249 -, bzw. bei jedem Atemzug zu beten - EB 258) mündet in die Ganzheitlichkeit einer 
Begegnung zwischen Personen. So soll das abschließende Gebet sich an Christus oder an 
Maria richten, die man nachahmen will (EB 248), oder an die Person sich wenden, an die 
das Gebet gerichtet war (EB 257). 



Matthias Hartmann \ 96 

Regungen konkretisieren 

Jede menschliche Beziehung findet schon in der Zeit, da man sich ver- 
stehen lernt, zu Bildern und Zeichen, in denen das gemeinsame Ver- 
ständnis anschaulich wird. Im Verhältnis zum Gott Jesu geschieht das 
genauso. Nicht umsonst kommen Jugendliche von intensiven religiösen 
Tagen mit einem Song, einer neuen Gebetshaltung, einem Bild, Abzei- 
chen oder ähnlichem zurück. Das mag als Totem oder Talisman belä- 
chelt werden, hat aber die suggestiv wirksame Kraft des Greifbaren, 
d. h. in der Form einer •Gestalt" wird das ganze Kommunikationsge- 
füge verläßlich zusammengefaßt und - da es sich ja •nur" um ein Zei- 
chen handelt - gleichzeitig geöffnet zu weiteren Entwürfen •szenisch" 
entfalteter Lebenspraxis. 

•Für alle präsentativen Symbole ... aber gilt: Sie ,wirken' als Ganzhei- 
ten, weil sie aus ganzen Situationen, aus Szenen hervorgehen und Ent- 
würfe für szenisch entfaltete Lebenspraxis sind ... Symbol einer Lebens- 
form, unmittelbar bezogen auf eine ,innere Gestalt' (im Schöpfer wie im 
Rezipienten), also auf ein konkretes Erlebnisgefüge, d. h. auf ein ,Stück' 
der Lebenswelt, das in sich - pars pro toto (als Teil, in dem das Ganze 
angezeigt ist) - das In-der-Welt-Sein der Betroffenen spiegelt."9 

Ignatius kennt solche Verleiblichungen für jede Phase der vierwöchi- 
gen geistlichen Übungen und rät dazu, sie bewußt einzusetzen. So legt er 
z. B. in den Zusätzen für die •erste" Woche Wert auf bildhafte Orientie- 
rung im Verhalten zu Gott (sich wie ein beschämter Ritter vor dem Kö- 
nigshof vorzukommen) oder auf das Herausfinden der jeweils entspre- 
chenden Körperhaltung oder auf das Herausspüren der zuträglichen 
Büß- bzw. Fastenübungen (EB 73ff). 

Die Kraft solcher symbolischer Gestaltwerdung zwischen Personen 
liegt darin, daß sie Sicherheit verheißt, daß sie das Verhältnis zwischen 
dem anderen und sich selbst zur Verfügung stellt, ohne immer wieder in 
die Dramatik der unmittelbaren Begegnung einsteigen zu müssen. Sie ist 
auch das Ziel aller Bemühungen, •unmittelbar den Schöpfer mit dem 
Geschöpf wirken zu lassen und das Geschöpf mit seinem Schöpfer und 
Herrn" (EB 15). So sind für Ignatius die Hauptgründe, warum sich je- 
mand trostlos findet, Fehleinschätzungen (EB 322) von äußeren Zeichen 
und Übungen - z.B. die Geringschätzung von Übungen und Zeichen 
überhaupt, womit der Übende von sich aus in die Einsamkeit gerät. Ein 
anderer Grund ist die Fixierung auf die Spürbarkeit eines guten, ver- 
trauenden Verhältnisses zu Gott, womit Gott auf eine sublime Weise 

9 Alfred Lorenzer, Das Konzil der Buchhalter. Die Zerstörung der Sinnlichkeit - eine Reli- 
gionskritik, Frankfurt 1981, 31. 



Hilfen zur Beziehungsklärung 197 

zum Selbstgenuß mißbraucht wird. Ein weiterer Grund ist die Über- 
schätzung der eigenen Fähigkeit, vermittels der Übungen sich •gestei- 
gerte Andacht, intensive Liebe, Tränen oder irgendeine andere geistliche 
Tröstung herbeizubringen oder zu haben" (EB 322); damit gingen das 
Geschöpf und der Schöpfer als Personen in Aszetik unter; das Verhält- 
nis von Glauben, Hoffen und Lieben würde auf bloße Leistungen - mö- 
gen sie noch so tief, so •transzendent" aufgefaßt sein - reduziert. 

Herauszuspüren, wo und warum das eigene Verhalten vor Gott schief- 
liegt, erfordert regelmäßige Zeiten der Prüfung, mehr noch: eine durch- 
gängige Aufmerksamkeit im alltäglichen Leben. So stellt Vladimir Sa- 
tura warnend die Grenzen der Meditation mit lernpsychologischen Er- 
kenntnissen heraus10. Er behauptet, daß regelmäßiges intensives Medi- 
tieren nur dann und auf Dauer in den Alltag zu integrieren sei, wenn der 
Alltag auch sonst von Geistlich-Geistigem durchdrungen ist. Daß dann 
nur noch bestimmte Berufsgruppen meditieren dürften, könnte daraus 
gefolgert werden. Dies aber wäre überzogen; Satura gibt auch selbst zu 
bedenken, daß auch eine moralische Umkehr und lebenspraktische 
Neuorientierung (also eine bleibende •Umkehr"-Haltung, die sich nicht 
so sehr in bewußtseinsmäßigen Augenblicken des Innehaltens und Auf- 
Gott-Schauens konkretisieren muß) Integration leisten kann. Und doch, 
auch Ignatius rät, diesem Anliegen der geistlichen Sensibilität und im 
Konkreten erfahrbar werdenden Integrationskraft während der Exerzi- 
tien besondere Aufmerksamkeit zu schenken. Gegebenenfalls ist der Ex- 
erzitant vom weiteren Vorgehen abzuhalten (EB 9), bis die nötige Erfah- 
rung im Umgang mit •subtileren und höheren Stoffen" gewachsen ist. 
Oder, wenn eine solche Entwicklung in absehbarer Zeit nicht zu erwar- 
ten ist, muß der Übende klare Konkretisierungen finden, z. B. •häufiger 
beichten, als er gewohnt war, damit er sich in dem erhalte, was er ge- 
wonnen hat" (EB 18c). 

Regungen mittels Bilder ergründen 

Wer sich noch weiter im •Leben der Reinigung" (EB 10) üben will, dem 
gibt Ignatius neue Hinweise. Sie gehen tiefer als die Hinweise zum Um- 
gang mit äußeren Zeichen und Übungen. Sie dienen dazu, die unbewuß- 
ten Verhaltensmuster aufzuspüren und sie in die Beziehung zu Gott zu 
integrieren. Zwischenmenschliche Szenen, die wie Testbilder verwendet 

10 Vladimir Satura, Grenzen der Meditation, in: Christ in der Gegenwart 35 (1983) Nr. 35 
vom 28. 2. 83, 285 f. 



Matthias Hartmann 198 

werden können, hat Ignatius herausgefunden, um die eigene Ausrich- 
tung auf Gott auszuleuchten (EB 325-327)11. 

Die erste Szene beschreibt die Taktik, wann und wie eine aufbrau- 
sende, zänkische Frau Eindruck zu machen versucht. Damit wird der 
Übende in die Frage gestellt, wie er mit Autorität umgeht bzw. wie er 
seine eigene Macht einsetzt; ob er z. B. durch kleinliches Bemängeln auf 
Gott und den Nächsten Einfluß zu gewinnen sucht. Die zweite Szene 
stellt den Hausfreund eines Ehepaares vor, wie er im geheimen als fal- 
scher Liebhaber die Ehefrau zu betören und zu gewinnen sucht. Diese 
Geschichte hilft aufzudecken, ob und wie der Übende mit ähnlich ver- 
deckter Absicht selbst im Verhältnis zu Gott nur den eigenen Lustge- 
winn anstrebt. Ignatius rät also, sehr tief in das Unterbewußte bis zu den 
erotischen Wünschen zu gehen und zu spüren, wieweit sie das Handeln 
selbst im Geistlichen prägen. Die dritte Szene rührt ebenfalls an tiefe 
Wurzeln. Ein Feind versucht, eine Burg an ihrer schwächsten Stelle zu 
brechen. Diese Geschichte erfragt die Einstellung zum Leben über- 
haupt, ob sich der Übende eher zerstören läßt, als daß er um seine Ab- 
grenzung und seine Eigenständigkeit kämpft. 

Allein die Tatsache, daß sich der Übende mehr oder weniger zutref- 
fend vorstellungsmäßig in solche Situationen begeben kann, hat schon 
heilende Wirkung. Es lösen sich nämlich neurotische Verspannungen 
auf, weil solche tiefliegenden Verhaltensmuster mit in das Verhältnis zu 
Gott genommen werden und dadurch in ihrer Eigendynamik relativiert 
werden. Neurotisch im eigentlichen Sinn wäre nämlich, nur noch ein 
Muster für sich selbst zu kennen, sei es, überall sexuelle Mächte am 
Werk zu erleben oder sich immer bedroht zu fühlen oder der eigenen 
Zerstörung hilflos ausgeliefert zu sein. Ein Neurotiker öffnet sich nicht 
mehr für die Fülle, die in einer Begegnung liegt, sei es Lust/Enttäu- 
schung, Macht/Niederlage, Selbstbehauptung/Selbstverlust. Diese Bil- 

11 •Der Feind verhält sich wie eine Frau. Er wird durch Kraft schwach - und stark bei 
Nachgiebigkeit. Denn so, wie es der Frau eigen ist, wann sie mit einem Mann streitet, den 
Mut zu verlieren und die Flucht zu ergreifen, wann ihr der Mann die starke Stirn zeigt; 
und umgekehrt, wann der Mann zu fliehen beginnt und den Mut verliert, die Wut, Rach- 
sucht und Wildheit der Frau sehr gesteigert und so ohne Maß ist... Ebenso verhält er sich 
wie ein falscher Liebhaber. Er will verborgen sein und nicht entdeckt werden. Denn so wie 
der falsche Mensch, der zu bösem Ziel redet und der Tochter eines guten Vaters oder der 
Frau eines guten Gatten Anträge macht, will, daß seine Worte und Überredungskünste ge- 
heim bleiben, und ihm das Gegenteil sehr mißfällt, wenn die Tochter ihrem Vater oder die 
Frau ihrem Gatten seine falschen Worte und seine verdorbene Absicht entdeckt, weil er 
leicht folgert, daß er mit dem begonnenen Unternehmen nicht zu Ende kommen kann ... 
Ebenso verhält er sich wie ein Anführer, um zu siegen und zu rauben, was er wünscht. 
Denn wie ein Hauptmann oder Anführer des Feldlagers in Stellung geht und die Kräfte 
oder die Verfassung einer Burg anschaut und sie auf der schwächsten Seite angreift..." 



Hilfen zur Beziehungsklärung 199 

der stehen nicht in Konkurrenz zu Glauben und Vertrauen, sondern sol- 
len es nur klären, so daß wirklich Gott als Gegenüber in seiner Anders- 
artigkeit und freigebigen Unverfügbarkeit und faszinierenden Gegen- 
wart gemeint ist. 

Der Umgang mit diesen Testbildern soll zuerst also das Unbewußte 
aufhellen helfen. Ignatius gibt darüber hinaus Verhaltensregeln an, wie 
eine neue Einstellung des eigenen Lebens zum Heil der Seele zu suchen 
und zu finden ist (EB 1). In der Situation des falschen Liebhabers rät er, 
allen Mut zusammenzunehmen und die lüsterne Heimlichtuerei offen zu 
bekennen; dann wird diese Spaltungstendenz in sich zusammenfallen. 
Findet man sich wieder als zänkisches Weib, soll man sich selber ins An- 
gesicht widerstehen, und aller innerer Aufruhr verpufft als mißtrauische 
Wichtigtuerei. Im Falle der bedrohlichen Belagerung des eigenen Selbst- 
standes hilft nur das Akzeptieren der Realitäten, nämlich Schwächen zu- 
zugeben und an ihrer Stärkung zu arbeiten. Diese Ratschläge haben 
einen gemeinsamen Tenor: zu sich selber stehen; denn •allen neuroti- 
schen Erkrankungen sind gemeinsam: eine ausgesprochene Schwäche 
der Ich-Instanz, die sich gegenüber Es, Über-Ich und Außenwelt nicht 
durchsetzen kann, und ein Wiederholungszwang"12. Es ist zwar leichter 
benannt und beredet als getan, aber trotzdem stimmt die Richtung, und 
jeder Schritt auf diesem Weg tut gut. Es gilt, Schritt für Schritt sich dem 
Geheimnis, das der Mensch ist und das er in der Begegnung mit Gott 
und dem Nächsten entdeckt, zu nähern und seine Tiefe nicht partiellen 
oder phasenweisen Erschütterungen zu opfern. Das Ich ist mehr als 
seine Emotionen, Verhaltensmuster und Fragen. 

Sich Gott übergeben 

Dietrich Bonhoeffer drückt den entscheidenden Schritt der letzten Über- 
gabe an Gott, der eben dann als bergendes Geheimnis erfahren und be- 
jaht wird, folgendermaßen aus: 

Wer bin ich? 
Einsames Fragen treibt mit mir Spott. 
Wer ich auch bin, 
Du kennst mich, 
Dein bin ich, o Gott!'3 

12 Joachim Seharfenberg in: Praktisches Wörterbuch der Pastoral-Anthropologie, Wien/ 
Göttingen 1975, 772. 
13 Dietrich Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung, München 1970, 381 f. Der vollständige 
Wortlaut des Gedichtes ist: 



Matthias Hartmann 200 

Vorher hat er sich mit dem Bild des Gutsherrn, einem Bild für Stärke, 
auseinandergesetzt. In der nächsten Strophe dieses Gedichtes findet er 
sich wie ein Vogel vor, ringend nach Lebensatem, hungernd nach Far- 
ben, nach Blumen.,., dann wieder zitternd vor Zorn über Willkür und 
kleinlichste Kränkung, umgetrieben vom Warten auf große Dinge ..., 
müd' und matt. In immer wieder neuen Bildern variiert er in den folgen- 
den Strophen diese Grundsituationen von Macht, Lust und Freude, Ver- 
sagen und Schwäche, bis alles in diese Zeilen mündet. Er bleibt nicht in 
Selbsterfahrung hängen, sondern läßt alles zusammengefaßt sein in der 
Übergabe an den immer noch größeren Gott. 

Es ist die Übergabe, die nach Ignatius im •Gespräch der Barmherzig- 
keit"14 am Schluß der Übungen während der ersten Woche gesucht wird. 

Wer bin ich? Sie sagen mir oft, 
ich träte aus meiner Zelle 
gelassen und heiter und fest 
wie ein Gutsherr aus seinem Schloß. 

Wer bin ich? Sie sagen mir oft, 
ich spräche mit meinen Bewachern 
frei und freundlich und klar, 
als hätte ich zu gebieten. 

Wer bin ich? Sie sagen mir auch, 
ich trüge die Tage des Unglücks 
gleichmütig, lächelnd und stolz, 
wie einer, der Siegen gewohnt ist. 

Bin ich das wirklich, was andere von mir sagen? 
Oder bin ich nur das, was ich selbst von mir weiß? 
Unruhig, sehnsüchtig, krank, wie ein Vogel im Käfig, 
ringend nach Lebensatem, als würgte mir einer die Kehle, 
hungernd nach Farben, nach Blumen, nach Vogelstimmen, 
dürstend nach guten Worten, nach menschlicher Nähe, 
zitternd vor Zorn über Willkür und kleinlichste Kränkung, 
umgetrieben vom Warten auf große Dinge, 
ohnmächtig bangend um Freunde in endloser Ferne, 
müde und leer zum Beten, zum Denken, zum Schaffen, 
matt und bereit, von allem Abschied zu nehmen? 

Wer bin ich? Der oder jener? 
Bin ich denn heute dieser und morgen ein andrer? 
Bin ich beides zugleich? Vor Menschen ein Heuchler 
und vor mir selbst ein verächtlich wehleidiger Schwächling? 
Oder gleicht, was in mir noch ist, dem geschlagenen Heer, 
das in Unordnung weicht vor schon gewonnenem Sieg? 

Wer bin ich? Einsames Fragen treibt mit mir Spott. 
Wer ich auch bin, Du kennst mich, Dein bin ich, o Gott! 

14 EB 61: •Enden mit einem Gespräch der Barmherzigkeit, indem ich mich ausspreche 
und Gott, unserem Herrn, danke, weil er mir bis jetzt das Leben geschenkt hat. Dabei sich 
künftighin mit seiner Gnade Besserung vornehmen. Vater unser." 




