Hilfen zur Beziehungskldrung 191

bracht. Aber hat nicht Ignatius selber die Erfahrung gemacht, daff wir
im geistlichen Leben in die Irre gehen, doch aus unseren Fehlern auch
lernen konnen, dafl wir also unseren Gedanken, von denen wir irregelei-
tet wurden, nachspiiren, auf deren Anfang, Mitte und Ende schauen und
priifen, wie der ,,Feind der menschlichen Natur® sich eingeschlichen
habe, um ,,sich mit dieser erkannten und eingesehenen Erfahrung kiinf-
tighin vor dessen gewohnten Tduschungen hiiten zu kénnen“2?

8 Vgl. EB 332-334; Ignatius von Loyola, Der Bericht des Pilgers, hrsg. von B. Schneider,
Freiburg 1956, Nr. 25,

Hilfen zur Beziehungsklirung

Die Unterscheidungsregeln des Ignatius von Loyola
Matthias Hartmann, Trier

»Regeln, um einigermaBen die verschiedenen Regungen zu verspiiren
und zu erkennen, die in der Seele verursacht werden, die guten, um sie
anzunehmen, und die bdsen, um sie abzuweisen* (EB 313)!. Diese Uber-
schrift des Ignatius zu den Regeln zur Unterscheidung der Geister klingt
sachlich. Psychologische, esoterische oder transzendentale Handrei-
chungen versprechen heutzutage dhnliches, aber meist mit viel romanti-
scheren Worten. Sie bieten Wege an, wie sich im normalen Alltag Selbst-
sicherheit und Sensibilitit erreichen lassen. Jedoch genau dies ist bei
Ignatius nicht gemeint. Thm geht es um Wegmarken fiir die religidse
Sehnsucht, wieder ganz zu werden und einen Ort im Ganzen fiir sich zu
entdecken. Das geschieht nicht im rationalen Entwurf, nicht im Riickzug
auf eigene Belange und Sorgen oder auf die Ebene das All-eins-Gefiihls,
sondern im Umgang mit den existentiellen Beziehungserfahrungen von
Macht bzw. Niederlage, Lust bzw. Enttiuschung, Leben oder Tod.

Regungen verspiiren

Wie die ignatianische Uberschrift nahelegt, ist das erste Anliegen, diese
Regungen tiberhaupt zu verspiiren. Das ist deswegen so schwierig, weil
sie auf jeden Fall die bisherige existentielle, oft unbewuBte Grundoption

! Ich zitiere den Text des Exerzitienbuches nach der Ubersetzung von Peter Knauer: Igna-
tius von Loyola, Geistliche Ubungen und erliuternde Texte, Graz 1978 (= EB).



Matthias Hartmann 192

des personlichen Lebens ans Licht holen und oftmals in Frage stellen.
Es hat doch jeder ein Modell, mittels dessen er seine Erfahrungen sor-
tiert. Ohne ein solches Modell wire man angesichts der zu verarbeiten-
den Reiziiberflutung nicht lebensfihig. In unserer Lebenswelt stellt sich
noch vorher die Frage, ob wir iiberhaupt bereit sind, solche Regungen in
der Tiefe zuzulassen. Wir leben in einem Klima, das geneigt ist, nur die
bessere Hilfte des Lebens, seine Licht- und Erfolgsseiten anzunehmen.
Tod, Schuld, Niederlagen werden tabuisiert’. Es ist also vorgingig zu
dem ,,Verspiiren von Regungen, die in der Seele verursacht werden®,
eine Entscheidung gefordert, sich ihnen dort, wo sie den Menschen im
»Bei-sich-Sein“ treffen, vorbehaltlos zu &6ffnen?. Vorstellungen sinnli-
cher Vergniigen bzw. Annehmlichkeiten miissen zusammen mit den Ge-
wissensbissen zugelassen werden (EB 314); beides ist zuerst einmal zu
“erleben, statt den eingeschliffenen Abwehrmechanismus zu betiitigen. Im
geschiitzten Rahmen von Exerzitientagen (EB 20) und im Vertrauen auf
den Exerzitienbegleiter (EB 17) soll es moglich werden, sich dem ur-
spriinglichen Erspiiren seiner selbst bei allem Widerspriichlichen und
deshalb Deutungsbediirftigen zunichst einmal zu 6ffnen. Konkret heifit
das, auf den eigenen Koérper zu héren und neu auf Wohlfithlen/Un-
wohlsein, Wiarme/Kailte, Hiarte/Weichheit, Licht/Dunkel aufmerksam
zu werden. Im Korperlichen und tiber es geschieht die erste Begegnung
des Menschen mit seiner Umwelt, mit Personen. Selbst bei geistigen Pro-
blemen oder geistlichen (Betrachtungs-)Inhalten schwingen die Sinne
mit*. Fiir Ignatius ist das die subjetive Seite der Ubungen, niamlich sel-
ber die eigene Beteiligung zu sptren (EB 2).

Im Zulassen der Regungen meldet sich nun erneut die Sehnsucht
nach Ordnung, jetzt aber nicht als Verdringungsmechanismus, sondern
als Verlangen, ganz zu werden. Dorothee Solle hat als junge Studentin

2 Diese Beschreibung der alltiglichen Lebenswelt in der BRD und ihrer Mechanismen
schlieBt sich an die Analyse an, wie sie im Synodenbeschlu3 Unsere Hoffnung (Kap.: ,,Ver-
gebung der Stinden®) vorgelegt wird (in: Gemeinsame Synode der Bistimer in der Bundes-
republik Deutschiand, Offizielle Gesamtausgabe I, Freiburg 1976, 93f).

3 Fiir ,Empfinden“ kann man in diesem Zusammenhang auch ,,Gewissen* sagen, wenn
man den ersten, besondets in der mittelalterlichen Mystik betonten Sinn meint, nimlich
Gewissen als das ,,Bei-sich-Sein“ des Menschen; vgl. Georg Teichtweier, Gewissen, in:
Praktisches Worterbuch der Pastoral-Psychologie, Wien/Gottingen 1975, 415-418.

4 Fridolin Marxer stellt in seiner Untersuchung Die inneren geistlichen Sinne. Ein Beitrag
zur Deutung ignatianischer Mystik, Freiburg 1963, heraus, daB Ignatius eine ,.geistliche
Sinnlichkeit” (115) kennt. Sie bezieht sich auf alle fiinf Sinne (116) und beinhaltet ,.ein
Empfinden und ein Gewahren, ein Bewuf3t- und Innewerden, ein Fiihlen und Erfithlen in
der duleren sinnlich-leiblichen Zone und im inneren Blick der Seele“ (137). Nach lIgnatius
steht dieses ,,Spiiren“ (sentir) ganz am Anfang der geistlichen Ubungen: ,Nicht das viele
Wissen sittigt und befriedigt die Seele, sondern das Innerlich-die-Dinge-Verspiiren-und-
Schmecken®, was der Ubende selbstindig suchen und finden soll (EB 2).



Hilfen zur Beziehungsklirung 193

einmal versucht, diesen Aufbruch der Sehnsucht in Worte zu fassen, wo-
bei die traurige Alternative des Lebens, das nur um sich selber kreist
und das deswegen vor vielem die Augen verschlieBen muf}, besonders
kraB} gezeichnet wird.

Ganz-sein - nicht zerstiickelt

Heil-sein — nicht zerstort

Heil-werden - nicht kaputtmachen

Hungern nach Gerechtigkeit - nicht satt sein in der
Ungerechtigkeit

Authentisch leben - nicht bewuBtlos, apathisch

In den Himme!l kommen - nicht in der Holle bleiben®

Die grundiegende Umorientierung, um ganz zu werden — und das ist
nicht nur christlicher Glaube, den manche Kreise der Ideologie verdich-
tigen, sondern Erfahrung und Weisheit vieler GroBler -, ist die von der
Ich-Fixierung zur Du-Beziehung; denn erst dort bekommen alle Regun-
gen Platz, auch die eher negativen. Erst in der Du-Beziehung (zu Gott
und dem Nichsten) lohnt es sich, auch Unannehmlichkeiten auf sich zu
nehmen, Bediirfnisbefriedigung aufzuschieben, Anhinglichkeiten zu 16-
sen, Schmerz auszuhalten usw., wenn und weil ja die Beziehung davon
abhingt. Durch das ,,Zulassen“ und ,,Versptiren“ wird der Schritt vom
~Haben“ aller méglichen Erfahrungszustinde zum ,,Sein“ als Person,
die in vielen Regungen lebt, mdglich. Und dies fiihrt in die Begegnung
mit Gott - vermittelt durch die Kirche in der Person des Exerzitienbe-
gleiters. Gott ist der ,,Eine“ und fiihrt zur Einheit in allem, was ge-
schieht. Ihm ist nichts Menschliches fremd; der Mensch mu8} nicht mehr
einem Unschuldswahn von ,,Ideal“-Bild nachlaufen. Auch Leib und
Schwiche finden in der Begegnung mit ihm ihren Ort; denn alle Ge-
schichten Gottes mit den Menschen reden davon, daBl es méglich ist, un-
geteilt und einmalig in seinem eigenen Menschsein vor Gott dasein zu
kénnen. Er nimmt den Menschen als Gegeniiber an. Jetzt werden Trau-
rigkeit, Menschenfurcht, Verzagtheit als Abschiedsschmerz vom alten, in
sich selbst gefangenen Ich deutlich, wihrend Erfahrungen von Ruhe,
Trostungen, Kraft, Trianen als Erleichterungen und Entfernen von Hin-
dernissen auf dem Weg zur Begegnung gedeutet werden diirfen (EB
315).

Mit diesem Schritt, sich selbst in die Du-Beziehung zu Gott und dem
Nichsten einzubringen, werden die Regungen von der Ebene des blof

s Dorothee Solle, Die Hinreise. Zur religidsen Erfahrung — Texte und Uberlegungen, Stutt-
gart 1975, 26.



Matthias Hartmann 194

Faktischen auf die Ebene des ,,Personalen® gehoben. Sie bekommen
personale Bedeutung, schwingen zwischen Glauben, Hoffen und Lie-
ben. Mit dieser personalen Einbergung kénnte man sich zu Recht zufrie-
den geben. Alles, ,,Gesundheit wie Krankheit, Reichtum wie Armut,
Ehre wie Ehrlosigkeit, langes Leben wie kurzes” (EB 23, Anfang und
Grund), kann Sinn bekommen.

Regungen als Mitteilung erkennen

In dieser umfassenden Geborgenheit wird der Mensch als einzeilner und
einzigartiger erkennbar; Das ist der néchste Schritt der Regeln zur Un-
terscheidung. Mit dem Schritt des Zulassens der Regungen und dem von
der Ich-Fixierung zur Du-Beziehung will Ignatius das Gespir fiir die ei-
gene Individualitdt vor Gott und den Menschen wecken. Erkenntnis-
theoretisch ist es das Problem von ,,Gestalt und Horizont* (d. h. welche
~einmalige” Gestalt erwichst im Horizont ,,allgemeiner” Einsichten und
Gefiihle), theologisch das des Individualwillens Gottes (was will Gott
von mir ganz persénlich?); Ignatius begreift es als ein Problem der Be-
ziehung zwischen Personen, wobei die inneren Regungen wie Worte ver-
standen werden, die etwas iiber das Verhiltnis zwischen Gott und dem
einzelnen mitteilen. Nach Roland Barthes liegt die schopferische Lei-
stung bei Ignatius darin, dafl er die Grundvoraussetzung aller Beziehung
bzw. Mitteilung, ndmlich das ,.Ja* und das ,Nein“ im Blick auf seine
Regungen, sprachlich und methodisch greifbar gemacht hat®.

Es ist die Unterscheidung zwischen ,, Trost™ und ,, Trostlosigkeit” (EB
316 und 317). Trost meint die Erfahrung von Nihe und Geborgenheit im
Ganzen und vor Gott, Trostlosigkeit das Gegenteil, namlich Erfahrung
von Einsamkeit und Getrenntsein vom Ganzen und von Gott. Die klare
Alternative erméoglicht dem Ubenden, im Lauf der Zeit die persénliche
Form der Bezichung zu Gott, d. h. die Antwort auf Jesus als das Wort
Gottes herauszuspiiren, also seine konkrete Form der Nachfolge zu fin-
den’. Ausgangspunkt und Grundlage bei allem ist der Trost, der wohl

¢ Roland Barthes, de Sade, Fourier, Loyola, Frankfurt 1975, 64. Die rein formale, sich der
Sache verschlieBende Ubersetzung verstellt den wichtigen franzésischen Text oftmals bis
zur Unkenntlichkeit.

7 M. Schneider deutet die Exerzitien als exemplarische Einiibung in die Nachfolge. Da-
durch vermeidet er die unfruchtbare Alternative, ob Exerzitien ,rein“ als Lebens- und
Standeswahl geschehen oder ,,nur" als Anleitung zur Vertiefung des geistlichen Lebens zu
verstehen seien. Unter dem Blickwinkel ,,Einiibung in die Nachfolge” wird verstindlich,
warum die gleichen Ubungen zu unterschiedlichen Zielen, je nach der Situation des Uben-
den, dienen konnen (vgl. u.a. EB 18 und 189). Alles aber steht unter der Ermoglichung
groferer Nachfolge als Ordnung der Lebensfithrung aus dem Willen Gottes (EB 1). Mi-
chael Schneider, Unterscheidung der Geister. Die ignatianischen Exerzitien in der Deutung
von E. Przywara, K. Rahner und G. Fessard, Innsbruck 1983, 2211,



Hilfen zur Beziehungsklirung 195

unterschiedliche Intensitidtsgrade haben kann, immer aber Anzeichen
fir die Stimmigkeit zwischen dem Gott Jesu und dem Menschen ist. Auf
dieses ,,Ja“, diese annehmende Stille hin sind die Indifferenzbemiihun-
gen ausgerichtet (EB 318-321), bei denen es darum geht, dall auch die
Trostlosigkeit sich nicht als unverstindlicher Zustand der Verlassenheit
verselbstindigt, sondern als zu lesendes Zeichen innerhalb des Verhalt-
nisses zwischen Gott und dem Menschen verstehbar bleibt.

Um diese Unterscheidungsfihigkeit beim Ubenden zu wecken,
schlage ich bei Exerzitien vor, sich jeweils fiir einen oder mehrere Tage
mit einer biblischen Figur zu beschiftigen®. Jeder Tag mit all seinen Me-
ditationen, Reflexionen, Gottesdiensten usw. steht unter einer Gestalt:
Abraham, Mose, Elia, Maria, Petrus, ... So bleiben Ganzheitlichkeit und
Personalitit gewahrt. Man wird aufmerksam auf die existentiell einfa-
chen, weil umfassenden Regungen in der Seele. So kann der Ubende
merken, wie Abraham sein Vertrauen weckt, welches korperlich-seelisch
weit-macht, oder daB Abraham eine Angstlichkeit wachruft, die der
Ubende vor solcher Zumutung sich gleichsam zusammenkauern 1453t
(Angst-eng). Bei Mose konnte er merken, wie liebevolle Wiarme zum
Nichsten sich ausbreitet oder aber deren Gegenteil, ndmlich verdrgerter
Riickzug in die Selbstgeniigsamkeit, weil die Ndhe des anderen ihn bela-
stet. Genauso konnte die Gottesmutter Maria Helligkeit verbreiten oder
aber Dunkelheit, wenn das eigene Unvermogen schmerzlich in den Vor-
dergrund tritt. Diese mdglichen Reaktionen sind, da es ja um den einzel-
nen geht, individuell verschieden und deswegen nicht einfachhin vorher-
sagbar und auch nicht einspurig ausdeutbar. Wohl 146t sich von vorn-
herein annehmen - und das ist die entscheidende Einsicht des Ignatius
mitsamt seinen Regeln zur Unterscheidung -, daB es zu gegensétzlichen
Regungen kommen wird (EB 6), eben weil es um einmalige Personen
und nur um sie geht. Da gibt es nur die Mdéglichkeit von Gemeinsamkeit
oder Riickzug ins Ich. Welt und Néchster bleiben dabei ausgespart, wer-
den aber zum Gleichnis, indem sie mitschwingen oder aber stérend
wirken.

¢ Die Begriindung dieses Vorschlags in den Exerzitien findet sich bei den ,,Drei Weisen zu
beten* (EB 238-260). Die formale Ganzheitlichkeit (alle Zehn Gebote, alle sieben Todsiin-
den, die drei Seelenfdhigkeiten, die fiinf leiblichen Sinne - EB 238 -, bzw. die Bedeutung
der einzelnen Worter eines formulierten Gebetes wie des Vaterunsers zu betrachten — EB
249 -, bzw. bei jedem Atemzug zu beten - EB 258) miindet in die Ganzheitlichkeit einer
Begegnung zwischen Personen. So soll das abschlieBende Gebet sich an Christus oder an
Maria richten, die man nachahmen will (EB 248), oder an die Person sich wenden, an die
das Gebet gerichtet war {(EB 257).



Matthias Hartmann 196
Regungen konkretisieren

Jede menschliche Beziehung findet schon in der Zeit, da man sich ver-
stehen lernt, zu Bildern und Zeichen, in denen das gemeinsame Ver-
stindnis anschaulich wird. Im Verhiltnis zum Gott Jesu geschieht das
genauso. Nicht umsonst kommen Jugendliche von intensiven religiésen
Tagen mit einem Song, einer neuen Gebetshaltung, einem Bild, Abzei-
chen oder dhnlichem zuriick. Das mag als Totem oder Talisman beli-
chelt werden, hat aber die suggestiv wirksame Kraft des Greifbaren,
d. h. in der Form einer ,,Gestalt“ wird das ganze Kommunikationsge-
fuge verldBlich zusammengefafit und - da es sich ja ,nur” um ein Zei-
chen handelt - gleichzeitig gedffnet zu weiteren Entwiirfen , szenisch®
entfalteter Lebenspraxis.

»Fur alle prisentativen Symbole ... aber gilt: Sie ,wirken* als Ganzhei-
ten, weil sie aus ganzen Sifuationen, aus Szenen hervorgehen und Ent-
wiirfe fiir szenisch entfaltete Lebenspraxis sind ... Symbol einer Lebens-
form, unmittelbar bezogen auf eine ,innere Gestalt’ (im Schopfer wie im
Rezipienten), also auf ein konkretes Erlebnisgefiige, d. h. auf ein ,Stiick’
der Lebenswelt, das in sich - pars pro toto (als Teil, in dem das Ganze
angezeigt ist) — das In-der-Welt-Sein der Betroffenen spiegelt.*?

Ignatius kennt solche Verleiblichungen fiir jede Phase der vierwé&chi-
gen geistlichen Ubungen und rit dazu, sie bewuBt einzusetzen. So legt er
z.B. in den Zusitzen fir die ,erste“ Woche Wert auf bildhafte Orientie-
rung im Verhalten zu Gott (sich wie ein beschimter Ritter vor dem Ko-
nigshof vorzukommen) oder auf das Herausfinden der jeweils entspre-
chenden Korperhaltung oder auf das Herausspiiren der zutriglichen
Buf3- bzw. Fasteniibungen (EB 73ff).

Die Kraft solcher symbolischer Gestaltwerdung zwischen Personen
liegt darin, daf sie Sicherheit verhei3t, daB sie das Verhiltnis zwischen
dem anderen und sich selbst zur Verfiigung stellt, ohne immer wieder in
die Dramatik der unmittelbaren Begegnung einsteigen zu miissen. Sie ist
auch das Ziel aller Bemithungen, ,unmittelbar den Schépfer mit dem
Geschopf wirken zu lassen und das Geschépf mit seinem Schépfer und
Herrn®“ (EB 15). So sind fiir Ignatius die Hauptgriinde, warum sich je-
mand trostlos findet, Fehleinschitzungen (EB 322) von dufleren Zeichen
und Ubungen - z.B. die Geringschiatzung von Ubungen und Zeichen
{iberhaupt, womit der Ubende von sich aus in die Einsamkeit gerit. Ein
anderer Grund ist die Fixierung auf die Spiirbarkeit eines guten, ver-
trauenden Verhiltnisses zu Gott, womit Gott auf eine sublime Weise

® Alfred Lorenzer, Das Konzil der Buchhalter. Die Zerstorung der Sinnlichkeit — eine Reli-
gionskritik, Frankfurt 1981, 31.



Hilfen zur Beziehungsklirung 197

zum SelbstgenuB miBbraucht wird. Ein weiterer Grund ist die Uber-
schitzung der eigenen Fihigkeit, vermittels der Ubungen sich ,gestei-
gerte Andacht, intensive Liebe, Trinen oder irgendeine andere geistliche
Tréstung herbeizubringen oder zu haben* (EB 322); damit gingen das
Geschopf und der Schopfer als Personen in Aszetik unter; das Verhilt-
nis von Glauben, Hoffen und Lieben wiirde auf bloBe Leistungen ~ mo-
gen sie noch so tief, so ,transzendent” aufgefal3t sein - reduziert.

Herauszuspiiren, wo und warum das eigene Verhalten vor Gott schief-
liegt, erfordert regelméBige Zeiten der Priifung, mehr noch: eine durch-
gingige Aufmerksamkeit im alltiglichen Leben. So stellt Vladimir Sa-
tura warnend die Grenzen der Meditation mit lernpsychologischen Er-
kenntnissen heraus'®. Er behauptet, daB regelmifBiges intensives Medi-
tieren nur dann und auf Dauer in den Alltag zu integrieren sei, wenn der
Alltag auch sonst von Geistlich-Geistigem durchdrungen ist. Dall dann
nur noch bestimmte Berufsgruppen meditieren diirften, konnte daraus
gefolgert werden. Dies aber wire iiberzogen; Satura gibt auch selbst zu
bedenken, daBB auch eine moralische Umkehr und lebenspraktische
Neuorientierung (also eine bleibende ,,Umkehr“-Haltung, die sich nicht
so sehr in bewulitseinsmiBigen Augenblicken des Innehaltens und Auf-
Gott-Schauens konkretisieren muf3) Integration leisten kann. Und doch,
auch Ignatius rét, diesem Anliegen der geistlichen Sensibilitit und im
Konkreten erfahrbar werdenden Integrationskraft wihrend der Exerzi-
tien besondere Aufmerksamkeit zu schenken. Gegebenenfalls ist der Ex-
erzitant vom weiteren Vorgehen abzuhalten (EB 9), bis die nétige Erfah-
rung im Umgang mit ,,subtileren und héheren Stoffen“ gewachsen ist.
Oder, wenn eine solche Entwicklung in absehbarer Zeit nicht zu erwar-
ten ist, muf3 der Ubende klare Konkretisierungen finden, z. B. ,,hdufiger
beichten, als er gewohnt war, damit er sich in dem erhalte, was er ge-
wonnen hat“ (EB 18c).

Regungen mittels Bilder ergriinden

Wer sich noch weiter im ,,Leben der Reinigung* (EB 10) iiben will, dem
gibt Ignatius neue Hinweise. Sie gehen tiefer als die Hinweise zum Um-
gang mit duBeren Zeichen und Ubungen. Sie dienen dazu, die unbewuB-
ten Verhaltensmuster aufzuspiiren und sie in die Beziehung zu Gott zu
integrieren. Zwischenmenschliche Szenen, die wie Testbilder verwendet

19 Vladimir Satura, Grenzen der Meditation, in: Christ in der Gegenwart 35 (1983) Nr. 35
vom 28. 2. 83, 285f.



Matthias Hartmann 198

werden konnen, hat Ignatius herausgefunden, um die eigene Ausrich-
tung auf Gott auszuleuchten (EB 325-327)'".

Die erste Szene beschreibt die Taktik, wann und wie eine aufbrau-
sende, zdnkische Frau Eindruck zu machen versucht. Damit wird der
Ubende in die Frage gestellt, wie er mit Autoritdt umgeht bzw. wie er
seine eigene Macht einsetzt; ob er z. B. durch kleinliches Beméngeln auf
Gott und den Nichsten EinfluB zu gewinnen sucht. Die zweite Szene
stellt den Hausfreund eines Ehepaares vor, wie er im geheimen als fal-
scher Liebhaber die Ehefrau zu betéren und zu gewinnen sucht. Diese
Geschichte hilft aufzudecken, ob und wie der Ubende mit #hnlich ver-
deckter Absicht selbst im Verhiltnis zu Gott nur den eigenen Lustge-
winn anstrebt. Ignatius rat also, sehr tief in das UnterbewuBte bis zu den
erotischen Wiinschen zu gehen und zu spiiren, wieweit sie das Handeln
selbst im Geistlichen prigen. Die dritte Szene rithrt ebenfalls an tiefe
Waurzeln. Ein Feind versucht, eine Burg an ihrer schwichsten Stelle zu
brechen. Diese Geschichte erfragt die Einstellung zum Leben iiber-
haupt, ob sich der Ubende eher zerstoren 1aBt, als daBl er um seine Ab-
grenzung und seine Eigenstdndigkeit kdmpft.

Allein die Tatsache, daB sich der Ubende mehr oder weniger zutref-
fend vorstellungsméBig in solche Situationen begeben kann, hat schon
heilende Wirkung. Es losen sich nidmlich neurotische Verspannungen
auf, weil solche tiefliegenden Verhaltensmuster mit in das Verhéltnis zu
Gott genommen werden und dadurch in ihrer Eigendynamik relativiert
werden. Neurotisch im eigentlichen Sinn wire ndmlich, nur noch ein
Muster fiir sich selbst zu kennen, sei es, iiberall sexuelle Méchte am
Werk zu erleben oder sich immer bedroht zu fithlen oder der eigenen
Zerstorung hilflos ausgeliefert zu sein. Ein Neurotiker 6ffnet sich nicht
mehr fiir die Fiille, die in einer Begegnung liegt, sei es Lust/Enttdu-
schung, Macht/Niederlage, Selbstbehauptung/Selbstverlust. Diese Bil-

11 Der Feind verhilt sich wie eine Frau. Er wird durch Kraft schwach - und stark bei
Nachgiebigkeil. Denn so, wie es der Frau eigen ist, wann sie mit einem Mann streitet, den
Mut zu verlieren und die Flucht zu ergreifen, wann ihr der Mann die starke Stirn zeigt;
und umgekehrt, wann der Mann zu flichen beginnt und den Mut verliert, die Wut, Rach-
sucht und Wildheit der Frau sehr gesteigert und so ohne Maf ist ... Ebenso verhilt er sich
wie ein falscher Liebhaber. Er will verborgen sein und nicht entdeckt werden. Denn so wie
der falsche Mensch, der zu bosem Ziel redet und der Tochter eines guten Vaters oder der
Frau eines guten Gatten Antridge macht, will, daB seine Worte und Uberredungskiinste ge-
heim bleiben, und ihm das Gegenteil sehr miBfallt, wenn die Tochter ihrem Vater oder die
Frau ihrem Gatten seine falschen Worte und seine verdorbene Absicht entdeckt, weil er
leicht folgert, daB er mit dem begonnenen Unternehmen nicht zu Ende kommen kann ...
Ebenso verhilt er sich wie ein Anfithrer, um zu siegen und zu rauben, was er wiinscht.
Denn wie ein Hauptmann oder Anfiihrer des Feldlagers in Stellung geht und die Krifte
oder die Verfassung einer Burg anschaut und sie auf der schwichsten Seite angreift ...”



Hilfen zur Beziehungsklirung 199

der stehen nicht in Konkurrenz zu Glauben und Vertrauen, sondern sol-
len es nur kliren, so dafl wirklich Gott als Gegeniiber in seiner Anders-
artigkeit und freigebigen Unverfugbarkeit und faszinierenden Gegen-
wart gemeint ist.

Der Umgang mit diesen Testbildern soll zuerst also das Unbewufite
aufhellen helfen. Ignatius gibt dariiber hinaus Verhaltensregeln an, wie
eine neue Einstellung des eigenen Lebens zum Heil der Seele zu suchen
und zu finden ist (EB 1). In der Situation des falschen Liebhabers rit er,
allen Mut zusammenzunehmen und die listerne Heimlichtuerei offen zu
bekennen; dann wird diese Spaltungstendenz in sich zusammenfallen.
Findet man sich wieder als zinkisches Weib, soll man sich selber ins An-
gesicht widerstehen, und aller innerer Aufruhr verpufft als miBtrauische
Wichtigtuerei. Im Falle der bedrohlichen Belagerung des eigenen Selbst-
standes hilft nur das Akzeptieren der Realitdten, nimlich Schwichen zu-
zugeben und an ihrer Stiarkung zu arbeiten. Diese Ratschlidge haben
einen gemeinsamen Tenor: zu sich selber stehen; denn ,.allen neuroti-
schen Erkrankungen sind gemeinsam: eine ausgesprochene Schwiche
der Ich-Instanz, die sich gegeniiber Es, Uber-Ich und AuBenwelt nicht
durchsetzen kann, und ein Wiederholungszwang“'?. Es ist zwar leichter
benannt und beredet als getan, aber trotzdem stimmt die Richtung, und
jeder Schritt auf diesem Weg tut gut. Es gilt, Schritt fir Schritt sich dem
Geheimnis, das der Mensch ist und das er in der Begegnung mit Gott
und dem Nichsten entdeckt, zu nihern und seine Tiefe nicht partielien
oder phasenweisen Erschiitterungen zu opfern. Das Ich ist mehr als
seine Emotionen, Verhaltensmuster und Fragen.

Sich Gott tibergeben

Dietrich Bonhoeffer driickt den entscheidenden Schritt der letzten Uber-
gabe an Gott, der eben dann als bergendes Geheimnis erfahren und be-
jaht wird, folgendermafien aus:

Wer bin ich?

Einsames Fragen treibt mit mir Spott.
Wer ich auch bin,

Du kennst mich,

Dein bin ich, o Gott!??

12 Joachim Scharfenberg in: Praktisches Worterbuch der Pastoral-Anthropologie, Wien/

Gottingen 1975, 772,
13 Dietrich Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung, Miinchen 1970, 381 f. Der vollstindige

Wortlaut des Gedichtes ist:



Maithias Hartmann 200

Vorher hat er sich mit dem Bild des Gutsherrn, einem Bild fiir Stirke,
auseinandergesetzt. In der nichsten Strophe dieses Gedichtes findet er
sich wie ein Vogel vor, ringend nach Lebensatem, hungernd nach Far-
ben, nach Blumen ..., dann wieder zitternd vor Zorn iiber Willkiir und
kleinlichste Krdnkung, umgetrieben vom Warten auf groBe Dinge ...,
miid’ und matt. In immer wieder neuen Bildern variiert er in den folgen-
den Strophen diese Grundsituationen von Macht, Lust und Freude, Ver-
sagen und Schwiche, bis alles in diese Zeilen miindet. Er bleibt nicht in
Selbsterfahrung hingen, sondern 146t alles zusammengefaBt sein in der
Ubergabe an den immer noch gréBieren Gott.

Es ist die Ubergabe, die nach Ignatius im ,,Gesprich der Barmherzig-
keit“!* am SchluB der Ubungen wihrend der ersten Woche gesucht wird.

Wer bin ich? Sie sagen mir oft,

ich trite aus meiner Zelle

gelassen und heiter und fest

wie ein Gutsherr aus seinem Schlof.

Wer bin ich? Sie sagen mir oft,

ich sprache mit meinen Bewachern
frei und freundlich und klar,

als hitte ich zu gebieten.

Wer bin ich? Sie sagen mir auch,
ich triige die Tage des Ungliicks
gleichmiitig, lichelnd und stolz,
wie einer, der Siegen gewohnt ist.

Bin ich das wirklich, was andere von mir sagen?

Oder bin ich nur das, was ich selbst von mir weilBl?
Unruhig, sehnsiichtig, krank, wie ein Vogel im Kifig,
ringend nach Lebensatem, als wiirgte mir einer die Kehle,
hungernd nach Farben, nach Blumen, nach Vogelstimmen,
diirstend nach guten Worten, nach menschlicher Nahe,
zitternd vor Zorn itber Willkiir und kleinlichste Krinkung,
umgetrieben vom Warten auf groBe Dinge,

ohnmichtig bangend um Freunde in endloser Ferne,
miide und leer zum Beten, zum Denken, zum Schaffen,
matt und bereit, von allem Abschied zu nehmen?

Wer bin ich? Der oder jener?

Bin ich denn heute dieser und morgen ¢in andrer?

Bin ich beides zugleich? Vor Menschen ein Heuchler

und vor mir selbst ein verichtlich wehleidiger Schwiichling?
Oder gleicht, was in mir noch ist, dem geschlagenen Heer,
das in Unordnung weicht vor schon gewonnenem Sieg?

Wer bin ich? Einsames Fragen treibt mit mir Spott.
Wer ich auch bin, Du kennst mich, Dein bin ich, o Gott!

* EB 61: ,Enden mit einem Gesprich der Barmherzigkeit, indem ich mich ausspreche
und Gott, unserem Herrn, danke, weil er mir bis jetzt das Leben geschenkt hat. Dabei sich
kiinftighin mit seiner Gnade Besserung vornehmen. Vater unser.”





