
Die Innenwelt der Außenwelt 
Zur Spiritualität Maria Wards (1585-1645)* 

Mathilde Köhler, München 

Vor 400 Jahren, am 23. Januar 1585, wurde Maria Ward, die Stifterin der 
Kongregation der Englischen Fräulein, geboren. Es ist die glanzvolle 
Zeit Elisabeths L, die England zu politischer und wirtschaftlicher Welt- 
geltung brachte. Die geistigen und religiösen Spannungen, die hinter der 
strahlenden Fassade herrschten, werden in der Überlieferung kaum er- 
wähnt. Sie sind die dunkle Kehrseite der goldenen Medaille. 

Die Familie Ward gehörte dem Landadel an, der vor allem in York- 
shire seine Hoffnung auf Maria Stuart, die gesalbte Königin der Schot- 
ten, die Katholikin, die bei ihrer Cousine Elisabeth I. trügerische Zu- 
flucht fand, gesetzt hatte. Sie war die Hoffnung aller, die auf die Rück- 
führung Englands in den Schoß der römisch-katholischen Kirche warte- 
ten : des Papstes in Rom, des Königs in Madrid, der französischen Ari- 
stokratie und der Witteisbacher in München. Für diese große Sache 
wagten die Landadeligen Leib und Leben, Besitz und Sicherheit. Diese 
Familien nahe an der schottischen Grenze lebten ein bewußt religiöses 
Leben; sie gewährten den Missionaren, vor allem Jesuiten und Benedik- 
tinern, Unterkunft auf ihren Besitzungen. Es war ein Leben im Unter- 
grund: Die heimlich ins Land gekommenen Priester spendeten die Sa- 
kramente, feierten die heilige Messe in sorgfältig ausgebauten Verstek- 
ken, verbreiteten katholische Schriften, obwohl auf die Beherbergung 
von Priestern die Todesstrafe stand. 

Maria Ward war von frühester Jugend an mit den Gefahren dieses Le- 
bens vertraut. Der Sitte der Zeit gemäß wuchsen die Kinder der Familie 
Ward bei Verwandten oder eng befreundeten Familien auf: Maria kam 
mit fünf Jahren schon zu ihrer Großmutter, später dann zu Cousinen 

* In ihrem Buch Maria Ward. Ein Frauenschicksal des 17. Jahrhunderts (München, Kösel 
1984. 318 S., geb., DM 36,-) stellt Mathilde Köhler das Leben dieser erstaunlichen Frau 
ausführlich dar. Darin werden die Schicksalsschläge (oft waren es Menschen, die •ge- 
schlagen" haben) in ihrer Härte, aber auch das Gott-Vertrauen und die Zukunftsschau 
Maria Wards noch deutlicher. Wichtig ist auch, daß M. Köhler ihre Heldin und deren An- 
liegen immer wieder in den größeren Ideenzusammenhang der damaligen Zeit und deren 
Vergangenheit hineinstellt. Manchmal bekommt man ein regelrechtes Geschichtsseminar 
zu lesen. Das Erfrischende dabei aber ist, daß die Sprache stets lebendig und mitfühlend 
bleibt - bei der journalistischen Vergangenheit der Autorin kein Zufall. Zu Recht hat das 
Buch innerhalb kürzester Zeit die zweite Auflage erreicht. Die Redaktion 



Zur Spiritualität Maria Wards 205 

ihrer Mutter, Alle diese Frauen hatten persönlich für ihren angestamm- 
ten Glauben gekämpft, hatten Gefängnisstrafen erduldet. Vor allem in 
ihrer dritten Gastfamilie, bei den Babthorpes, wurde Maria Ward mit 
den religiösen Bestrebungen und Stimmungen der Zeit vertraut. Der 
Landsitz Osgodby war Anlaufstelle und Treffpunkt der Missionare aus 
Rom und aus Flandern. Die Erziehung außerhalb des Elternhauses 
sollte den geistigen Horizont der Heranwachsenden erweitern, sollte 
aber für die Mädchen vor allem auch den Kreis der möglichen Ehepart- 
ner vergrößern. Maria Ward erhielt zwischen ihrem zehnten und zwan- 
zigsten Lebensjahr vier solcher Anträge aus vornehmem Haus, schlug 
sie aber alle aus. Sie hatte schon mit fünfzehn Jahren beschlossen, in 
einen Orden, den strengsten, den es gebe, einzutreten. In der englischen 
Heimat war das unmöglich, und um England verlassen zu können, 
mußte sie die Erlaubnis des Vaters haben, mußte sie ihre Volljährigkeit 
abwarten. Nur widerstrebend stimmten Eltern und Beichtväter dem 
Wunsch Marias zu. 

Auf dem Festland, in Flandern, gab es Klöster und Seminare in gro- 
ßer Zahl für die englischen Emigranten. Maria Ward fand in St. Omer 
Aufnahme bei den wallonischen Klarissen; sie hatte den strengsten Or- 
den gewählt, weil - wie sie dachte - Frauen auf dieser Welt ja nur 
eines tun können: an ihrer eigenen Vollkommenheit arbeiten, an der 
Selbstheiligung. 

Schwer wird sie geprüft: Sie wird nicht den Chorschwestern innerhalb 
der Klausur, sondern den Bettelschwestern, die von Haus zu Haus bet- 
teln gehen müssen, zugeteilt. Sie findet bei der täglichen Mühsal und 
Ablenkung keine Zeit mehr für ein geistliches Leben. So verläßt sie den 
Orden, gründet ein eigenes Kloster nach der gleichen Regel der Klaris- 
sen und erkennt wiederum, daß dies nicht die Lebensweise sein kann, 
die ihr im aktiv-frommen Leben auf den heimatlichen Landsitzen vor 
Augen gestanden hatte. 

Das Leben der jungen Emigrantin ist bis in die Grundfesten hinein er- 
schüttert. Sie hat den Mut, ihrer Situation ins Auge zu sehen, Ent- 
schlüsse zu fassen. Sie scheut weder gesellschaftliche Ächtung (als aus- 
getretene Nonne) noch materielle Not. •In dieser Zeit war Gott mein 
einziger Führer und Lehrmeister", schreibt sie später als Dreißigjährige 
in ihren biographischen Notizen, die leider fragmentarisch geblieben 
sind. 

Eine Zeitlang lebt sie allein in St. Omer; dann geht sie nach England, 
wo sie Gefährtinnen findet, gleichaltrige Gefährtinnen aus befreundeten 
und verwandten Familien. Obwohl sie den Frauen keine materielle Si- 
cherheit, keinen festumrissenen Platz bieten kann, vermag sie diese für 



Mathilde Köhler 206 

die Idee zu begeistern, eine neue, eine zeitgenössische Form von Or- 
densleben mit Fasten und Beten und pädagogischer Arbeit zu suchen, 
nein: zu finden. Diese Frauen der ersten Stunde begleiten den dramati- 
schen Lebensweg Maria Wards bis in die Todesstunde hinein. Sie leben 
in St. Omer, halten Schule, sind das Staunen der kleinen Stadt und hei- 
ßen : die Englischen Fräulein - und so werden sie bis auf heutigen Tag 
genannt. 

Visionen weisen Maria Ward den Weg. Sie wird ihrer teilhaftig bei 
ganz alltäglichen Beschäftigungen, beim Flechten von Bußgürteln oder 
beim Kämmen der Haare, während dem sie einmal deutlich das •Glo- 
ria! Gloria! Gloria!" hörte - den Anruf zu einem Leben der Verherrli- 
chung Gottes, wie Ignatius von Loyola (•Alles zur größeren Ehre Gottes 
• Omnia ad Majorem Dei Gloriam") ihn verwirklichen wollte. •Der 
Ansturm war so heftig, daß er vielleicht zwei Stunden gedauert haben 
mag", meint sie selbst. Bei einer Athanasius-Vision einige Jahre zuvor 
verzeichnet sie es mit Erleichterung, daß sie wohl nur so kurz gedauert 
habe, daß ihre Mitschwestern davon nichts gemerkt hätten. 

In der Vision des einsamen Krankenzimmers von 1611 - nach über- 
standenen Masern • gewinnt sie die Sicherheit für ihren klösterlichen 
Lebensweg. Sie vernimmt die Worte: •Nimm die Regel der Gesellschaft 
(Jesu). Der General wird es nicht erlauben. Geh zu ihm." Diese Worte 
werden Mittelpunkt ihres weiteren Lebens. Zu diesem Auftrag bekennt 
sie sich unerschrocken bis in den Tod hinein! Die Szene der Vision im 
kargen Krankenzimmer läßt sie später malen. Ihren Worten hält sie die 
Treue durch Gefängnis und Gefahr, trotz Krankheit und Armut. Weder 
gesellschaftliche Verlockungen noch Ächtung bringen sie davon ab. 

In dem Jahrzehnt, das auf diese Vision folgt, arbeitet sie drei Ent- 
würfe für ihr zukünftiges Ordensleben aus und geht selbst nach Rom, als 
die Bestätigung durch die päpstlichen Kongregationen nach Jahren des 
Wartens nicht eintrifft. Keine Ordensstifterin vor ihr hat das getan! 

Ihre Entwürfe sind durchdrungen von den Idealen des Ignatius von 
Loyola, die Maria Ward im katholischen englischen Untergrund ihrer 
Kindheit kennengelernt hatte: apostolisches Wirken ohne Klausur, Er- 
ziehung für Kinder (auch Mädchen) aller Schichten, auch der Armen. 
Die Entwürfe sehen eine Generaloberin für alle Häuser in allen Ländern 
vor. Denn Frauen können Frauen •regieren". 

Sie stößt damit auf starkes Mißtrauen; die erfolgreichen neugegrün- 
deten Schulen in Rom, Neapel und Perugia werden geschlossen. Maria 
Ward weicht mit wenigen Gefährtinnen nach München, Wien und Preß- 
burg aus und gründet wieder gut besuchte Schulen. Auch sie werden ge- 
schlossen. Intrigen und Mißverständnisse erwirken ein Dekret der In- 



Zur Spiritualität Maria Wards 207 

quisition, aufgrund dessen die Verdächtigte, die Emigrantin, die um des 
Glaubens willen ihre Heimat verlassen hat, gefangengesetzt wird: neun 
Wochen Klosterhaft in München und dann wieder in Rom; jetzt zwar 
geduldet, aber nicht als Ordensfrau anerkannt. 

15000 Kilometer hat Maria Ward in ihrem Leben durch das vom 
Dreißigjährigen Krieg erschütterte Europa zurückgelegt, ehe sie in ihrer 
Heimat stirbt, nahe der mittelalterlichen Kathedralenstadt York, die von 
Royalisten und Puritanern umkämpft wird. Sechzig Jahre alt ist Maria 
Ward geworden. 

Die Gnade und Kraft ihrer Lebensbewältigung kann nur erhellt wer- 
den durch ihre Spiritualität. Wenn wir verstehen wollen, wie sie die 
schweren Krisen ihres dramatischen Lebens bewältigen konnte, müssen 
wir uns an ihre persönlichen Aufzeichnungen halten. Zwar sind sie nur 
sehr spärlich, doch bei genauem Hinsehen kann man die geistliche 
Quelle ihres großen Lebens erkennen. 

Maria Wards biographische Skizzen 

Ihr Beichtvater P. Roger Lee SJ hat die Dreißigjährige veranlaßt, ihr Le- 
ben aufzuzeichnen, das Leben im englischen Untergrund. Maria Ward 
schildert die tägliche Bedrohung; Folter und Tod sind nahe. Nahe ist 
aber auch das Leben der jenseitigen Welt, der Welt Gottes. Das Kind 
verehrt die Heiligen und vor allem die Muttergottes so sehr, daß es dar- 
auf besteht, den Taufnamen Johanna in Maria umzuwechseln. Das Le- 
ben in den Großfamilien hat das Kind in eine tiefe Einsamkeit getaucht, 
in der Gottes Nähe um so heftiger wird. Als kürzesten Weg zum ewigen 
Heil wünscht es sich sogar den Märtyrertod - wie viele junge Menschen 
der damaligen Zeit. Die frühe Überanstrengung auf dem Wege der 
Selbstheiligung wird von quälenden Skrupeln begleitet. Sie wagt es 
kaum, sich anderen zu offenbaren, auch nicht ihren Beichtvätern. Aus 
der angespannten Seelenlage befreit sie das Buch des Theatiner-Paters 
Lorenzo Scuopoli, •Der geistliche Kampf. Der Missionar P. John Ge- 
rard SJ hatte es übersetzt und heimlich in England drucken lassen. Da- 
mals ging es als Untergrund-Literatur von Hand zu Hand (1925 ist es in 
Deutschland zum letzten Mal aufgelegt worden!). Maria Ward wurde 
dieses Büchlein zur Richtschnur - ein Leben lang! 

Zwei Zitate daraus: •Nicht mit äußeren Bußübungen, mit Bußhem- 
den, Bußgürteln, mit Nachtwachen und anderen Abtötungen des Leibes 
erreicht man das vollkommene geistliche Leben. Auch Frauen nicht, 
wenn sie viele mündliche Gebete verrichten, häufig die Messe hören, oft 
Kirchen besuchen und zu den Sakramenten gehen. Und auch Ordens- 



Mathilde Köhler 208 

leute nicht durch regelmäßigen Besuch des Chorgebets, Stillschweigen, 
Zurückgezogenheit und geregelte Lebensführung." Und: •Wer die Höhe 
der Vollkommenheit erreichen will, muß kämpfen." 

Maria Ward hat wohl schon in ihrer Kindheit angefangen, das innere 
Gebet zu üben, ein Gespräch mit Gott, das nach außen unsichtbar 
bleibt, das bei aller beruflichen Aktivität die Konzentration nach innen 
und gleichzeitig auf Gott lenkt. Daß das religiöse Leben Mut und 
Kampf erforderte, das hatten Verwandte und Freunde immer und im- 
mer wieder erfahren und bewiesen. 

Die biographischen Aufzeichnungen Maria Wards sind Fragment ge- 
blieben, werfen aber doch schon ein Licht auf diesen Lebensweg, der 
von der gott-bezogenen Selbstheiligung zum aktiven Wirken für die Mit- 
menschen führt. 

Die fünfunddreißig Vorsätze 

Sie sind ein oder zwei Jahre nach der lebensbestimmenden Vision im 
einsamen Krankenzimmer von 1611 niedergeschrieben worden, vor den 
biographischen Notizen. •Besonders nehme ich mir vor, täglich eine 
Stunde dem inneren Gebet zu widmen, meine tägliche Gewissenserfor- 
schung zu machen und das Große Brevier zu beten." (Nr. 6) 

•Bei jedem Stundenschlag will ich meine Seele zu Gott erheben und 
kurz erwägen, daß jeder Mensch nach seinem Bild geschaffen ist." 
(Nr. 24) 

•Nie will ich meinem Seelenführer in Wunsch, Wort oder Taten wi- 
dersprechen." (Nr. 22) 

Das Thema Gehorsam wird in diesen 35 Vorsätzen sehr oft angeführt, 
und deshalb klingt es viele Jahre später fast wie ein Siegesruf, wenn Ma- 
ria Ward in ihren Exerzitien von 1619 vermerkt: •Freude, weil ich die 
Gewißheit habe, gehorchen zu können." Zum Schluß: •Ich will den Rat 
befolgen, den der selige Vater Ignatius so sehr empfahl und selbst so 
treulich übte: stets in der Gegenwart Gottes zu wandeln." (Nr. 34) 

Aus jeder Zeile ist zu spüren, daß Maria Ward die Arbeit an ihrer Ver- 
vollkommnung im Hinblick auf Gott und in der Verpflichtung, die sie 
ihren Mitmenschen gegenüber fühlte, unerbittlich prüfte. Die Kontrolle 
durch schriftliche Fixierung schließt fadenscheinige Entschuldigungen 
aus. Gewissenserforschung zweimal am Tag - viel später erst: tägliche 
Beichte - waren Wegmarken des inneren Fortschritts. Erkennen und 
Handeln, Glauben und Tun: Das sind die Pole ihrer Spiritualität. 

Wie eine Seele im Stand der Gnade, der Vollkommenheit und Urge- 
rechtigkeit lebe, erschaute Maria Ward in der Vision vom Allerheiligen- 



Zur Spiritualität Maria Wards 209 

tag 1615: •Es scheint ein bestimmter, klarer und vollkommener Stand zu 
sein. Das Glück dieses Standes scheint in einer besonderen Freiheit von 
aller Anhänglichkeit an irdische Dinge zu bestehen... Eine solche Seele 
bezieht alles auf Gott... Die Menschen im Paradies vor dem ersten Sün- 
denfall müssen sich in diesem Stande (der Vollkommenheit) befunden 
haben..." So schildert sie - zunächst unter dem Schutz des Beichtge- 
heimnisses - das überwältigende Erlebnis (Nymphenburger Briefe, 
Nr.6,6ff). 

Das Ziel wird bei Maria Ward deutlich genannt: Vollkommenheit. 
Später heißt es einmal in ihren Briefen an die Novizenmeisterin Wine- 
frid Wigmore: •Gott will nur die Besten zu seinem Dienst; bilde die 
Deinen gut aus." 

Aufzeichnungen aus den Exerzitien 

In dem Jahrzehnt vor ihrer Rom-Reise hat Maria Ward oft Einzelexerzi- 
tien gemacht und darüber Buch geführt. Diese Aufzeichnungen sind re- 
spektgebietend in ihrer bemühten Ehrlichkeit; respektgebietend ist auch 
die Tatsache, daß diese schriftlichen Bekenntnisse ihren Gefährtinnen 
zugänglich gemacht wurden. In unserer Zeit der Vermarktung modi- 
scher Psychotherapien und Gruppenbekenntnisse, die nicht ohne wir- 
kungsvolle Eitelkeit dargeboten werden, besticht die ungekünstelte, de- 
mütige Ehrlichkeit, mit der Maria Ward über ihre Meditationen Aus- 
kunft gibt. 

•Als ich mich zum Gebet begab, wußte ich nicht, wo ich Gott finden 
könne. Ich wollte nichts nehmen, was nicht gegeben werde, noch von 
mir aus eine Wahl treffen. Mein Verlangen ging dahin, ihn zu finden, wo 
er gefunden werden wollte." Oder: •Gott war gegenwärtig; ich fühlte 
mich frei, mit ihm zu sprechen; der größte Teil der Stunde war damit 
ausgefüllt, daß ich mit Liebe und Hoffnung zu ihm redete und achtsam 
hinhorchte auf das, was er wollte, voll Verlangen, seinen Willen zu erfül- 
len." 

Diese Sprache nimmt Begriffe der mittelalterlichen Mystik wieder 
auf. Die Anschauung Gottes, seine Nähe, Gottes Unmittelbarkeit wird 
gesucht - und auch erlebt. Daß dies auch von übernatürlichen Erleuch- 
tungen begleitet war, bezeugt ihre Sekretärin Elizabeth Cotton, die Ma- 
ria Wards Aufzeichnungen abzuschreiben hatte. An einer Stelle heißt es 
da: •Hier schrieb sie (Maria Ward) nicht weiter, da sie verhindert war, 
obwohl sie bei der Betrachtung (über die Menschwerdung Christi) au- 
ßerordentliche Erleuchtungen hatte und vieles wahrnahm, was Auf- 
merksamkeit und Aufzeichnung verdient hätte." (1619) 



Mathilde Köhler 210 

Von der vorgegebenen Thematik der ignatianischen Exerzitien weicht 
Maria Ward bei ihren Meditations-Übungen oft ab. Es geht ihr um die 
persönliche Gott-Erfahrung. 

Ist sie eine Mystikerin zu nennen? Eine Gestalt im Reigen der schrei- 
benden Seherinnen wie Hildegard von Bingen, Mechthild von Magde- 
burg und Teresa von Avila? Die apostolische Arbeit, ihre unermüdliche 
Aktivität der Schulgründungen verstellt den Blick auf das Innenleben 
der Frau, die nach außen wirken mußte und wollte, um die Spaltung der 
Konfessionen zu überwinden. 

Aber selbst in ihren aktivsten Zeiten blieb sie für den Einbruch der 
Transzendenz aufgeschlossen. Als 1628 in Prag alle ihre Bemühungen 
zerschlagen wurden, konnte sie in der Stille von Bad Eger aufschreiben: 
•Ich hatte eine klare und ruhige Einsicht und Erkenntnis von dem, was 
Gott in seinen Geschöpfen und durch sie tut (durch mich Arme im be- 
sonderen)... Ich sah so deutlich beide Partner und das, was jedem von 
beiden besonders eignet, bin aber unfähig, es auszudrücken... Ich sah 
klar, wieviel Gutes verhindert, aufgeschoben wird und vielleicht für im- 
mer verloren geht..." 

Verloren geht - sie sorgte sich um den Auftrag, den sie seit ihrer Vi- 
sion von 1611 klar vor sich sah. Daß er durch die zögernden, langsam 
arbeitenden römischen Kongregationen verloren gehen könnte, davor 
warnte sie den Papst wieder und wieder. Sie beschwor Urban VIII. in 
drei Privataudienzen, doch den Willen Gottes zu erfüllen. Sie, die Frau, 
ermahnte den Stellvertreter Gottes auf Erden zur Pflichterfüllung! - 
Und sie wurde selbst niemals irre an dieser schweren Sendung, auch 
dann nicht, als den Englischen Fräulein das klösterliche Leben unter- 
sagt wurde und sie in Rom (und München) nur geduldet waren. Damals, 
im Jahre 1636, hielt sie Rückschau und schrieb: 

O wie gut sind deine Taten geordnet, mein Herr und mein Gott. 
Damals sagtest du, daß die Gerechtigkeit die beste Verfassung sei. 
Nun zeigst du, wie solche Gerechtigkeit erlangt wird. 
Damals sagtest du, was ich zur Sühne für meine Sünden tun solle. 
Nun zeigst du, wo solche Genugtuung geleistet wird. 
Damals zeigtest du, daß ich gerettet werde. 
Nun das Gleiche mit einiger Ergänzung. 

Nach den quälenden Skrupeln der Kindheit, nach der schmerzlichen Su- 
che  eines  zeitgemäßen,  offenen  Ordenslebens,  nach  Enttäuschung, 
Krankheit und Verbot das tröstliche Wissen: 

Ich bin gerettet! 




