Die Innenwelt der AuBBenwelt

Zur Spiritualitdt Maria Wards (1585-1645)*

Mathilde Kohler, Miinchen

Vor 400 Jahren, am 23. Januar 1585, wurde Maria Ward, die Stifterin der
Kongregation der Englischen Friulein, geboren. Es ist die glanzvolle
Zeit Elisabeths I., die England zu politischer und wirtschaftlicher Welt-
geltung brachte. Die geistigen und religiésen Spannungen, die hinter der
strahlenden Fassade herrschten, werden in der Uberlieferung kaum er-
withnt. Sie sind die dunkle Kehrseite der goldenen Medaille.

Die Familie Ward gehorte dem Landadel an, der vor allem in York-
shire seine Hoffnung auf Maria Stuart, die gesalbte Kénigin der Schot-
ten, die Katholikin, die bei ihrer Cousine Elisabeth 1. triigerische Zu-
flucht fand, gesetzt hatte. Sie war die Hoffnung aller, die auf die Riick-
fiihrung Englands in den Schof der romisch-katholischen Kirche warte-
ten: des Papstes in Rom, des Konigs in Madrid, der franzdsischen Ari-
stokratie und der Wittelsbacher in Miinchen. Fiir diese groBle Sache
wagten die Landadeligen Leib und Leben, Besitz und Sicherheit. Diese
Familien nahe an der schottischen Grenze lebten ein bewuBt religises
Leben; sie gewdhrten den Missionaren, vor allem Jesuiten und Benedik-
tinern, Unterkunft auf ihren Besitzungen. Es war ein Leben im Unter-
grund: Die heimlich ins Land gekommenen Priester spendeten die Sa-
kramente, feierten die heilige Messe in sorgfiltig ausgebauten Verstek-
ken, verbreiteten katholische Schriften, obwohl auf die Beherbergung
von Priestern die Todesstrafe stand.

Maria Ward war von frithester Jugend an mit den Gefahren dieses Le-
bens vertraut. Der Sitte der Zeit gemi8 wuchsen die Kinder der Familie
Ward bei Verwandten oder eng befreundeten Familien auf: Maria kam
mit finf Jahren schon zu ihrer GroBmutter, spiter dann zu Cousinen

* 1n ihrem Buch Maria Ward. Ein Frauenschicksal des 17. Jahrhunderts (Miinchen, Kosel
1984. 318 S., geb., DM 36,-) stellt Mathilde Kohler das Leben dieser erstaunlichen Frau
ausfiihrlich dar. Darin werden die Schicksalsschidge (oft waren es Menschen, die ,.ge-
schlagen® haben) in ihrer Hirte, aber auch das Gott-Vertrauen und die Zukunftsschau
Maria Wards noch deutlicher. Wichtig ist auch, da M. Kéhler ihre Heldin und deren An-
liegen immer wieder in den gréReren Ideenzusammenhang der damaligen Zeit und deren
Vergangenheit hineinstellt. Manchmal bekommt man ein regelrechtes Geschichtsseminar
zu lesen. Das Erfrischende dabei aber ist, daB8 die Sprache stets lebendig und mitfithiend
bleibt - bei der journalistischen Vergangenheit der Autorin kein Zufall. Zu Recht hat das
Buch innerhalb kiirzester Zeit die zweite Auflage erreicht. Die Redaktion



Zur Spiritualitdt Maria Wards 205

ihrer Mutter. Alle diese Frauen hatten persénlich fiir ihren angestamm-
ten Glauben gekdmpft, hatten Gefédngnisstrafen erduldet. Vor allem in
ihrer dritten Gastfamilie, bei den Babthorpes, wurde Maria Ward mit
den religidsen Bestrebungen und Stimmungen der Zeit vertraut. Der
Landsitz Osgodby war Anlaufstelle und Treffpunkt der Missionare aus
Rom und aus Flandern. Die Erzichung auflerhalb des Elternhauses
sollte den geistigen Horizont der Heranwachsenden erweitern, sollie
aber fiir die Méadchen vor allem auch den Kreis der moglichen Ehepart-
ner vergroBern. Maria Ward erhielt zwischen ihrem zehnten und zwan-
zigsten Lebensjahr vier solcher Antridge aus vornehmem Haus, schlug
sie aber alle aus. Sie hatte schon mit fiinfzehn Jahren beschlossen, in
einen Orden, den strengsten, den es gebe, einzutreten. In der englischen
Heimat war das unmdglich, und um England verlassen zu kénnen,
mufte sie die Erlaubnis des Vaters haben, muflte sie ihre Volljahrigkeit
abwarten. Nur widerstrebend stimmten Eltern und Beichtviter dem
Wunsch Marias zu.

Auf dem Festland, in Flandern, gab es Kldster und Seminare in gro-
Ber Zahl fiir die englischen Emigranten. Maria Ward fand in St. Omer
Aufnahme bei den wallonischen Klarissen; sie hatte den strengsten Or-
den gewidhlt, weil — wie sie dachte — Frauen auf dieser Welt ja nur
eines tun konnen: an ihrer eigenen Vollkommenheit arbeiten, an der
Selbstheiligung.

Schwer wird sie gepriift: Sie wird nicht den Chorschwestern innerhalb
der Klausur, sondern den Bettelschwestern, die von Haus zu Haus bet-
teln gehen miissen, zugeteilt. Sie findet bei der téglichen Miihsal und
Ablenkung keine Zeit mehr fiir ein geistliches Leben. So verldBt sie den
Orden, griindet ein eigenes Kloster nach der gleichen Regel der Klaris-
sen und erkennt wiederum, daf dies nicht die Lebensweise sein kann,
die ihr im aktiv-frommen Leben auf den heimatlichen Landsitzen vor
Augen gestanden hatte.

Das Leben der jungen Emigrantin ist bis in die Grundfesten hinein er-
schittert. Sie hat den Mut, ihrer Situation ins Auge zu sechen, Ent-
schliisse zu fassen. Sie scheut weder geselischaftliche Achtung (als aus-
getretene Nonne) noch materielle Not. ,,In dieser Zeit war Gott mein
einziger Fihrer und Lehrmeister”, schreibt sie spiter als DreiBigjahrige
in ihren biographischen Notizen, die leider fragmentarisch geblieben
sind.

Eine Zeitlang lebt sie allein in St. Omer; dann geht sie nach England,
wo sie Gefahrtinnen findet, gleichaltrige Gefdhrtinnen aus befreundeten
und verwandten Familien. Obwohl sie den Frauen keine materielle Si-
cherheit, keinen festumrissenen Platz bieten kann, vermag sie diese fiir



Mathilde Kéhier 206

die Idee zu begeistern, eine neue, eine zeitgendssische Form von Or-
densleben mit Fasten und Beten und pidagogischer Arbeit zu suchen,
nein: zu finden. Diese Frauen der ersten Stunde begleiten den dramati-
schen Lebensweg Maria Wards bis in die Todesstunde hinein. Sie leben
in St. Omer, halten Schule, sind das Staunen der kleinen Stadt und hei-
Ben: die Englischen Fraulein — und so werden sie bis auf heutigen Tag
genannt.

Visionen weisen Maria Ward den Weg. Sie wird ihrer teilhaftig bei
ganz alltdglichen Beschiftigungen, beim Flechten von Buflgiirteln oder
beim Kimmen der Haare, wihrend dem sie einmal deutlich das ,.Glo-
ria! Gloria! Gloria!“ hérte — den Anruf zu einem Leben der Verherrli-
chung Gottes, wie Ignatius von Loyola (,,Alles zur gr6eren Ehre Gottes
— Omnia ad Majorem Dei Gloriam®) ihn verwirklichen wollte. ,,Der
Ansturm war so heftig, daf} er vielleicht zwei Stunden gedauert haben
mag“, meint sie selbst. Bei einer Athanasius-Vision einige Jahre zuvor
verzeichnet sie es mit Erleichterung, dafl sie wohl nur so kurz gedauert
habe, daB} ihre Mitschwestern davon nichts gemerkt hitten.

In der Vision des einsamen Krankenzimmers von 1611 — nach iiber-
standenen Masern — gewinnt sie die Sicherheit fir ihren klosterlichen
Lebensweg. Sie vernimmt die Worte: ,Nimm die Regel der Gesellschaft
(Jesu). Der General wird es nicht erlauben. Geh zu ihm.” Diese Worte
werden Mittelpunkt ihres weiteren Lebens. Zu diesem Auftrag bekennt
sie sich unerschrocken bis in den Tod hinein! Die Szene der Vision im
kargen Krankenzimmer 148t sie spiter malen. Thren Worten hilt sie die
Treue durch Gefiangnis und Gefahr, trotz Krankheit und Armut. Weder
gesellschaftliche Verlockungen noch Achtung bringen sie davon ab.

In dem Jahrzehnt, das auf diese Vision folgt, arbeitet sie drei Ent-
wiirfe fur ihr zukiinftiges Ordensleben aus und geht selbst nach Rom, als
die Bestitigung durch die pidpstlichen Kongregationen nach Jahren des
Wartens nicht eintrifft. Keine Ordensstifterin vor ihr hat das getan!

Thre Entwiirfe sind durchdrungen von den Idealen des Ignatius von
Loyola, die Maria Ward im katholischen englischen Untergrund ihrer
Kindheit kennengelernt hatte: apostolisches Wirken ohne Klausur, Er-
ziehung fur Kinder (auch Midchen) aller Schichten, auch der Armen.
Die Entwiirfe sehen eine Generaloberin fiir alle Hauser in allen Lindern
vor, Denn Frauen k6nnen Frauen ,,regieren®.

Sie stofit damit auf starkes MiBtrauen; die erfolgreichen neugegriin-
deten Schulen in Rom, Neapel und Perugia werden geschlossen. Maria
Ward weicht mit wenigen Gefahrtinnen nach Munchen, Wien und Pref3-
burg aus und griindet wieder gut besuchte Schulen. Auch sie werden ge-
schlossen. Intrigen und Mifiverstindnisse erwirken ein Dekret der In-



Zur Spiritualitit Maria Wards 207

quisition, aufgrund dessen die Verdichtigte, die Emigrantin, die um des
Glaubens willen ihre Heimat verlassen hat, gefangengesetzt wird: neun
Wochen Klosterhaft in Miinchen und dann wieder in Rom; jetzt zwar
geduldet, aber nicht als Ordensfrau anerkannt.

15000 Kilometer hat Maria Ward in threm Leben durch das vom
DreiBigjahrigen Krieg erschiitterte Europa zuriickgelegt, ehe sie in ihrer
Heimat stirbt, nahe der mittelalterlichen Kathedralenstadt York, die von
Royalisten und Puritanern umkampft wird. Sechzig Jahre alt ist Maria
Ward geworden.

Die Gnade und Kraft ihrer Lebensbewiltigung kann nur erhellt wer-
den durch ihre Spiritualitit. Wenn wir verstehen wollen, wie sie die
schweren Krisen ihres dramatischen Lebens bewiltigen konnte, miissen
wir uns an ihre persoénlichen Aufzeichnungen halten. Zwar sind sie nur
sehr spirlich, doch bei genauem Hinsehen kann man die geistliche
Quelle ihres groBlen Lebens erkennen.

Maria Wards biographische Skizzen

Ihr Beichtvater P. Roger Lee SJ hat die Dreiligjahrige veranlaBt, ihr Le-
ben aufzuzeichnen, das Leben im englischen Untergrund. Maria Ward
schildert die tagliche Bedrohung; Folter und Tod sind nahe. Nahe ist
aber auch das Leben der jenseitigen Welt, der Welt Gottes. Das Kind
verehrt die Heiligen und vor allem die Muttergottes so sehr, dall es dar-
auf besteht, den Taufnamen Johanna in Maria umzuwechseln. Das Le-
ben in den GroBfamilien hat das Kind in eine tiefe Einsamkeit getaucht,
in der Gottes Nihe um so heftiger wird. Als kiirzesten Weg zum ewigen
Heil wiinscht es sich sogar den Mirtyrertod — wie viele junge Menschen
der damaligen Zeit. Die frithe Uberanstrengung auf dem Wege der
Selbstheiligung wird von quilenden Skrupeln begleitet. Sie wagt es
kaum, sich anderen zu offenbaren, auch nicht ihren Beichtvitern. Aus
der angespannten Seelenlage befreit sie das Buch des Theatiner-Paters
Lorenzo Scuopoli, ,,Der geistliche Kampf“. Der Missionar P. John Ge-
rard SJ hatte es iibersetzt und heimlich in England drucken lassen. Da-
mals ging es als Untergrund-Literatur von Hand zu Hand (1925 ist es in
Deutschland zum letzten Mal aufgelegt worden!). Maria Ward wurde
dieses Biichlein zur Richtschnur — ein Leben lang!

Zwei Zitate daraus: ,,Nicht mit dufleren BuBlibungen, mit BuBhem-
den, BuBgiirteln, mit Nachtwachen und anderen Abtotungen des Leibes
erreicht man das vollkommene geistliche Leben. Auch Frauen nicht,
wenn sie viele miindliche Gebete verrichten, hiufig die Messe hdren, oft
Kirchen besuchen und zu den Sakramenten gehen. Und auch Ordens-



Mathilde Kdhler 208

leute nicht durch regelmiBligen Besuch des Chorgebets, Stillschweigen,
Zuriickgezogenheit und geregelte Lebensfithrung.” Und: ,,Wer die Hohe
der Vollkommenheit erreichen will, mufl kimpfen.“

Maria Ward hat wohl schon in ihrer Kindheit angefangen, das innere
Gebet zu iiben, ein Gespriach mit Gott, das nach auBen unsichtbar
bleibt, das bei aller beruflichen Aktivitit die Konzentration nach innen
und gleichzeitig auf Gott lenkt. DaBl das religiose Leben Mut und
Kampf erforderte, das hatten Verwandte und Freunde immer und im-
mer wieder erfahren und bewiesen.

Die biographischen Aufzeichnungen Maria Wards sind Fragment ge-
blieben, werfen aber doch schon ein Licht auf diesen Lebensweg, der
von der gott-bezogenen Selbstheiligung zum aktiven Wirken fiir die Mit-
menschen fiihrt.

Die fiinfunddreiflig Vorsitze

Sie sind ein oder zwei Jahre nach der lebensbestimmenden Vision im
einsamen Krankenzimmer von 1611 niedergeschrieben worden, vor den
biographischen Notizen. ,,Besonders nehme ich mir vor, tdglich eine
Stunde dem inneren Gebet zu widmen, meine tigliche Gewissenserfor-
schung zu machen und das GrofBle Brevier zu beten.“ (Nr. 6)

»Bei jedem Stundenschlag will ich meine Seele zu Gott erheben und
kurz erwigen, dall jeder Mensch nach seinem Bild geschaffen ist.“
(Nr. 24)

,»Nie will ich meinem Seelenfiihrer in Wunsch, Wort oder Taten wi-
dersprechen.” (Nr. 22)

Das Thema Gehorsam wird in diesen 35 Vorsitzen sehr oft angefiihrt,
und deshalb klingt es viele Jahre spiter fast wie ein Siegesruf, wenn Ma-
ria Ward in ihren Exerzitien von 1619 vermerkt: ,Freude, weil ich die
Gewifheit habe, gehorchen zu kénnen.“ Zum SchluB3: ,,Ich will den Rat
befolgen, den der selige Vater Ignatius so sehr empfahl und selbst so
treulich iibte: stets in der Gegenwart Gottes zu wandeln.” (Nr. 34)

Aus jeder Zeile ist zu spiiren, dall Maria Ward die Arbeit an ihrer Ver-
vollkommnung im Hinblick auf Gott und in der Verpflichtung, die sie
thren Mitmenschen gegeniiber fiihlte, unerbittlich priifte. Die Kontrolle
durch schriftliche Fixierung schlieBt fadenscheinige Entschuldigungen
aus. Gewissenserforschung zweimal am Tag - viel spiter erst: tigliche
Beichte — waren Wegmarken des inneren Fortschritts. Erkennen und
Handeln, Glauben und Tun: Das sind die Pole ihrer Spiritualitit.

Wie eine Seele im Stand der Gnade, der Vollkommenheit und Urge-
rechtigkeit lebe, erschaute Maria Ward in der Vision vom Allerheiligen-



Zur Spiritualitit Maria Wards 209

tag 1615: ,,Es scheint ein bestimmter, klarer und vollkommener Stand zu
sein. Das Gliick dieses Standes scheint in einer besonderen Freiheit von
aller Anhénglichkeit an irdische Dinge zu bestehen ... Eine solche Seele
bezieht alles auf Gott... Die Menschen im Paradies vor dem ersten Siin-
denfall miissen sich in diesem Stande (der Vollkommenheit) befunden
haben...” So schildert sie — zundchst unter dem Schutz des Beichtge-
heimnisses — das Uberwiltigende Erlebnis (Nymphenburger Briefe,
Nr. 6, 6ff).

Das Ziel wird bei Maria Ward deutlich genannt: Vollkommenbheit.
Spater heiBt es einmal in ihren Briefen an die Novizenmeisterin Wine-
frid Wigmore: ,,Gott will nur die Besten zu seinem Dienst; bilde die
Deinen gut aus.”

Aufzeichnungen aus den Exerzitien

In dem Jahrzehnt vor ihrer Rom-Reise hat Maria Ward oft Einzelexerzi-
tien gemacht und dariiber Buch gefiihrt. Diese Aufzeichnungen sind re-
spektgebietend in ihrer bemiihten Ehrlichkeit; respektgebietend ist auch
die Tatsache, dal3 diese schriftlichen Bekenntnisse ihren Gefihrtinnen
zuginglich gemacht wurden. In unserer Zeit der Vermarktung modi-
scher Psychotherapien und Gruppenbekenntnisse, die nicht ohne wir-
kungsvolle Eitelkeit dargeboten werden, besticht die ungekiinstelte, de-
miitige Ehrlichkeit, mit der Maria Ward {iber ihre Meditationen Aus-
kunft gibt.

»Als ich mich zum Gebet begab, wuBte ich nicht, wo ich Gott finden
kénne. Ich wollte nichts nehmen, was nicht gegeben werde, noch von
mir aus eine Wahl treffen. Mein Verlangen ging dahin, ihn zu finden, wo
er gefunden werden wollte.” Oder: ,,Gott war gegenwirtig; ich fiihlte
mich frei, mit ihm zu sprechen; der gréBite Teil der Stunde war damit
ausgefiillt, daB ich mit Liebe und Hoffnung zu ihm redete und achtsam
hinhorchte auf das, was er wollte, voll Verlangen, seinen Willen zu erfiil-
len.*

Diese Sprache nimmt Begriffe der mittelalterlichen Mystik wieder
auf. Die Anschauung Gottes, seine Nihe, Gottes Unmittelbarkeit wird
gesucht — und auch erlebt. DaB} dies auch von iibernatiirlichen Erleuch-
tungen begleitet war, bezeugt ihre Sekretirin Elizabeth Cotton, die Ma-
ria Wards Aufzeichnungen abzuschreiben hatte. An einer Stelle heiB3t es
da: ,,Hier schrieb sie (Maria Ward) nicht weiter, da sie verhindert war,
obwohl sie bei der Betrachtung (iiber die Menschwerdung Christi) au-
Berordentliche Erleuchtungen hatte und vieles wahrnahm, was Auf-
merksamkeit und Aufzeichnung verdient hitte. (1619)



Mathilde Kohler 210

Von der vorgegebenen Thematik der ignatianischen Exerzitien weicht
Maria Ward bei ihren Meditations-Ubungen oft ab. Es geht ihr um die
personliche Gott-Erfahrung.

Ist sie eine Mystikerin zu nennen? Eine Gestalt im Reigen der schrei-
benden Seherinnen wie Hildegard von Bingen, Mechthild von Magde-
burg und Teresa von Avila? Die apostolische Arbeit, ihre unermiidliche
Aktivitdt der Schulgriindungen verstellt den Blick auf das Innenleben
der Frau, die nach auBen wirken mufite und wollte, um die Spaltung der
Konfessionen zu iiberwinden.

Aber selbst in ihren aktivsten Zeiten blieb sie fiir den Einbruch der
Transzendenz aufgeschlossen. Als 1628 in Prag alle ihre Bemiihungen
zerschlagen wurden, konnte sie in der Stille von Bad Eger aufschreiben:
»lch hatte eine klare und ruhige Einsicht und Erkenntnis von dem, was
Gott in seinen Geschopfen und durch sie tut (durch mich Arme im be-
sonderen)... Ich sah so deutlich beide Partner und das, was jedem von
beiden besonders eignet, bin aber unfihig, es auszudriicken... Ich sah
klar, wieviel Gutes verhindert, aufgeschoben wird und vielleicht fiir im-
mer verloren geht...“

Verloren geht — sie sorgte sich um den Auftrag, den sie seit ihrer Vi-
sion von 1611 klar vor sich sah. DaB3 er durch die zogernden, langsam
arbeitenden romischen Kongregationen verloren gehen kénnte, davor
warnte sie den Papst wieder und wieder. Sie beschwor Urban VIIIL. in
drei Privataudienzen, doch den Willen Gottes zu erfiillen. Sie, die Frau,
ermahnte den Stellvertreter Gottes auf Erden zur Pflichterfiilllung! —
Und sie wurde selbst niemals irre an dieser schweren Sendung, auch
dann nicht, als den Englischen Fridulein das klosterliche Leben unter-
sagt wurde und sie in Rom (und Miinchen) nur geduldet waren. Damals,
im Jahre 1636, hielt sie Riickschau und schrieb:

O wie gut sind deine Taten geordnet, mein Herr und mein Gott.
Damals sagtest du, daf3 die Gerechtigkeit die beste Verfassung sei.
Nun zeigst du, wie solche Gerechtigkeit erlangt wird.

Damals sagtest du, was ich zur Siihne fiir meine Siinden tun solle.
Nun zeigst du, wo solche Genugtuung geleistet wird.

Damals zeigtest du, daB ich gerettet werde.

Nun das Gleiche mit einiger Ergdnzung.

Nach den quélenden Skrupeln der Kindheit, nach der schmerzlichen Su-
che eines zeitgemidBen, offenen Ordenslebens, nach Enttduschung,
Krankheit und Verbot das tréstliche Wissen:

Ich bin gerettet!





