
Sakrament des Augenblicks 
Zum 400. Geburtstag von Maria Ward 

Jörg Splett, Offenbach 

Im Verhältnis zum Unbedingten 
ist nur eine Zeit: die Gegenwart. 

S. Kierkegaard 

Wie man nach Martin Heidegger einen Denker durch Denken ehrt statt 
durch Rühmung, so ehrt man prophetische Menschen statt durch Denk- 
mäler (Mt 23,29 f) dadurch, daß man sich ihrer Herausforderung wenig- 
stens nachträglich aussetzt. Denn so werden sie aufs neue gegenwärtig. 
Und Gegenwart eben, •Gegenwärtigkeit" ist es, was - aus der Fülle 
möglicher anderer Themen - hier bedacht werden soll. 

Dabei wird fürs erste von Maria Ward so gut wie nicht die Rede sein, 
jedenfalls nicht ausdrücklich. Denn jede •Vergegenwärtigung" wäre hi- 
storisch; sie hätte in Wahrheit gerade den zeitlichen Abstand deutlich zu 
machen. Der Leser ist darum gebeten, mehr als an Maria Ward mit ihr, 
in ihrem Geist zu denken. Im Blick auf das Thema: Zeitgemäßheit. 

•Ungebremst im Augenblick" 

Um die Zeit ist es ein eigen Ding. Fließt sie an uns vorbei, während wir 
gleichsam an ihrem Ufer oder auf einer Brücke über ihrem Stromlauf 
stehen? So könnte jemand aus Matthias Claudius' Brief an seinen Sohn 
Johannes entnehmen: der Mensch sei •wie eine hohe bleibende Wand, 
an der die Schatten vorübergehen". Oder treiben wir nicht eher auf dem 
Zeitfluß dahin? Dem entspräche die Rede vom Menschen als Wanderer, 
auch wenn nicht jeder es auf über 15 000 km Pilgerweg bringt. 

Wie dem auch sei, ob auf dem Fluß oder an/über ihm: mein eigenes 
Lebens-Jetzt findet objektiv keinen Stand oder Halt. Mag ich weitertrei- 
ben oder die Dinge um mich, jedenfalls gibt es kein bleibendes Verhält- 
nis. Was auf mich zukommt, geht an mir vorbei und vorüber. Woher - 
wohin? - •Ein Kind trug eine Kerze. Ich fragte es: ,Woher kommt das 
Licht?' Es löschte sie aus und sagte: ,Nun sag mir, wohin ist es gegan- 
gen?'"1 

1 Legende des Sufi-Meisters Hasan von Basra, angeführt von Raimondo Panikkar, in: 
Sein und Nichts in der abendländischen Mystik, hrsg. von W. Strolz, Freiburg 1984, 122. 



Jörg Spielt 212 

Dementsprechend gilt, wie jeder von uns schmerzlich gelernt hat: Ein 
Wesen, das zeithaft ist, also Zeit hat, hat keine. - Wenn wir aber nur in 
Zeit existieren, was besagt es dann, daß wir keine Zeit haben? Konse- 
quent dies, daß wir gar nicht recht sind. So hört man es von östlicher 
Weisheit und westlicher Philosophie seit Piaton bis Hegel, für den •das 
Zeitliche ist, indem es nicht ist, und nicht ist, indem es ist"2. - Sein und 
Identität gibt es, so gesehen, wenn überhaupt, dann einzig durch •Aus- 
stieg" aus der (zer)reißenden Zeit. 

Dafür bieten sich offenbar zwei Möglichkeiten an: entweder in Ab- 
kehr vom Fluß und jeglichem Fließen die Erstarrung zum Standbild. 
Wörtlich haben das Menschen gewählt wie James H. Bedford, die sich 
haben einfrieren lassen3. Zeitlosigkeit wird hier durch Totsein (bei le- 
bendigem Leibe?) erkauft. 

Der andere Weg wäre das Eintauchen im Fluß, die Flucht ins isolierte 
Jetzt. Darauf zielt Friedrich Nietzsches Wort: •Wer sich nicht auf der 
Schwelle des Augenblicks, alle Vergangenheiten vergessend, niederlas- 
sen kann, wer nicht auf einem Punkte wie eine Siegesgöttin ohne 
Schwindel und Furcht zu stehen vermag, der wird nie wissen, was Glück 
ist, und noch schlimmer: er wird nie etwas tun, was andere glücklich 
macht."4 

Nietzsche spricht - in seinem Kontext - nur von der Vergangenheit. 
Dasselbe ist von der Zukunft zu sagen; heute stünde ihr •Vergessen" so- 
gar voran. Und sagen das nicht eben jene, die gerade jetzt gern •etwas 
tun [wollen], was [die] andere[n] glücklich macht"? •Heut' ist heut' - Wer 
wird an morgen denken? - So jung kommen wir nicht mehr zusammen! 
- Und wer weiß, ob überhaupt...?" 

Darauf, daß man an morgen nicht denke, läßt freilich Bert Brecht (um 
wiederum einen Nicht-Christen zu berufen) seine Jenny erwidern: •Ja, 
Liebe, das ist leicht gesagt: /Doch, solang man täglich älter wird/Da 
wird nicht nach Liebe gefragt / Da muß man seine kurze Zeit benützen. / 
Ein Mensch ist kein Tier."5 

In der Tat, die Beschränkung auf das Hier und Jetzt verriete das 
Menschsein, nämlich die Identität in der Zeit. Das geht bis dahin - um 
der Einrede gegen mein Thema ihr ganzes Gewicht zu verleihen -, daß 
als vorläufiges Ergebnis einer großen in Tübingen durchgeführten Straf- 

5 SW (Glöckner) 10, 322 f. 
3 Siehe G. Condrau, Der Mensch und sein Tod. Certa moriendi condicio, Zürich 1984, 64. 
4 Vom Nutzen und Nachteil der Historie ... SW (KSA) 1, 250. 
5 Aufstieg und Fall der Stadt Mahagonny (Ges. Werke in 20 Bänden, Bd. 16), Frankfurt 
1967, 2, 546. 



Sakrament des A ugenblicks 213 

fälligen-Studie die Formel vom •ungebremsten Leben im Augenblick" 
gelten kann*. 

Man muß diese Perspektiven mit im Auge haben, wenn man sich den 
Titel eines der sogenannten heutigen Kultbücher vergegenwärtigt - der 
vermutlich manchem Leser bereits eingangs in den Sinn gekommen ist: 
Jörg Andreas Eltens (= Swami Satyananda) Bericht aus Indien •Ganz 
entspannt im Hier und Jetzt". 

Vorsehung in eigener Regie 

Will man demgegenüber seine menschliche Identität im reißenden Zeit- 
fluß bewahren, dann hat man - der Mensch ist kein Tier - an seine Zu- 
kunft zu denken. Doch wie? - Das Jahrhundert Maria Wards ist in der 
Philosophie durch den Namen des Rene Descartes gekennzeichnet. Des- 
sen Denkaufbruch bedeutet für Horst Eberhard Richter •im Grunde 
eine neurotische Flucht aus narzißtischer Ohnmacht in die Illusion nar- 
zißtischer Allmacht". •Die mit Descartes, Galilei und Leibniz einset- 
zende stürmische, auf die Mathematik gestützte Naturerforschung steht 
von Anfang an unter dem Druck der Angst, alle Ursachen erkennen zu 
müssen, um nicht doch am Ende von unbekannten Mächten überwältigt 
zu werden."7 

Alles erkennen aber muß nicht schlicht •der Mensch", sondern - da 
es um Tod und Leben geht - ein jeder einzelne. So scheint eine eigne 
Konsequenz zur Monadenlehre zu führen. •Im Mittelpunkt des mensch- 
lichen Universums, so erschien es von nun an, steht jeder einzelne 
Mensch für sich als ein von allen anderen letzten Endes völlig unabhän- 
giges Individuum."8 

Tatsächlich gibt es keine volle Unabhängigkeit. So wird jeder des an- 
deren Lebensgefahr und Todfeind. Dem aber ist auf die Dauer auch der 
Stärkste nicht gewachsen. Um des Überlebens willen verzichtet man 

6 H. Göppinger, Der Täter in seinen sozialen Bezügen. Ergebnisse aus der Tübinger Jung- 
täter-Vergleichsuntersuchung, Heidelberg 1983. - FAZ 1984, Nr. 279 (10.12.) S. 10: •Das 
.ungebremste Leben im Augenblick' von wiederholt straffälligen Personen ist gekennzeich- 
net durch kurze Zeitperspektiven, mangelnde Realitätskontrolle, fehlende Lebensplanung. 
Die Suche nach sofortiger Befriedigung spontaner Bedürfnisse ist verbunden mit geringer 
Ausdauer und geringer Belastbarkeit, inadäquat hohem Anspruchsniveau, paradoxer An- 
passungserwartung und ausgeprägter Forderung nach Ungebundenheit. Dabei führen in 
der Regel nicht einzelne Kriterien, sondern der unstete Lebensstil insgesamt zu Gefähr- 
dungen." 
7 H. E. Richter, Der Gotteskomplex. Die Geburt und die Krise des Glaubens an die Allmacht 
des Menschen, Reinbek 1979, 29. 
8 N. Elias, Über den Prozeß der Zivilisation. Soziogenetische undpsychogenetische Untersu- 
chungen, Frankfurt 1976, 1, Lill. 



Jörg Spielt 214 

darum auf Bereiche seiner Privatexistenz. So entsteht, Thomas Hobbes 
zufolge, der Staat. Da derart aber nicht Gerechtigkeit und Wahrheits- 
wille, sondern Todesangst und Überlebenstrieb seinen Ursprung be- 
gründen, kann er auch keine Freiheit und keinen wahren Frieden ge- 
währen. 

Die angstgenährte Aggressivität läßt sich nur dadurch mindern, daß 
man sie nach außen ablenkt. Das führt zur wirtschaftlichen Konkurrenz 
in der Gesellschaft und zu nationalen Rivalitäten - bis zu den einigen- 
den Haßminuten in George Orwells Ozeanien des Großen Bruders. - 
Macht wie Wissen, das Macht ist, möchte zwar eigentlich jeder für sich 
selber haben; aber faktisch gibt es sie nur als gemeinsamen Besitz - als 
Besitz einer kleineren oder größeren Gruppe (durchaus ihrerseits macht- 
strukturiert) gegen andere. 

Vor allem aber - darauf möchte ich jetzt die Aufmerksamkeit lenken - 
hebt das Programm des Wissens als Macht die Zukunft auf. Denn das 
Wissen im Dienste voraussehender Planung ist heutiges Wissen. Der ge- 
genwärtige Forschungsstand, heutige Absichten, Perspektiven, Erwar- 
tungen und Ängste bilden die Parameter jeglicher Planung. •Unvorher- 
gesehenes" kann damit einzig als Störung erscheinen; denn eigentlich 
dürfte man nichts Unerwartetes erwarten. Sein Auftreten wäre ja eine - 
kleine oder auch globale - Katastrophe. 

Die •no-future"-Erfahrung geht nicht erst aus der konkreten Situation 
von Arbeitsplatzmangel, Umweltzerstörung und atomarer Weltbedro- 
hung hervor, sondern wohnt dem neuzeitlichen Planungsdenken als sol- 
chem inne. Sie konnte freilich unbewußt bzw. unverstanden und miß- 
deutet bleiben, solange es mit •Enttäuschungsverarbeitungstechniken" 
(O. Marquard) gelang, das Unerwartete als •Nebenfolgen" entweder zu 
ignorieren (weil andere es zu ertragen hatten) oder es ausdrücklich ande- 
ren (den Feinden) anzulasten. 

War also zuvor die Flucht ins Jetzt die Flucht ins Untermenschliche, 
entweder in den Gefrorenheits-Status des gewissermaßen Mineralischen 
oder in das •Glück des Tieres" (wie Nietzsche deutlich sagt): so wird 
hier der Aufstieg in die Seinsweise Gottes versucht. •Der Gesamtplan ist 
die Identität von Horoskop und Fatum."9 Und damit ist die Menschlich- 
keit nicht minder vertan. 

Ich meine das einmal sehr greifbar, im Blick auf die von Marquard 
herausgestellte Technik der Beschuldigung von •Drahtziehern" und 
Feinden zum Zweck der Selbstentschuldigung: •Die neoabsolute Philo- 

* O. Marquard, Ende des Schicksals? Einige Bemerkungen über die Unvermeidlichkeit des 
Unverfügbaren, in: Schicksal? Grenzen der Machbarkeit, München 1977, 7-25, 21. 



Sakrament des A ugenblicks 215 

sophie des Selbermachens ist - scheint es - nicht nur Theologie nach 
dem Tode Gottes, sondern auch Anthropologie nach dem Ende der 
Menschlichkeit." (19) 

Ich meine es sodann grundsätzlich: Was wäre das für ein Leben, das 
sich von der Zukunft nichts erwarten kann - weil man von ihr sich 
nichts erwarten darf, muß man doch alles selber machen? Zudem ist 
man dann auch genötigt, gleichzeitig die Herkunft und Vergangenheit 
zu verleugnen - sowohl die bisherige angeblich fremde (weil man als 
•Self-made-man" sich selbst •herstellen" will) als auch die neu entste- 
hende •eigene"; denn wer alles selbst machen will, bedarf - wenn er 
nicht wirklich Gott ist - für die überraschenden •Nebenfolgen" seines 
Tuns der Kunst, es nun gerade •nicht gewesen zu sein", es [wie bedacht] 
•andere gewesen sein zu lassen" (Marquard). Wer aber bin ich dann, 
wenn ich (es) niemals war und bin? 

Augenblick aus Begegnung 

Menschsein gibt es einzig als Identität in der Zeit. Nicht gleichsam un- 
terhalb noch oberhalb ihrer, sondern in ihr, indem das Ich sich hinein- 
gäbt und durchhält im Kommen und Gehen des jeweiligen Jetzt. - Über- 
setzen wir den Fachterminus •Identität durch die Zeit" in Umgangsspra- 
che, dann heißt er: Treue. Und sind wir damit nicht ganz bei dem 
Menschen, um dessen Geburtstag es geht? Zugleich aber haben wir 
doch, gerade im Blick auf diese unbeirrbare Frau - wider manchen An- 
schein -, Treue von Hartnäckigkeit und Widerspenstigkeit10 zu unter- 
scheiden. Darum ist die skizzierte Grundsatzüberlegung unumgänglich. 

Starrheit, Ungewilltheit zum Wandel, Unfähigkeit zu der jeweils hier 
und jetzt geforderten Antwort wären so wenig Treue, wie es das restlose 
Aufgehen im Hier und Jetzt ist. Wie aber ist sie dann zu bestimmen? - 
Hier scheint mir eben noch einmal philosophische Reflexion unerläß- 
lich. Es gilt nämlich zu sehen, daß man Zeit nicht als Wirklichkeit einer 
isolierten Monade auffassen kann (das hat zu den erwogenen Aporien 
geführt), sondern daß man sie als Begegnungssitaatian, als Gemein- 
schaftswirklichkeit sehen muß. Auch wenn unsere Uhren, ob analog 
oder digital, davon nichts zeigen. (Darum ist auch nicht das Vordringen 
des Digitalen, wie manche Kulturkritik meint, entscheidend, sondern 
die fraglose Normgeltung der Uhrzeit als solcher, der gegenüber •Au- 
genblick", •Stunde", •Kairos" als bloß subjektiv entwirklicht werden.) 

M. Köhler, Maria Ward. Ein Frauenschicksal des 17. Jahrhunderts, München 1984, 238. 



Jörg Spiet t 216 

Den Augenblick gibt es nur aus der Begegnung von Blick und Blick, und 
daraus wird Zeit. 

Ein Blick trifft mich und besagt in Auftrag oder Frage, Angebot oder 
Hilferuf einen Anspruch an mich. Ich muß dieses Wort an mich erst hö- 
ren, es wirklich in mich aufnehmen, um es dann zu erwidern. Und wie 
der Antwortende erst das Ende der An-rede oder -frage abwarten muß, 
so nun auch der Fragende von deren Anfang bis zu deren Ende die Ant- 
wort, die er erhält. Mag darum das Denken zeitlos sein - wie anderer- 
seits die Stummheit des •factum brutum", der schieren Tatsache -: Wort 
und Antwort, Gemeinsamkeit des Gesprächs gibt es nur in der Zeit. 

Und Gespräch in der Zeit - dies das Zweite - gibt es nur zwischen sol- 
chen, die zu ihrem Worte stehen. - Vor der Annahme des geistlichen Be- 
rufs wie vor der Ehe schrecken junge Leute zurück, weil es sie ängstigt, 
heute über jenen Menschen zu verfügen, der sie in zehn oder zwanzig 
Jahren sein werden. Aber wird dieser Mensch denn ein anderer sein 
oder nicht vielmehr, zwar anders geworden, derselbe, eben: er/sie 
selbst? 

Spitzen wir die Frage auf das Mikro-Beispiel hin zu: Der Fragende 
muß angesichts der Antwort noch zu seiner Frage stehen, der Bittende 
angesichts des zustimmenden wie eines abschlägigen Bescheids zu sei- 
ner Bitte, der Befehlende dem Gehorsam wie dem Ungehorsam gegen- 
über zu seinem Befehl. Sollte er sich die u. U. prekäre Situation dadurch 
erleichtern, daß er seinen Anruf für ungeschehen erklärte? Oder da- 
durch, daß er immer weiterredete, um seinem Gegenüber dessen Ant- 
wort •abzunehmen" (Praktik aus der Schule wie aus Partnerkonflikten 
bekannt)? Man sieht, wie eben dies Menschsein und Menschlichkeit un- 
terdrückte. 

Nein, der Frager selbst muß nun zum Hörenden werden, der Hörer 
zum Sprecher, und einzig so ereignet sich in Wort- und Blickwechsel der 
Partner der gefüllte Augenblick des Gesprächs. - Dann aber ist das Jetzt 
nicht mehr bloß die unablässig sich verschiebende, in sich unfaßbare 
Scheidelinie zwischen Nicht-mehr und Noch-nicht, sondern es zeigt sich 
als gelebter Augenblick menschlichen Miteinanders, 

Nochmals also: Ich muß zu mir und meinem Wort stehen, jetzt, da ich 
nicht mehr rede, sondern höre - dies ist meine Identität in der Zeit. Aber 
ich muß zugleich dir deine Identität zuerkennen, der du eben hörtest 
und jetzt erwiderst. Und so gleicherweise du mir gegenüber. Identität ist 
gemeinsame Identität - wie Zeit gemeinsame Zeit. Treue ist gemeinsame 
Treue. 

Doch wäre hierin jeder nur sich selber treu und jeder obendrein dem 
anderen? Beide gemeinsam sind es darin nochmals bzw. ursprünglich 



Sakrament des A ugenblicks 217 

dem Herrn des Augenblicks und ihrer Begegnung. Damit sind wir end- 
lich beim Titelwort dieser Besinnung. 

•Sakrament des Augenblicks" 

Was soll nämlich Treue zu mir oder dir im Ernste heißen, wenn sie nicht 
als Treue, also als Wille zur Antwort auf jenen Anruf verstanden sein 
soll, aus dem wir ursprünglich sind, was oder wer - ein jeder auf seine 
unvertretbare Weise - wir immer schon sind? 

Walter Nigg, der für sein Ward-Buch den Titel •Eine Frau gibt nicht 
auf" gewählt hat (was als •pertinax" = halsstarrig gelesen werden 
könnte), stellt abschließend ihr Leben unter die dritte Bitte des Herren- 
gebets: Dein Wille geschehe11. 

•Schon die mittelalterlichen Mystiker haben den Eigenwillen des 
Menschen als das große Hindernis auf dem Weg zu Gott erfaßt. Mary 
Ward war zwar willensstark, aber nie versuchte sie, mit ihrem Willen 
durch die Wand zu gehen. Das Anliegen ihres Lebens war, den Willen 
Gottes zu erfassen. Daraus erklären sich auch ihre schweren Jahre des 
Suchens in ihrer reiferen Jugend." Dann erfährt sie - überglücklich -, 
wozuhin sie auf dem Weg ist, einem Weg allerdings, der sich von diesem 
Jahre 1611 an bis zur Weihnachtszeit des Jahres 1678 erstrecken wird ... 
Doch als 1631 die Aufhebungsbulle erging, •genügte [es] ihr zu wissen, 
es sei das alles von Gottes Willen oder Vorsehung so zugelassen worden, 
und weiter habe man nicht zu untersuchen"12. 

Als neues religiöses Ideal, das Ignatius von Loyola dem bislang zen- 
tralen Chorgebet gegenübergestellt hat, schließt Josef Stierli die Grund- 
formel •Gott suchen in allen Dingen" auf3. - Darin lebt die Dreifaltig- 
keitsmystik von Manresa; in sich einbegreifend zugleich die Hilfe für 
andere: die Exerzitien vor allem, die in die •Beschauung zur Erlangung 
der Liebe" münden - damit die so Erfahrenen Gott nicht bloß im Gebet, 
sondern in allen ihren Tätigkeiten suchen. So aber geht es letztlich nicht 
um eine gläubige Weltbetrachtung: Was Ignatius zu finden sucht, ist 
Gottes Wille14. Gottes Wille über dem Leben eines Menschen im gan- 

11 Mary Ward, München 1983, 139f. 
12 Nigg, a.a.O. (Anm. 11), 140, im Zitat nach M. K. E. Chambers. - Der Weg: zur Über- 
nahme der Konstitutionen SJ (was erst 1978 erlaubt wurde). 
13 Das ignatianische Gebet: •Gott suchen in allen Dingen", in: Ignatius von Loyola. Seine 
geistliche Gestalt und sein Vermächtnis (1556-1956), hrsg. von. F. Wulf, Würzburg 1956, 
151-182. 
14 Vgl. S. Kierkegaard, Einübung im Christentum (daraus, SV XII 60, auch das Motto): 
•Der Predigtvortrag in unsrer Zeit hat zum ersten rein übersehen und zum andern es ganz 
vergessen gemacht, daß die christliche Wahrheit eigentlich nicht Gegenstand von ,Betrach- 



Jörg Spiett 218 

zen, bezüglich Berufswahl und Lebensstand, doch dann in allem einzel- 
nen. •,Gott suchen in allen Dingen.' In genuiner ignatianischer Deu- 
tung heißt das nun: In allen Stunden und vor allen Entscheidungen 
nach dem Willen Gottes fragen und über sich dann ganz von Gott verfü- 
gen lassen." •Gott suchen..." meint darum genauer: Ihm in allen Din- 
gen dienen. Ignatianische Mystik ist •Mystik des Dienstes" (nach J. de 
Guibert). 

Leben im Jetzt bedeutet also: reine Absicht, Liebe, die einfältig dient. 
Darauf ist alles einzelne ausgerichtet, was in den Konstitutionen ausge- 
führt wird (nicht zuletzt gerade auch die intellektuelle Schulung, da Ein- 
falt mitnichten Unbildung meint15). Das Ziel ist, so schließt J. Stierli, 
•mit einem Wort: das Wirken der Liebe, die ganz eins ist mit Gott"16. 

In diesem Ziel- und Zentralpunkt ignatianischer Frömmigkeit glaube 
ich auch die Mitte von Mary Wards Selbst- und Lebensverständnis zu 
erkennen, den Stern über ihrem bewegenden Weg und das Grundwort 
ihrer erweckenden Botschaft für heute. 

•Sakrament" heißt wörtlich: Heiligungsmittel. 30 Jahre nach dem Tod 
Maria Wards wird der Jesuit Jean-Pierre de Caussade geboren. In sei- 
nen Briefen über die Hingabe an die göttliche Vorsehung schreibt er von 
der •communion de tous les instants", der •Kommunion eines jeden Au- 
genblicks"; davon, daß dem Aufmerksamen alles zum Sakrament wird17. 

Welt erscheint hier als Geschichte. •Jedes Ding ist ein Wort, das Gott 
spricht."18 Und jeweils hat der Angesprochene Antwort zu geben. In der 
Regel werde, bemerkt Guardini, das Gewissen •so bestimmt, daß es die 
geltenden Gesetze erkennt und ausführt; das Gegebene richtig beurteilt 
und ordnet" (14). Wurden die Damen aus England nicht immer wieder 
auf diese Gesetze verwiesen? •Es gibt aber auch das christlich Neue: 
nicht nur als neue Anwendung des bereits Bekannten, sondern als Ent- 
deckung des noch Unbekannten." (ebd.) Wenn Pius XII. Mary Ward 

tung' sein kann. Denn die christliche Wahrheit hat, wenn ich so sagen darf, selber Augen, 
damit zu sehen, ja, sie ist wie lauter Auge; aber es wäre ja recht störend, ja es würde mir ja 
dadurch unmöglich werden, ein Gemälde oder ein Stück Tuch zu betrachten, wenn ich, in- 
dem ich mich anschicke, es zu betrachten, entdecken müßte, daß da das Gemälde oder das 
Tuch hin auf mich blickten - und so ist es eben der Fall mit der christlichen Wahrheit; sie 
ist es, die mich betrachtet, ob ich tue, was sie sagt, daß ich tun soll." (XII 214 [E. Hirsch]) 
15 Mary Ward: • Gott liebt die Einfalt, nicht aber die Unwissenheit", in: Maria Ward und ihr 
Institut. Nach Originaltexten, hrsg. von IBMV, München (1957?), 69. 
16 182, aus Pater Nadais Instruktion über die Gnade des Gebetes in der Gesellschaft Jesu; 
vgl. IBMV, a.a.O. (Anm. 15), 57. 
17 H. U. v. Balthasar, Herrlichkeit. Eine theologische Ästhetik HI/1, Einsiedeln 1965, 
485-491, 488. 
18 R. Guardini in der Einleitung zu: J.-P. de Caussade, Ewigkeit im Augenblick. Von der 
Hingabe an die göttliche Vorsehung (W. Rüttenauer), Freiburg 31951, 7. 



Sakrament des Augenblicks 219 

unter den großen Laienaposteln aufführt (Nigg, 136), dann liest man bei 
Guardini: Die Rede von der Verantwortung des Laien (und der Frau 
noch einmal eigens, füge ich hinzu) geschehe •oft in einer nicht nur ein- 
schränkenden, sondern oft uneigentlichen Weise. Es wurde von Verant- 
wortung und Mündigkeit geredet, gemeint schien aber oft nur die Ent- 
schlossenheit des Gehorsams. Der gilt natürlich nach wie vor [wie sollte 
man auch im Geist des Ignatius wie Maria Wards etwas anderes sagen], 
ist aber nicht das Ganze und - in der heranreifenden Weltstunde - viel- 
leicht nicht einmal das gerade jetzt Dringliche" (20). 

Dorothee Solle beruft die Phantasie19. Auch sie ist unverzichtbar. 
Aber ich sehe dabei die Gefahr eines zeit- und gegenwartsvergessenen 
Schwärmern (meistens •Utopie" genannt). So scheint mir besser als eine 
(zudem nicht ganz unaggressive) Entgegensetzung von Gehorsam 
(•Großkirche"!) und Phantasie (Propheten, Heilige) das Programm Of- 
fenheit, Wachheit, Aufmerksamkeit(en) - in summa: •Antwort"20. 

Ihr wird, schreibt Caussade, die Fruchtbarkeit des marianischen 
•Fiat" geschenkt (21 ff)- Und zwar nicht bloß einmal, sondern immer 
neu. Der Jesuitenpater meditiert über die Tagesarbeit als das tägliche 
Brot der Heiligen Familie. Und hier bricht er (mit der französischen 
Rhetorik seiner Zeit) in den Anruf aus: •O Brot der Engel, himmlisches 
Manna, Perle des Evangeliums - du Sakrament des gegenwärtigen Au- 
genblicks." (24) 

Damit kehrt sich (wie zuvor schon bei Kierkegaard - Anm. 14) die 
Blickrichtung um: Wovon wir leben, ist nicht erstlich unser Tun und 
Denken, sondern daß ursprünglich wir von Augenblick zu Augenblick 
erblickt sind (Ps 104,29). Zu Gott aufblicken (Ps 123,2; 145,15) bedeu- 
tet, dem Blick seiner unverwandten Liebe begegnen. 

Mystik des Alltags 

Immer wieder wird heute das Wort Karl Rahners zitiert: •Der Fromme 
von morgen wird ein ,Mystiker' sein, einer, der etwas ,erfahren' hat, 
oder er wird nicht mehr sein ..."21 Doch oft scheint man nicht zu wissen, 
daß P. Rahner damit das Gegenteil jeder frommen oder weniger from- 
men (weil nur schlecht •sublimierten") Neugier gemeint hat. Nämlich 

" Phantasie und Gehorsam. Überlegungen zu einer künftigen christlichen Ethik, Stuttgart 
51968. 
20 J. Splett, Zur Antwort berufen. Not und Chancen christlichen Zeugnisses heute, Frankfurt 
1984. 
21 Schriften zur Theologie, Bd. VII, 22. 



Jörg Spielt 220 

jene Mystik des Alltags, auf die des Ignatius' Wort vom •Gott suchen in 
allen Dingen" abzielt. 

Erfahrungen des Geistes, das liest sich bei Rahner so - und der Leser 
möge zum folgenden Zitat Maria Ward vor Augen haben: als Bettel- 
schwester bei den Klarissen von St. Omer, auf der zweiten Romreise, 
1629, sterbenskrank, als Gefangene der Inquisition im Münchener Klo- 
ster am Anger oder auf ihrer dritten Reise - durch Pestgebiete - nach 
Rom: 

•Haben wir schon einmal geschwiegen, obwohl wir uns verteidigen 
wollten, obwohl wir ungerecht behandelt wurden? Haben wir schon ein- 
mal verziehen, obwohl wir keinen Lohn dafür erhielten und man das 
schweigende Verzeihen als selbstverständlich annahm?... Haben wir 
schon einmal versucht, Gott zu lieben, dort, wo keine Welle einer ge- 
fühlvollen Begeisterung einen mehr trägt, wo man sich und seinen Le- 
bensdrang nicht mehr mit Gott verwechseln kann, dort, wo man schein- 
bar ins Leere und gänzlich Unerhörte zu rufen scheint, dort, wo es wie 
ein entsetzlicher Sprung ins Bodenlose aussieht?... Haben wir schon 
einmal eine Pflicht getan, wo man sie scheinbar nur tun kann mit dem 
verbrennenden Gefühl, sich wirklich selbst zu verleugnen und auszu- 
streichen, wo man sie scheinbar nur tun kann, indem man eine entsetzli- 
che Dummheit tut, die einem niemand dankt? ... 

Von da aus könnten wir verstehen, was für eine geheime Leidenschaft 
in den eigentlichen Menschen des Geistes und den Heiligen lebt... Sie 
haben den Geschmack des Geistes bekommen ... Darum ihr merkwürdi- 
ges Leben, ihre Armut, ihre Leidensbereitschaft, ihre geheime Sehnsucht 
nach dem Martyrium. Nicht als ob sie nicht auch schwach wären. Nicht 
als ob sie nicht auch immer wieder zurückkehren müßten in die Ge- 
wöhnlichkeit des Alltags ,.."22 Aber in ihm suchen sie eben dies: in der 
Bodenlosigkeit unseres Lebens die Bodenlosigkeit unseres Gottes, die 
Nähe seiner Unnahbarkeit in der Geeintheit gemeinsamen Wollens. 

Blicken wir nochmals zurück: Die Zeit festhalten wollen, versteint. 
Sich dem Augenblick ausliefern, heißt, sich verflüssigen (lateinisch: li- 
quidieren). Leben hieße: sich je und je für den Anruf auftun, der in je- 
dem Augenblick ergeht. Darin werden •Passivität" und •Aktivität" le- 
bendig eins, und tiefer eines werden Annahme, Aufnahme und gelebte 
Antwort. Eins wird schließlich die Antwort an Gott wie an den Näch- 
sten, den er mir augenblicks zuschickt. •Meine Speise ist es,..." sagt der 
Herr am Jakobs-Brunnen (Joh 4,34). Bei Caussade liest es sich: •Denn 
jeder Augenblick ist ein Zufriedensein mit Gott allein im Innern des 

22 Schriften zur Theologie, Bd. III, 106 f. 



Sakrament des A ugenblicks 221 

Herzens und zugleich eine vorbehaltlose Hingabe an alles Geschaf- 
fene ..." (67) 

Mit einem Wort: Leben kann man in der Tat nur je jetzt - aber dies 
kann man nur, wenn man nicht bloß •nur jetzt" lebt. - Der Mensch, der 
Zeit hat, habe keine, hieß es zuvor. Allerdings, wir haben keine, woher 
sollten wir sie auch nehmen? Woher kommt das Licht? - Doch Er, Gott, 
gibt sie uns, je jetzt und heute - •Zeit der Gnade" (2 Kor 6,2), d.h. sei- 
nes freien Willens. So sollen und dürfen wir sie annehmen und in die- 
sem Sinn sie •uns nehmen" - für uns, für die anderen, nicht zuletzt 
schlicht für Ihn. 

Wir haben keine Zeit, will sagen: Wir verfügen nicht über sie. Wer an- 
ders denkt, muß sich von Jesus sagen lassen (Joh 7,6): •Für euch ist im- 
mer rechte Zeit, meine Zeit aber noch nicht." Zeit-•freiheit", so verstan- 
den, ist fruchtlos und leer; andererseits, den Augenblick erzwingen wol- 
len, zerstört; es führt den Ungeduldigen (und leider oft nicht ihn allein) 
ins Unglück. Doch im Maß der Mensch mit jenem Willen eins wird, der 
ihm Augenblick und Stunde zumißt, wird er zur Freude befreit. 

Nach der Erfahrung derer, die sich darauf eingelassen haben, wird 
dem Menschen, der nur Gottes Herrschaft in jedem Augenblick sucht, 
•alles andere dazugegeben", wörtlich: •draufgesetzt" (Mt 6,33). - Es 
geht also weniger um ein Gebot als um ein großherziges Angebot. Es an- 
zunehmen, fordert freilich Mut (eine Grundeigenschaft Mary Wards). 
Aber so ist es mit der wahren Freude. Sie verlangt stets ein Wagnis23. Je- 
der Augenblick fragt uns: Warum nicht du? Warum nicht jetzt? 

23 H. v. Hofmannsthal: •Freude erfordert mehr Hingabe als der Schmerz. Sich der Freude 
hingeben, heißt, genausoweit das unbekannte Dunkle herausfordern", in: Buch der 
Freunde, Frankfurt 1965, 33; J. Splett, Wagnis der Freude, Frankfurt 31984; theologisch 
siehe die Meditation H. U, v. Balthasars über die Freude und das Kreuz, in: ders., Die 
Wahrheit ist symphonisch. Aspekte des christlichen Pluralismus, Einsiedeln 1972, 131-146. 




