Sakrament des Augenblicks

Zum 400. Geburtstag von Maria Ward
Jorg Splett, Offenbach

Im Verhdltnis zum Unbedingten
ist nur eine Zeit: die Gegenwart.
S. Kierkegaard

Wie man nach Martin Heidegger einen Denker durch Denken ehrt statt
durch Rithmung, so ehrt man prophetische Menschen statt durch Denk-
miler (Mt 23,29f) dadurch, dafl man sich ihrer Herausforderung wenig-
stens nachtriglich aussetzt. Denn so werden sie aufs neue gegenwiirtig.
Und Gegenwart eben, ,Gegenwirtigkeit™ ist es, was ~ aus der Fiille
maoglicher anderer Themen - hier bedacht werden soll. ,

Dabei wird fiirs erste von Maria Ward so gut wie nicht die Rede sein,
jedenfalls nicht ausdriicklich. Denn jede ,,Vergegenwirtigung” wire hi-
storisch; sie hitte in Wahrheit gerade den zeitlichen Abstand deutlich zu
machen. Der Leser ist darum gebeten, mehr als gn Maria Ward mit ihr,
in ihrem Geist zu denken. Im Blick auf das Thema: ZeitgemiBheit.

»Ungebremst im Augenblick®

Um die Zeit ist es ein eigen Ding. Flieft sie an uns vorbei, wihrend wir
gleichsam an ihrem Ufer oder auf einer Briicke {iber ihrem Stromlauf
stehen? So kdnnte jemand aus Matthias Claudius’ Brief an seinen Sohn
Johannes entnehmen: der Mensch sei ,,wie eine hohe bleibende Wand,
an der die Schatten voriibergehen®. Oder treiben wir nicht eher auf dem
ZeitfluBl dahin? Dem entspriche die Rede vom Menschen als Wanderer,
auch wenn nicht jeder es auf {iber 15000 km Pilgerweg bringt.

Wie dem auch sei, ob auf dem Flu} oder an/iiber ihm: mein eigenes
Lebens-Jetzt findet objektiv keinen Stand oder Halt. Mag ich weitertrei-
ben oder die Dinge um mich, jedenfalls gibt es kein bleibendes Verhilt-
nis. Was auf mich zukommt, geht an mir vorbei und voriiber. Woher -
wohin? - ,,Ein Kind trug eine Kerze. Ich fragte es: ;Woher kommt das
Licht? Es loschte sie aus und sagte: ,Nun sag mir, wohin ist es gegan-
gen?t !

! Legende des Sufi-Meisters Hasan von Basra, angefiihrit von Raimondo Panikkar, in:
Sein und Nichts in der abendidndischen Mystik, hrsg. von W. Strolz, Freiburg 1984, 122.



Jorg Splett 212

Dementsprechend gilt, wie jeder von uns schmerzlich gelernt hat: Ein
Wesen, das zeithaft ist, also Zeit hat, hat keine. - Wenn wir aber nur in
Zeit existieren, was besagt es dann, dafl wir keine Zeit haben? Konse-
quent dies, dafl wir gar nicht recht sind. So hort man es von Ostlicher
Weisheit und westlicher Philosophie seit Platon bis Hegel, fiir den ,,das
Zeitliche ist, indem es nicht ist, und nicht ist, indem es ist*“2. - Sein und
Identitit gibt es, so gesehen, wenn berhaupt, dann einzig durch ,,Aus-
stieg” aus der (zer)reilenden Zeit.

Dafiir bieten sich offenbar zwei Mdglichkeiten an: entweder in Ab-
kehr vom Flufl und jeglichem Flieen die Erstarrung zum Standbild.
Wortlich haben das Menschen gewihit wie James H. Bedford, die sich
haben einfrieren lassen®. Zeitlosigkeit wird hier durch Totsein (bei le-
bendigem Leibe?) erkauft.

Der andere Weg wiire das Eintauchen im FluB3, die Flucht ins isolierte
Jetzt. Darauf zielt Friedrich Nietzsches Wort: ,,Wer sich nicht auf der
Schwelle des Augenblicks, alle Vergangenheiten vergessend, niederlas-
sen kann, wer nicht auf einem Punkte wie eine Siegesgéttin ohne
Schwindel und Furcht zu stehen vermag, der wird nie wissen, was Gliick
ist, und noch schlimmer: er wird nie etwas tun, was andere gliicklich
macht.”*

Nietzsche spricht — in seinem Kontext — nur von der Vergangenheit.
Dasselbe ist von der Zukunft zu sagen; heute stiinde ihr ,,Vergessen® so-
gar voran. Und sagen das nicht eben jene, die gerade jetzt gern ,etwas
tun [wollen], was [die] andere[n] gliicklich macht*? ,,Heut’ ist heut’ - Wer
wird an morgen denken? — So jung kommen wir nicht mehr zusammen!
- Und wer weil, ob tberhaupt ...7¢

Darauf, daBl man an morgen nicht denke, 148t freilich Bert Brecht (um
wiederum einen Nicht-Christen zu berufen) seine Jenny erwidern: ,Ja,
Liebe, das ist leicht gesagt: /Doch, solang man téglich dlter wird/ Da
wird nicht nach Liebe gefragt / Da mull man seine kurze Zeit benlitzen. /
Ein Mensch ist kein Tier.**

In der Tat, die Beschrinkung auf das Hier und Jetzt verriete das
Menschsein, nidmlich die Identitdt in der Zeit. Das geht bis dahin — um
der Einrede gegen mein Thema ihr ganzes Gewicht zu verleihen —, daf}
als vorlaufiges Ergebnis einer groflen in Tiibingen durchgefiihrten Straf-

* SW (Glockner) 10, 322f.

3 Siehe G. Condrau, Der Mensch und sein Tod. Certa moriendi condicio, Ziirich 1984, 64.
¢ Vom Nutzen und Nachteil der Historie ... SW (KSA) 1, 250.

S Aufstieg und Fall der Stadt Mahagonny (Ges. Werke in 20 Binden, Bd. 16), Frankfurt
1967, 2, 546.



Sakrament des Augenblicks 213

falligen-Studie die Formel vom ,ungebremsten Leben im Augenblick®
gelten kann®.

Man muB diese Perspektiven mit im Auge haben, wenn man sich den
Titel eines der sogenannten heutigen Kultbiicher vergegenwirtigt - der
vermutlich manchem Leser bereits eingangs in den Sinn gekommen ist:
Jorg Andreas Eltens (= Swami Satyananda) Bericht aus Indien ,,Ganz
entspannt im Hier und Jetzt“.

Vorsehung in eigener Regie

Will man demgegeniiber seine menschliche Identitdt im reillenden Zeit-
fluBl bewahren, dann hat man - der Mensch ist kein Tier - an seine Zu-
kunft zu denken. Doch wie? — Das Jahrhundert Maria Wards ist in der
Philosophie durch den Namen des René Descartes gekennzeichnet. Des-
sen Denkaufbruch bedeutet fiir Horst Eberhard Richter ,,im Grunde
eine neurotische Flucht aus narziBtischer Ohnmacht in die Hlusion nar-
ziBtischer Allmacht“. ,Die mit Descartes, Galilei und Leibniz einset-
zende stiirmische, auf die Mathematik gestiitzte Naturerforschung steht
von Anfang an unter dem Druck der Angst, alle Ursachen erkennen zu
miissen, um nicht doch am Ende von unbekannten Michten iiberwiltigt
zu werden.*7

Alles erkennen aber muB3 nicht schlicht ,, der Mensch®, sondern - da
es um Tod und Leben geht - ein jeder einzelne. So scheint eine eigne
Konsequenz zur Monadenlehre zu fithren. , Im Mittelpunkt des mensch-
lichen Universums, so erschien es von nun an, sieht jeder einzelne
Mensch fiir sich als ein von allen anderen letzten Endes vollig unabhéan-
giges Individuum.*“8

Tatsichlich gibt es keine volle Unabhingigkeit. So wird jeder des an-
deren Lebensgefahr und Todfeind. Dem aber ist auf die Dauer auch der
Stiarkste nicht gewachsen. Um des Uberlebens willen verzichtet man

¢ H. Géppinger, Der Titer in seinen sozialen Beziigen. Ergebnisse aus der Tiibinger Jung-
titer-Vergleichsuntersuchung, Heidelberg 1983. ~ FAZ 1984, Nr. 279 (10.12)) 8. 10: ,Das
,ungebremste Leben im Augenblick’ von wiederholt straffilligen Personen ist gekennzeich-
net durch kurze Zeitperspektiven, mangelnde Realititskontrolle, fehlende Lebensplanung.
Die Suche nach sofortiger Befriedigung spontaner Bediirfnisse ist verbunden mit geringer
Ausdauer und geringer Belastbarkeit, inaddquat hohem Anspruchsniveau, paradoxer An-
passungserwartung und ausgeprigter Forderung nach Ungebundenheit. Dabei fithren in
der Regel nicht einzelne Kriterien, sondern der unstete Lebensstil insgesamt zu Gefihr-
dungen.”

7 H. E. Richter, Der Gotteskomplex. Die Geburt und die Krise des Glaubens an die Altmacht
des Menschen, Reinbek 1979, 29.

¥ N. Elias, Uber den Prozefi der Zivilisation. Soziogenetische und psychogenetische Untersu-
chungen, Frankfurt 1976, 1, L1I1.



Jorg Splett 214

darum auf Bereiche seiner Privatexistenz. So entsteht, Thomas Hobbes
zufolge, der Staat. Da derart aber nicht Gerechtigkeit und Wahrheits-
wille, sondern Todesangst und Uberlebenstrieb seinen Ursprung be-
grinden, kann er auch keine Freiheit und keinen wahren Frieden ge-
wihren.

Die angstgendhrte Aggressivitdt 148t sich nur dadurch mindern, daB
man sie nach aullen ablenkt. Das fithrt zur wirtschaftlichen Konkurrenz
in der Gesellschaft und zu nationalen Rivalitidten — bis zu den einigen-
den HaBminuten in George Orwells Ozeanien des Grofien Bruders. -
Macht wie Wissen, das Macht ist, méchte zwar eigentlich jeder fiir sich
selber haben; aber faktisch gibt es sie nur als gemeinsamen Besitz - als
Besitz einer kleineren oder gré3eren Gruppe (durchaus ihrerseits macht-
strukturiert) gegen andere.

Vor allem aber — darauf mdchte ich jetzt die Aufmerksamkeit lenken —
hebt das Programm des Wissens als Macht die Zukunft auf. Denn das
Wissen im Dienste voraussehender Planung ist heutiges Wissen. Der ge-
genwirtige Forschungsstand, heutige Absichten, Perspektiven, Erwar-
tungen und Angste bilden die Parameter jeglicher Planung. ,,Unvorher-
gesehenes” kann damit einzig als Stdrung erscheinen; denn eigentlich
diirfte man nichts Unerwartetes erwarten. Sein Auftreten wire ja eine —
kleine oder auch globale ~ Katastrophe.

Die ,,no-future“-Erfahrung geht nicht erst aus der konkreten Situation
von Arbeitsplatzmangel, Umweltzerstérung und atomarer Weltbedro-
hung hervor, sondern wohnt dem neuzeitlichen Planungsdenken als sol-
chem inne. Sie konnte freilich unbewuflt bzw. unverstanden und mif3-
deutet bleiben, solange es mit ,,Enttduschungsverarbeitungstechniken*
(0. Marquard) gelang, das Unerwartete als ,,Nebenfolgen* entweder zu
ignorieren (weil andere es zu ertragen hatten) oder es ausdriicklich ande-
ren (den Feinden) anzulasten.

War also zuvor die Flucht ins Jetzt die Flucht ins Untermenschliche,
entweder in den Gefrorenheits-Status des gewissermafen Mineralischen
oder in das ,,Gliick des Tieres” (wie Nietzsche deutlich sagt): so wird
hier der Aufstieg in die Seinsweise Gottes versucht. ,,Der Gesamtplan ist
die Identitit von Horoskop und Fatum.*? Und damit ist die Menschlich-
keit nicht minder vertan.

Ich meine das einmal sehr greifbar, im Blick auf die von Marquard
herausgestellte Technik der Beschuldigung von ,Drahtziehern“ und
Feinden zum Zweck der Selbstentschuldigung: ,,Die neocabsolute Philo-

* O. Marquard, Ende des Schicksals? Einige Bemerkungen tiber die Unvermeidlichkeit des
Unverfiigbaren, in: Schicksal? Grenzen der Machbarkeit, Miinchen 1977, 7-25, 21.



Sakrament des Augenblicks 215

sophie des Selbermachens ist - scheint es — nicht nur Theologie nach
dem Tode Gottes, sondern auch Anthropologie nach dem Ende der
Menschlichkeit.” (19)

Ich meine es sodann grundsitzlich: Was wire das fir ein Leben, das
sich von der Zukunft nichts erwarten kann - weil man von ihr sich
nichts erwarten darf, mufl man doch alles selber machen? Zudem ist
man dann auch genétigt, gleichzeitig die Herkunft und Vergangenheit
zu verleugnen — sowohl die bisherige angeblich fremde (weil man als
~Self-made-man® sich selbst ,herstellen” will) als auch die neu entste-
hende ,.eigene”; denn wer alles selbst machen will, bedarf ~ wenn er
nicht wirklich Gott ist - fiir die iiberraschenden , Nebenfoigen® seines
Tuns der Kunst, es nun gerade ,,nicht gewesen zu sein®, es [wie bedacht]
~andere gewesen sein zu lassen” (Marguard). Wer aber bin ich dann,
wenn ich (es) niemals war und bin?

Augenblick aus Begegnung

Menschsein gibt es einzig als Identitdt in der Zeit. Nicht gleichsam un-
terhalb noch oberhalb ihrer, sondern in ihr, indem das Ich sich hinein-
gibt und durchhilt im Kommen und Gehen des jeweiligen Jetzt. - Uber-
setzen wir den Fachterminus ,,Identitidt durch die Zeit” in Umgangsspra-
che, dann heifit er: Treue. Und sind wir damit nicht ganz bei dem
Menschen, um dessen Geburtstag es geht? Zugleich aber haben wir
doch, gerade im Blick auf diese unbeirrbare Frau —~ wider manchen An-
schein -, Treue von Hartnidckigkeit und Widerspenstigkeit'® zu unter-
scheiden. Darum ist die skizzierte Grundsatziiberlegung unumginglich.

Starrheit, Ungewilltheit zum Wandel, Unfahigkeit zu der jeweils hier
und jetzt geforderten Antwort wiiren so wenig Treue, wie es das restlose
Aufgehen im Hier und Jetzt ist. Wie aber ist sie dann zu bestimmen? -
Hier scheint mir eben noch einmal philosophische Reflexion unerlif-
lich. Es gilt naimlich zu sehen, daBl man Zeit nicht als Wirklichkeit einer
isolierten Monade auffassen kann (das hat zu den erwogenen Aporien
gefithrt), sondern dafl man sie als Begegnungssituation, als Gemein-
schaftswirklichkeit sehen muf. Auch wenn unsere Uhren, ob analog
oder digital, davon nichts zeigen. (Darum ist auch nicht das Vordringen
des Digitalen, wie manche Kulturkritik meint, entscheidend, sondern
die fraglose Normgeltung der Uhrzeit als solcher, der gegeniiber ,,Au-
genblick®, ,,Stunde®, ,,Kairos“ als blof} subjektiv entwirklicht werden.)

10 M. Kohler, Maria Ward. Ein Frauenschicksal des 17. Jahrhunderts, Minchen 1984, 238.



Jirg Splett 216

Den Augenblick gibt es nur aus der Begegnung von Blick und Blick, und
daraus wird Zeit.

Ein Blick trifft mich und besagt in Auftrag oder Frage, Angebot oder
Hilferuf einen Anspruch an mich. Ich muf} dieses Wort an mich erst ho-
ren, es wirklich in mich aufnehmen, um es dann zu erwidern. Und wie
der Antwortende erst das Ende der An-rede oder -frage abwarten mu8,
so nun auch der Fragende von deren Anfang bis zu deren Ende die Ant-
wort, die er erhilt. Mag darum das Denken zeitlos sein —~ wie anderer-
seits die Stummbheit des ,,factum brutum®, der schieren Tatsache —: Wort
und Antwort, Gemeinsamkeit des Gesprichs gibt es nur in der Zeit.

Und Gesprich in der Zeit - dies das Zweite — gibt es nur zwischen sol-
chen, die zu ihrem Worte stehen. — Vor der Annahme des geistlichen Be-
rufs wie vor der Ehe schrecken junge Leute zuriick, weil es sie dngstigt,
heute liber jenen Menschen zu verfiigen, der sie in zehn oder zwanzig
Jahren sein werden. Aber wird dieser Mensch denn ein anderer sein
oder nicht vielmehr, zwar anders geworden, derselbe, eben: er/sie
selbst?

Spitzen wir die Frage auf das Mikro-Beispiel hin zu: Der Fragende
muf} angesichts der Antwort noch zu seiner Frage stehen, der Bittende
angesichts des zustimmenden wie eines abschligigen Bescheids zu sei-
ner Bitte, der Befehlende dem Gehorsam wie dem Ungehorsam gegen-
iber zu seinem Befehl. Sollte er sich die u. U. prekire Situation dadurch
erleichtern, dall er seinen Anruf fiir ungeschehen erklirte? Oder da-
durch, dal} er immer weiterredete, um seinem Gegeniiber dessen Ant-
wort ,,abzunehmen® (Praktik aus der Schule wie aus Partnerkonflikten
bekannt)? Man sieht, wie eben dies Menschsein und Menschlichkeit un-
terdriickte.

Nein, der Frager selbst muf3 nun zum Horenden werden, der Horer
zum Sprecher, und einzig so ereignet sich in Wort- und Blickwechsel der
Partner der gefiillte Augenblick des Gesprichs. - Dann aber ist das Jetzt
nicht mehr blof3 die unablissig sich verschiebende, in sich unfallbare
Scheidelinie zwischen Nicht-mehr und Noch-nicht, sondern es zeigt sich
als gelebter Augenblick menschlichen Miteinanders.

Nochmals also: Ich mufl zu mir und meinem Wort stehen, jetzt, da ich
nicht mehr rede, sondern hore — dies ist meine Identitiit in der Zeit. Aber
ich muB} zugleich dir deine Identitit zuerkennen, der du eben hortest
und jetzt erwiderst. Und so gleicherweise du mir gegeniiber. Identitét ist
gemeinsame Identitit — wie Zeit gemeinsame Zeit. Treue ist gemeinsame
Treue.

Doch wiire hierin jeder nur sich selber treu und jeder obendrein dem
anderen? Beide gemeinsam sind es darin nochmals bzw. urspriinglich



Sakrament des Augenblicks 217

dem Herrn des Augenblicks und ihrer Begegnung. Damit sind wir end-
lich beim Titelwort dieser Besinnung.

»3akrament des Augenblicks*

Was soll niimlich Treue zu mir oder dir im Ernste heiflen, wenn sie nicht
als Treue, also als Wille zur Antwort auf jenen Anruf verstanden sein
soll, aus dem wir urspriinglich sind, was oder wer - ein jeder auf seine
unvertretbare Weise — wir immer schon sind?

Walter Nigg, der fiir sein Ward-Buch den Titel ,,Eine Frau gibt nicht
auf* gewihlt hat (was als ,pertinax“ = halsstarrig gelesen werden
konnte), stellt abschlieBend ihr Leben unter die dritte Bitte des Herren-
gebets: Dein Wille geschehe!l.

»3chon die mittelalterlichen Mystiker haben den Eigenwillen des
Menschen als das grofle Hindernis auf dem Weg zu Gott erfait. Mary
Ward war zwar willensstark, aber nie versuchte sie, mit ihrem Willen
durch die Wand zu gehen. Das Anliegen ihres Lebens war, den Willen
Gottes zu erfassen. Daraus erkldren sich auch ihre schweren Jahre des
Suchens in ihrer reiferen Jugend.“ Dann erfihrt sie - iibergliicklich -,
wozuhin sie auf dem Weg ist, einem Weg allerdings, der sich von diesem
Jahre 1611 an bis zur Weihnachtszeit des Jahres 1678 erstrecken wird ...
Doch als 1631 die Aufhebungsbulle erging, ,,geniigte [es] ihr zu wissen,
es sei das alles von Gottes Willen oder Vorsehung so zugelassen worden,
und weiter habe man nicht zu untersuchen*“!2.

Als neues religioses Ideal, das Ignatius von Loyola dem bislang zen-
tralen Chorgebet gegeniibergestellt hat, schlie3t Josef Stierli die Grund-
formel ,,Gott suchen in allen Dingen* auf'3. — Darin lebt die Dreifaltig-
keitsmystik von Manresa; in sich einbegreifend zugleich die Hilfe fiir
andere: die Exerzitien vor allem, die in die ,,Beschauung zur Erlangung
der Liebe” miinden — damit die so Erfahrenen Gott nicht blofl im Gebet,
sondern in allen ihren Titigkeiten suchen. So aber geht es letzilich nicht
um eine gldubige Weltbetrachtung: Was Ignatius zu finden sucht, ist
Gottes Wille'. Gottes Wille iiber dem Leben eines Menschen im gan-

i Mary Ward, Miinchen 1983, 139f.

2 Nigg, a.a.0. (Anm. 11), 140, im Zitat nach M. K. E. Chambers. - Der Weg: zur Uber-
nahme der Konstitutionen SJ (was erst 1978 erlaubt wurde).

¥ Das ignatianische Gebet: ,Gott suchen in allen Dingen”, in: Ignatius von Loyola. Seine
geistliche Gestalt und sein Vermdchinis (1556-1956), hrsg. von. F. Wulf, Wiirzburg 1956,
151-182.

14 Vgl. S. Kierkegaard, Einitbung im Christentum (daraus, SV XII 60, auch das Motto):
»Der Predigtvortrag in unsrer Zeit hat znm ersten rein iibersehen und zum andern es ganz
vergessen gemacht, daB die christliche Wahrheit eigentlich nicht Gegenstand von ,Betrach-



Jorg Splett 218

zen, beziiglich Berufswahl und Lebensstand, doch dann in allem einzel-
nen. ,,,Gott suchen in allen Dingen.‘ In genuiner ignatianischer Deu-
tung heifit das nun: In allen Stunden und vor allen Entscheidungen
nach dem Willen Gottes fragen und iiber sich dann ganz von Gott verfi-
gen lassen.” ,,Gott suchen ... meint darum genauer: Ihm in allen Din-
gen dienen. Ignatianische Mystik ist ,,Mystik des Dienstes“ (nach J. de
Guibert).

Leben im Jetzt bedeutet also: reine Absicht, Liebe, die einfiltig dient.
Darauf ist alles einzelne ausgerichtet, was in den Konstitutionen ausge-
fithrt wird (nicht zuletzt gerade auch die intellektuelie Schulung, da Ein-
falt mitnichten Unbildung meint'’). Das Ziel ist, so schlieBt J. Stierli,
,»mit einem Wort: das Wirken der Liebe, die ganz eins ist mit Gott*“!s,

In diesem Ziel- und Zentralpunkt ignatianischer Frommigkeit glaube
ich auch die Mitte von Mary Wards Selbst- und Lebensverstindnis zu
erkennen, den Stern iiber ihrem bewegenden Weg und das Grundwort
ihrer erweckenden Botschaft fiir heute.

»Sakrament“ heiflt wortlich: Heiligungsmittel. 30 Jahre nach dem Tod
Maria Wards wird der Jesuit Jean-Pierre de Caussade geboren. In sei-
nen Briefen iiber die Hingabe an die gottliche Vorsehung schreibt er von
der ,,communion de tous les instants“, der ,,Kommunion eines jeden Au-
genblicks®; davon, dafl dem Aufmerksamen alles zum Sakrament wird!’.

Welt erscheint hier als Geschichte. ,Jedes Ding ist ein Wort, das Gott
spricht.“!# Und jeweils hat der Angesprochene Antwort zu geben. In der
Regel werde, bemerkt Guardini, das Gewissen ,,s0 bestimmt, daB3 es die
geltenden Gesetze erkennt und ausfithrt; das Gegebene richtig beurteilt
und ordnet* (14). Wurden die Damen aus England nicht immer wieder
auf diese Gesetze verwiesen? ,,Es gibt aber auch das christlich Neue:
nicht nur als neue Anwendung des bereits Bekannten, sondern als Ent-
deckung des noch Unbekannten.“ (ebd.) Wenn Pius XII. Mary Ward

tung® sein kann. Denn die christliche Wahrheit hat, wenn ich so sagen darf, selber Augen,
damit zu sehen, ja, sie ist wie lauter Auge; aber es wire ja recht stérend, ja es wiirde mir ja
dadurch unmoglich werden, ein Gemilde oder ein Stiick Tuch zu betrachten, wenn ich, in-
dem ich mich anschicke, es zu betrachten, entdecken miiBte, daB da das Gemiilde oder das
Tuch hin auf mich blickten — und so ist es eben der Fall mit der christlichen Wahrheit; sie
ist es, die mich betrachtet, ob ich tue, was sie sagt, daB ich tun soll.“ (X1I 214 {E. Hirsch])

15 Mary Ward: ,Gott liebt die Einfalt, nicht aber die Unwissenheit”, in: Maria Ward und ihr
Institur. Nach Originaltexten, hrsg. von 1BMV, Miinchen (19577), 69.

16 182, aus Pater Nadals 1nstruktion iiber die Gnade des Gebetes in der Gesellschaft Jesu;
vgl. IBMY, a.a.0. {Anm. 15), 57.

" H. U. v. Balthasar, Herrlichkeit. Eine theologische Asthetik 11171, Einsiedeln 1963,
485-491, 488.

18 R. Guardini in der Einleitung zu: J.-P. de Caussade, Ewigkeit im Augenblick. Von der
Hingabe an die gittliche Vorsehung (W. Riittenauer), Freiburg 31951, 7.



Sakrament des Augenblicks 219

unter den groBBen Laienaposteln auffihrt (Nigg, 136), dann liest man bei
Guardini: Die Rede von der Verantwortung des Laien (und der Frau
noch einmal eigens, fiige ich hinzu) geschehe ,,oft in einer nicht nur ein-
schrinkenden, sondern oft uneigentlichen Weise. Es wurde von Verant-
wortung und Miindigkeit geredet, gemeint schien aber oft nur die Ent-
schlossenheit des Gehorsams. Der gilt natiirlich nach wie vor [wie sollte
man auch im Geist des Ignatius wie Maria Wards etwas anderes sagen],
ist aber nicht das Ganze und - in der heranreifenden Weltstunde - viel-
leicht nicht einmal das gerade jetzt Dringliche® (20).

Dorothee So6lle beruft die Phantasie'®. Auch sie ist unverzichtbar.
Aber ich sehe dabei die Gefahr eines zeit- und gegenwartsvergessenen
Schwirmens (meistens ,,Utopie® genannt). So scheint mir besser als eine
(zudem nicht ganz unaggressive) Entgegensetzung von Gehorsam
(,,GroBikirche“!) und Phantasie (Propheten, Heilige) das Programm Of-
fenheit, Wachheit, Aufmerksamkeit(en) - in summa: ,,Antwort“?°,

Thr wird, schreibt Caussade, die Fruchtbarkeit des marianischen
»~Fiat“ geschenkt (21ff). Und zwar nicht bloB einmal, sondern immer
neu. Der Jesuitenpater meditiert iber die Tagesarbeit als das tigliche
Brot der Heiligen Familie. Und hier bricht er (mit der franzosischen
Rhetorik seiner Zeit) in den Anruf aus: ,,0 Brot der Engel, himmlisches
Manna, Perle des Evangeliums - du Sakrament des gegenwirtigen Au-
genblicks.” (24)

Damit kehrt sich (wie zuvor schon bei Kierkegaard — Anm. 14) die
Blickrichtung um: Wovon wir leben, ist nicht erstlich unser Tun und
Denken, sondern dafl urspriinglich wir von Augenblick zu Augenblick
erblickt sind (Ps 104,29). Zu Gott aufblicken (Ps 123,2; 145, 15) bedeu-
tet, dem Blick seiner unverwandten Liebe begegnen.

Mystik des Alltags

Immer wieder wird heute das Wort Karl Rahners zitiert: ,,Der Fromme
von morgen wird ein ,Mystiker® sein, einer, der etwas ,erfahren® hat,
oder er wird nicht mehr sein ...“*' Doch oft scheint man nicht zu wissen,
daf3 P. Rahner damit das Gegenteil jeder frommen oder weniger from-
men (weil nur schlecht ,sublimierten”) Neugier gemeint hat. Ndmlich

' Phantasie und Gehorsam. Uberlegungen zu einer kiinfligen christlichen Ethik, Stuttgart
*1968.

2 1. Splett, Zur Antwort berufen. Not und Chancen christlichen Zeugnisses heute, Frankfurt
1984.

2 Schriften zur Theologie, Bd. VII, 22,



Jorg Splett 220

jene Mystik des Alltags, auf die des Ignatius’ Wort vom ,,Gott suchen in
allen Dingen* abzielt.

Erfahrungen des Geistes, das liest sich bei Rahner so - und der Leser
mdge zum folgenden Zitat Maria Ward vor Augen haben: als Bettel-
schwester bei den Klarissen von St. Omer, auf der zweiten Romreise,
1629, sterbenskrank, als Gefangene der Inquisition im Miinchener Klo-
ster am Anger oder auf ihrer dritten Reise - durch Pestgebiete — nach
Rom:

.Haben wir schon einmal geschwiegen, obwohl wir uns verteidigen
wollten, obwohl wir ungerecht behandelt wurden? Haben wir schon ein-
mal verziechen, obwohl wir keinen Lohn dafiir erhielten und man das
schweigende Verzeihen als selbstverstindlich annahm?... Haben wir
schon einmal versucht, Gott zu lieben, dort, wo keine Welle einer ge-
fihlvollen Begeisterung einen mehr trigt, wo man sich und seinen Le-
bensdrang nicht mehr mit Gott verwechseln kann, dort, wo man schein-
bar ins Leere und ginzlich Unerhorte zu rufen scheint, dort, wo es wie
ein entsetzlicher Sprung ins Bodenlose aussieht? ... Haben wir schon
einmal eine Pflicht getan, wo man sie scheinbar nur tun kann mit dem
verbrennenden Gefihl, sich wirklich selbst zu verleugnen und auszu-
streichen, wo man sie scheinbar nur tun kann, indem man eine entsetzli-
che Dummbheit tut, die einem niemand dankt? ...

Von da aus kénnten wir verstehen, was fiir eine geheime Leidenschaft
in den eigentlichen Menschen des Geistes und den Heiligen lebt ... Sie
haben den Geschmack des Geistes bekommen ... Darum ihr merkwiirdi-
ges Leben, ihre Armut, ihre Leidensbereitschaft, ihre geheime Sehnsucht
nach dem Martyrium. Nicht als ob sie nicht auch schwach waren. Nicht
als ob sie nicht auch immer wieder zurlickkehren miiften in die Ge-
wohnlichkeit des Alitags ...“?? Aber in ihm suchen sie eben dies: in der
Bodenlosigkeit unseres Lebens die Bodenlosigkeit unseres Gottes, die
Nihe seiner Unnahbarkeit in der Geeintheit gemeinsamen Wollens.

Blicken wir nochmals zuriick: Die Zeit festhalten wollen, versteint.
Sich dem Augenblick ausliefern, heiit, sich verfliissigen (lateinisch: li-
quidieren). Leben hieBe: sich je und je fiir den Anruf auftun, der in je-
dem Augenblick ergeht. Darin werden ,,Passivitdt” und ,,Aktivitiat” le-
bendig eins, und tiefer eines werden Annahme, Aufnahme und gelebte
Antwort. Eins wird schlieBlich die Antwort an Gott wie an den Nich-
sten, den er mir augenblicks zuschickt. ,Meine Speise ist es, ... sagt der
Herr am Jakobs-Brunnen (Joh 4,34). Bei Caussade liest es sich: ,,Denn
jeder Augenblick ist ein Zufriedensein mit Gott allein im Innern des

2 Schriften zur Theologie, Bd. 11, 106f.



Sakrament des Augenblicks 221

Herzens und zugleich eine vorbehaltlose Hingabe an alles Geschaf-
fene ...“ (67)

Mit einem Wort: Leben kann man in der Tat nur je jetzt — aber dies
kann man nur, wenn man nicht blof3 ,,nur jetzt* lebt. — Der Mensch, der
Zeit hat, habe keine, hiefl es zuvor. Allerdings, wir haben keine, woher
sollten wir sie auch nehmen? Woher kommt das Licht? - Doch Er, Gott,
gibt sie uns, je jetzt und heute - ,,Zeit der Gnade® (2 Kor 6,2}, d. h. sei-
nes freien Willens. So sollen und diirfen wir sie annehmen und in die-
sem Sinn sie ,uns nehmen® — fiir uns, fiir die anderen, nicht zuletzt
schlicht fir Thn.

Wir haben keine Zeit, will sagen: Wir verfiigen nicht iber sie. Wer an-
ders denkt, muB sich von Jesus sagen lassen (Joh 7,6): ,Fir euch ist im-
mer rechte Zeit, meine Zeit aber noch nicht.* Zeit-,,fretheit™, so verstan-
den, ist fruchtlos und leer; andererseits, den Augenblick erzwingen wol-
len, zerst6rt; es fihrt den Ungeduldigen (und leider oft nicht ihn allein)
ins Ungliick. Doch im MaB der Mensch mit jenem Willen eins wird, der
ihm Augenblick und Stunde zumiBt, wird er zur Freude befreit.

Nach der Erfahrung derer, die sich darauf eingelassen haben, wird
dem Menschen, der nur Gottes Herrschaft in jedem Augenblick sucht,
»alles andere dazugegeben®, wortlich: , draufgesetzt“ (Mt 6,33). — Es
geht also weniger um ein Gebot als um ein groBherziges Angebot. Es an-
zunchmen, fordert freilich Mut (eine Grundeigenschaft Mary Wards).
Aber so ist es mit der wahren Freude. Sie verlangt stets ein Wagnis??. Je-
der Augenblick fragt uns: Warum nicht du? Warum nicht jetzt?

2 H. v. Hofmannsthal: ,Freude erfordert mehr Hingabe als der Schmerz. Sich der Freude
hingeben, heil}t, genausoweit das unbekannte Dunkle herausfordern®, in: Buch der
Freunde, Frankfurt 1965, 33; J. Splett, Wagnis der Freude, Frankfurt *1984; theologisch
siche die Meditation H. U. v. Balthasars iiber die Freude und das Kreuz, in: ders., Die
Wahrheit ist symphonisch. Aspekte des christlichen Pluralismus, Einsiedeln 1972, 131-146.





