
Die Lazarusgeschichte 
Ein Beispiel urkirchlicher Christusverkündigung 

Jacob Kremer, Wien 

•Glauben Sie an die Auferweckung des Lazarus?... Glauben Sie buch- 
stäblich daran?", so fragt in Dostojewskis Roman •Schuld und Sühne" 
der Untersuchungsrichter Porfirij den Doppelmörder Raskolnikov. Die- 
ser antwortet darauf: •Buchstäblich." (III 5) In der Mitte des Romans 
liest Sonja dann auf Wunsch Raskolnikovs diesem die Lazarusge- 
schichte vor, und zwar in der schlichten Annahme der Totenerweckung, 
aber mit der inständigen Bitte an Gott, daß sich dieses Wunder jetzt an 
Raskolnikow ereignen möge. Dieser erkennt nunmehr seine Schuld, 
stellt sich dem Gericht und geht zusammen mit der Sünderin den Weg 
der Sühne (IV 4). Im Epilog schreibt der Dichter schließlich über Ras- 
kolnikov: •Er war auferstanden", und verweist noch einmal ausdrück- 
lich auf das Evangelium (Epilog 2). 

Nach Dostojewski ist also die Auferweckung des Lazarus •buchstäb- 
lich" zu verstehen, und zwar in unreflektierter naiver Annahme des 
Wunders und in der Überzeugung, daß sich eine solche Totenerweckung 
bei der Bekehrung eines Sünders ereigne. Diese Interpretation liegt ganz 
auf der Linie alter kirchlicher Auslegung. Eine Analyse des Textes mit- 
tels der Methoden neuerer Sprach- und Literaturwissenschaft (1) sowie 
die Ergänzung der historisch-kritischen Untersuchung (2) durch eine Be- 
rücksichtigung der Wirkungsgeschichte (3) führt zu einem theologischen 
Verständnis dieses Evangeliums (4), das dieser Auslegung, abgesehen 
von der zeitbedingten Vorstellung des Wunders, ganz entspricht1. 

Analyse von Joh 11,1-46 

Kontext und Struktur 

Aufschlußreich für das Verständnis der Perikope ist zunächst ihre Stel- 
lung innerhalb des Johannesevangeliums, das die Leser zum Glauben an 
Jesus Christus als den Sohn Gottes heranführen will (20,30f)- Die Auf- 

1 Auf eine Einzelerklärung und auf Belege wird in diesem Beitrag verzichtet. Dafür sei auf 
die Untersuchung des Verfassers verwiesen: Lazarus - die Geschichte einer Auferstehung. 
Text, Wirkungsgeschichte und Botschaft von Joh 11,1-46, Zürich 1985. Der interessierte Le- 
ser findet dort auch viele Beispiele älterer und neuerer Auslegung von Joh 11 in Predigt, 
Katechese, Liturgie, Dichtung und Ikonographie. 



Die Lazarusgeschichte 245 

erweckung des Lazarus bildet dort zusammen mit der Heilung des 
Blindgeborenen (9,1-12) den Höhepunkt der Taten Jesu und folgt un- 
mittelbar auf die Auseinandersetzung darüber, daß Jesus sich selbst zu 
Gott mache (10,31-39). Beachtenswert sind auch der anschließende To- 
desbeschluß des Hohen Rates (11,47-53), die Salbung Jesu in Betanien 
in Gegenwart des Auf erweckten (12,1-8) und die durch dieses Wunder 
motivierte feierliche Einholung nach Jerusalem (12,12-19). 

Wie die folgende Übersicht zeigt, ist Joh 11,1-46 eine klar gegliederte 
Textkomposition aus Erzählberichten (EB), wörtlichen Reden (WR) und 
Erzählerkommentaren (EK). 

Einleitung/Exposition (vv. 1-5) 

Name und Wohnort eines Kranken (v. 1) EB 
Über seine Schwester Maria (v. 2) EK 
Botschaft der Schwestern an Jesus (v. 3) EB + WR 
Jesu Antwort: negative und positive Beurteilung der Krankheit (v. 4) EB + WR 
Über Jesu Liebe zu den Schwestern und zu Lazarus (v. 5) EK 

Jesu zweifaches Gespräch mit den Jüngern (vv. 6-16) 

1. Jesu vorläufiges Verweilen (v. 6) EB 
Jesu Entschluß, wieder nach Judäa zu gehen (v. 7) EB + WR 
Hinweis der Jünger auf die dort drohende Gefahr (v. 8) EB + WR 
Antwort Jesu: Bildrede über die zwölf Stunden des Tages und den Wandel im 

Licht (vv. 9f) EB + WR 
2. Aussage Jesu über •Schlaf des Lazarus und über seine Erweckungsabsicht 

(v. 11) EB + WR 
Bemerkung der Jünger zum Schlaf als Anzeichen der Heilung (v. 12) 

EB + WR 
Über Jesu Redeweise und ihr Mißverständnis (v. 13) EK 
Offene Rede Jesu über den Tod des Lazarus und die Bedeutung von Jesu Abwe- 

senheit; Aufforderung zum Hingehen (vv. 14f) EB + WR 
Reaktion des Thomas (v. 16) EB + WR 

Jesu Ankunft in Betanien und seine Begegnung mit Marta (vv. 17-27) 
Jesu Ankunft, vier Tage nach dem Begräbnis (v. 17) EB 
Über die Lage Betaniens (v. 18) EK 
Anwesenheit vieler Juden (v. 19) EB 
Martas Gang zu Jesus (v. 20) EB 
Klage Martas und Äußerung ihres Vertrauens (vv. 21 f) EB + WR 
Jesu Verheißung der Auferstehung (v. 23) EB + WR 
Martas Interpretation dieser Verheißung (v. 24) EB + WR 
Jesu Wort über sich selbst und über seine Bedeutung für die Glaubenden 

(vv. 25.26 a) EB + WR 
Frage an Marta (v. 26 b) EB + WR 
Glaubensbekenntnis der Marta (v. 27) EB + WR 



Jacob Kremer 246 

Jesu Begegnung mit Maria (vv. 28-37) 

Benachrichtigung Mariens (v. 28) EB + WR 
Mariens Eilen zu Jesus (v. 29) EB 
Über die Stätte der Begegnung mit Marta (v. 30) EK 
Nachfolgen der anwesenden Juden (v. 31) EB 
Mariens Niederfallen vor Jesus und ihre Klage (v. 32) EB + WR 
Jesu Erregung (v. 33) EB 
Jesu Frage nach dem Grab (v. 34 a) EB + WR 
Die Antwort darauf (v. 34 b) EB + WR 
Jesu Tränen (v. 35) EB 
Deren zweifache Beurteilung durch die Juden (vv. 36 f) EB + WR 

Auferweckung des schon Begrabenen (v. 38-44) 

Gang zum Grab unter erneuter Erregung (v. 38 a) EB 
Über das Grab (v. 38 b) EK 
Jesu Befehl zum Entfernen des Steines (v. 39 ab) EB + WR 
Einspruch der Marta (v. 39cde) EB + WR 
Jesu Hinweis auf seine frühere Verheißung (v. 40) EB + WR 
Entfernung des Steines (v. 41a) EB 
Jesu Gebet (w. 41 bc. 42) EB + WR 
Jesu lauter Ruf (v. 43) EB + WR 
Herauskommen des Toten (v. 44abc) EB 
Jesu Befehl zum Losbinden (v. 44 de) EB + WR 

Abschluß (vv. 45 0 

Zweifache Wirkung auf die anwesenden Juden (vv. 45 f) EB 

Die Perikope ist kunstvoll, spannend aufgebaut und besitzt zwei 
Schwerpunkte (Jesu Selbstoffenbarung [vv. 25 f] und die Totenerwek- 
kung [vv. 43 f]). Die eingefügten Dialoge geben der Erzählung ein dra- 
matisches Gepräge und lassen zugleich mehrere Sinngebungen des Er- 
zählten erkennen: 

1. Jesus selbst erklärt, daß er zugunsten des Glaubens der Jünger (•da- 
mit ihr glaubt", v. 15) und der Umstehenden (•damit sie glauben", v. 42) 
handelt. Dies sagt auch die Schlußbemerkung, daß einige dadurch zum 
Glauben an ihn gelangten (v. 45). 

2. Die Erkrankung des Lazarus ist laut Jesu erster Antwort •nicht zum 
Tod, sondern für die Herrlichkeit Gottes, damit der Sohn Gottes durch 
sie verherrlicht werde" (v. 4). Die zu erwartende Errettung wird nämlich 
die Macht Gottes und seines Sohnes über Leben und Tod manifestieren, 
die allerdings nur dem erkennbar ist, der glaubt (v. 40). 



Die Lazarusgeschichte 247 

3. Jesu Antwort (v. 4) deutet aber darüber hinaus an, daß die Erkran- 
kung des Lazarus zur •Verherrlichung" Jesu hinführt, insofern mit die- 
ser Jesu Tod und Erhöhung gemeint ist (vgl. 7,39; 12,16.23.28; 17,1). 
Dem entspricht, daß Jesus seinen Gang nach Betanien als Gang nach Je- 
rusalem versteht (vv. 7 f), ihn in Verbindung mit der ihm gesetzten Stunde 
betrachtet (v. 9) und Thomas die Mitjünger auffordert: •Laßt auch uns 
gehen, damit wir mit ihm sterben." (v. 16) Die Verbindung mit der Pas- 
sion Jesu klingt schon in der Notiz über die Salbung Jesu durch Maria 
an (v. 2). Nach der programmatischen Antwort in v. 4, die sozusagen 
den Schlüssel zum Verständnis des ganzen Kapitels bildet und ihre Ver- 
deutlichung im Laufe der Erzählung erfährt (besonders von der Selbst- 
offenbarung [vv. 25 fj her), stirbt Jesus, um Lazarus vom Tod zu erretten. 

Für die Erzählstruktur ist noch charakteristisch, daß am Ende einzel- 
ner Abschnitte jeweils eine Angabe steht, die als Appell aufzufassen ist, 
der sich letztlich an die Leser richtet: die Aufforderung, Licht in sich zu 
haben (v. 10), mit Jesus zu sterben (v. 16) und wie Marta an ihn zu glau- 
ben (w. 26 f); die Bemerkung, die dem Leser ein Urteil über Jesu Tränen 
(vv. 36f) und über seine Auferweckungstat (vv. 45f) abverlangt; das gilt 
wohl auch für den Auftrag: •Bindet ihn los und laßt ihn weggehen!" 
(v.44) 

Erzählweise 

Viele Wörter und Wendungen weisen außer dem gewöhnlichen Sinn 
noch einen metaphorischen, tieferen Sinn auf: z.B. ,schlafen' = tot 
sein;,aufwecken' = aus dem Tod aufwecken;,das Licht in ihm' = Anteil 
am Licht Christ haben; verherrlicht werden' = durch den Tod zur 
Herrlichkeit Gottes gelangen. Vermutlich meint •bindet ihn los" eben- 
falls mehr als die äußere Befreiung von Binden und Schweißtuch. Nicht 
zu übersehen ist, daß •Tod" und •Sterben" einmal das Ende des irdi- 
schen Lebens bezeichnen (z.B. vv. 13.14.16.21), zum anderen aber den 
ewigen Tod (z.B. v. 4: •nicht zum Tod"; v. 26: •in Ewigkeit nicht ster- 
ben"). Dasselbe gilt für •Leben" in v. 25 ab (anders als v. 26), das ewiges 
Leben meint: •Wer an mich glaubt, wird leben, wenn er auch gestorben 
ist." Diese vom Verfasser gewählte Sprache lehrt: Was hier erzählt wird, 
betrifft eine Dimension, die das irdische Leben und Sterben übersteigt. 

Die Lazarusperikope unterscheidet sich auch durch mehrere Indizien 
fiktionaler Literatur eindeutig von einem protokollarischen Bericht. Ein 
erstes ist, daß hier nur ein Ausschnitt aus dem Wirken Jesu geschildert 
wird. Diese geraffte Darstellung ist ebensowenig mit dem Ablauf des ge- 
schichtlichen Vorgangs identisch wie z.B. das Gemälde von einem Er- 
eignis mit diesem selbst. Ein zweites Indiz sind die Gespräche. Ihr theo- 



Jacob Kremer 248 

logischer Gehalt und ihre auf den Leser abgestimmte Terminologie ver- 
raten die freie, weithin vom Autor stammende bzw. aus seiner Ge- 
meinde übernommene Formulierung der Worte (etwa bei der Selbstof- 
fenbarung Jesu oder dem Glaubensbekenntnis der Marta). Das trifft 
auch auf das Gebet Jesu zu (vv. 41 f), das letztlich eine im Blick auf den 
Leser gestaltete Offenbarungsrede ist (vgl. Joh 17,1-26). Ein drittes In- 
diz sind die Angaben über die Gemütserregungen Jesu (vv. 33.38), zu- 
mal der Evangelist damit Jesu Konfrontation mit der Macht des Todes 
veranschaulicht (vgl. die unterschiedliche Getsemaniüberlieferung Mk 
14,33 par; vgl. Hebr 5,7; Joh 12,27). 

Zur fiktionalen Darstellungsweise gehört auch, daß in der Lazarusge- 
schichte wie auf alten Gemälden mehrere zeitliche Perspektiven mitein- 
ander verschmolzen sind: Erstens wird hier über ein Geschehen in Beta- 
nien kurz vor dem Tod Jesu berichtet. Zweitens stehen viele der erwähn- 
ten •Juden" für die Zeitgenossen der Adressaten, die nach 70 die Chri- 
sten ausschlössen; nur als solche können sie von Jesus, den Jüngern und 
den Geschwistern in Betanien unterschieden werden. Diesem zeitgenös- 
sischen Horizont entspricht auch, daß sich Jesu Worte über die in der 
Erzählung direkt angesprochenen - mitunter fehlt sogar eine diesbezüg- 
liche Angabe (vv. 4.44) - an die urkirchlichen Leser richtet. Ebenso ste- 
hen die Aufforderung des Thomas (v. 16) und das Bekenntnis der Marta 
exemplarisch für alle angesprochenen Christen. Drittens verweist Jesu 
lautes Herausrufen des Toten aus dem Grab (v. 43) auf die endzeitliche 
Auferstehung, für die das Herauskommen des Lazarus nur ein schwa- 
ches Bild ist. 

Erzählstrategie (Textpragmatik) 

Die zuletzt angeführten Beobachtungen lassen schon das den Erzähler 
leitende Interesse erkennen. Es ist auch an dem festzustellen, was mehr- 
fach wiederholt bzw. ausführlich dargelegt wird. Dies trifft zunächst auf 
das Schicksal eines Erkrankten zu. Mehrfach heißt es, daß Jesus Laza- 
rus und seine Schwestern liebte (vv. 3.5.11.33.36). Hervorgehoben wird, 
daß Jesus nicht sofort zu Lazarus eilte (vv. 4.32). Besonderes Interesse 
gilt der Beziehung des Berichteten zu Jesu Tod und Auferstehung sowie 
der Hinführung zum Glauben. Als Gegenprobe seien einige Inkonzinuitä- 
ten bzw. Auslassungen in unserem Text vermerkt: die Spannung zwi- 
schen der Selbstoffenbarung Jesu, gemäß der jeder Gestorbene, der an 
ihn glaubt, schon lebt (vv. 25 f), und der danach eigentlich überflüssigen 
Totenerweckung (v. 43 f); die unterschiedlichen Erwähnungen von Ma- 
ria und Marta (vgl. z.B. vv. 1.5.45); das Fehlen von Angaben über die 
Boten (v. 4), über die angesprochenen Personen (z.B. vv. 39.44) und 



Die Lazarusgeschichte 249 

über eine Reaktion oder das weitere Geschick des Lazarus. Es geht also 
dem Evangelisten nicht um den äußeren Hergang, nicht einmal um die 
Person des Lazarus, sondern um Jesu Sorge für die von ihm geliebten 
Menschen, um seinen Gang in den Tod, seine Selbstoffenbarung und 
schließlich um die Hinführung zum Glauben an ihn. 

Die Darstellung verrät schließlich das Interesse, uns als die Leser 
persönlich anzusprechen: Der gewählte Stil des Dialogs zieht uns in den 
Bann, zumal die Frauen, Jünger und Juden das sagen, was wir selbst 
empfinden; unbewußt identifizieren wir uns daher mit den einzelnen 
Personen und werden zu einer Stellungnahme herausgefordert; die 
schon erwähnten appellativen Signale am Ende einzelner Abschnitte 
(vv. 16.26 f. 36 f. 44.45f) möchten uns ebenfalls zum Handeln motivie- 
ren. 

Textsorte (Gattung) 

Ein Vergleich unserer Perikope mit verwandten Texten ermöglicht es, 
sie gattungsmäßig einzuordnen. Dabei fällt auf, daß die von Elija (1 
Kön 17,17-24) und Elischa (2 Kön 4,8-37) erzählten Totenerweckungen 
in der Art typischer Legenden die Macht dieser Gottesmänner heraus- 
stellen, die mittels bestimmter Gesten und unter Gebet die verstorbenen 
Kinder wie Kranke behandeln, ins Leben zurückrufen und ihren Müt- 
tern zurückgeben. Es fehlt dort sowohl jede tiefsinnige Bedeutung der 
Wörter Tod und Leben als auch jedes Interesse daran, die Leser dieser 
Geschichte zum Glauben hinzuführen. Ähnliches gilt auch für die nach 
alttestamentlichem Schema erzählten Wunder des Petrus (Apg 9, 36-42) 
und Paulus (Apg 20,7-12). Näher steht zur Lazarusgeschichte die eben- 
falls analog zu den Wundern von Elija und Elischa geschilderte Aufer- 
weckung des einzigen Sohnes der Witwe von Nain, den Jesus einzig 
durch sein Machtwort auferweckt (Lk 7,11-17). Allerdings wird auch 
dort im Unterschied zu Joh 11, 1-46 über Leben und Tod nur im alltägli- 
chen Sinn gesprochen und das Thema Glauben nicht erwähnt. Dieses 
wird hingegen im Evangelium von der Erweckung des Töchterchens des 
Jairus (Mk 5, 21-43) betont (•fürchte dich nicht, glaube allein", v. 36), 
wie auch die Verzahnung mit der Heilungsgeschichte von der blutflüssi- 
gen Frau lehrt (•dein Glaube hat dich geheilt", v. 34). Mit Joh 11 hat 
diese Totenerweckung noch die Rede über den Tod als Schlaf gemein- 
sam (Mk 5,39). Im übrigen fehlt hier jedoch, wie in allen anderen Ge- 
schichten von einer Totenerweckung, jede tiefsinnigere und symbolische 
Bedeutung der verwendeten Wörter. 

In diesem Punkt wie auch in der weithin dialogischen Struktur ist hin- 
gegen die Lazarusgeschichte engstens mit den anderen johanneischen 



Jacob Kremer 250 

•Zeichen" verwandt. Sehr deutlich ist dies z.B. bei dem ersten •Zei- 
chen" auf der Hochzeit zu Kana (2,1-11). Die symbolträchtige Sprache 
(z.B. •am dritten Tag"; •Hochzeit"; •die Stunde"; •noch nicht"; •jetzt" 
u. a.) überlagert ganz die einzelne Tat, die zu dieser deutenden Schilde- 
rung Anlaß gab. Ähnlich wie in der Lazarusgeschichte geht Jesus hier 
nicht sofort auf die Bitte um Abhilfe ein (•meine Stunde ist noch nicht 
gekommen"), er deutet aber symbolhaft durch seine Handlung (•füllt 
jetzt die Krüge mit Wasser..."), d.h. durch seine Weinspende anstelle 
des für die Reinigung nach den Vorschriften des Alten Bundes verwen- 
deten Wassers, auf die Gabe des Neuen Bundes hin: auf das Leben in 
Fülle, das er in seiner •Stunde" der •Verherrlichung" schenkt. Aus- 
drücklich wird auch erklärt, daß Jesus durch diesen •Anfang der Zei- 
chen", der schon das Ende vorwegnimmt, seine •Herrlichkeit" offen- 
barte und die Jünger zum Glauben an ihn fanden. Ähnliche Gemein- 
samkeiten mit der Lazarusgeschichte weisen auch andere •Zeichen" im 
vierten Evangelium auf (z. B. 4, 46-53; 6, 1-71; 9, 1-41). 

Gattungsmäßig kann daher Joh 11, 1-46 nicht als Bericht einer Toten- 
erweckung, sondern als johanneische •Zeichen-Geschichte" bestimmt 
werden, die in Form einer Erzählung und ohne großes Interesse an dem 
äußeren Hergang das Wirken Jesu symbolhaft deutet, ihn als den Brin- 
ger des wahren Lebens verkündet und zum Glauben an ihn als den Sohn 
Gottes hinführen will. 

Untersuchung der Entstehung und Herkunft 
Redaktion alter Überlieferungen 

Der Verfasser des vierten Evangeliums, der Joh 21,20-24 •der geliebte 
Jünger" genannt wird und wohl nicht mit Johannes, dem Sohn des Zebe- 
däus identisch ist, hat sein Buch ganz gewiß unter Auswertung vorgege- 
bener Traditionen abgefaßt. Darin sind sich die Bibelwissenschaftler 
heute allgemein einig. Nach einer verbreiteten Hypothese hat dieser Ver- 
fasser eine schon schriftlich fixierte Wundergeschichte aus der soge- 
nannten •Semeia-Quelle" lediglich redigiert. Einige Autoren meinen 
diese von dem vorliegenden Text literarkritisch abheben zu können. Ein- 
zelne versuchen sogar, aus dieser alten Traditionsschicht noch einen 
•Grundbericht" herauszuschälen, der in etwa den synoptischen Wun- 
dererzählungen entsprochen habe. 

Andere Forscher gehen von der Hypothese aus, der Verfasser von Joh 
11, 1-46 habe lediglich Einzelüberlieferungen aufgegriffen und ausge- 
wertet, die je auf ihre Weise auch in den anderen Evangelien ihren Nie- 
derschlag gefunden haben: So entspricht die Salbung Jesu in Betanien 
durch Maria in Gegenwart des Lazarus der Salbung durch eine Frau im 



Die Lazarusgeschichte 251 

Hause •Simon des Aussätzigen" (Joh 11,2; 12,1-8; Mk 14,3-9; Mt 
26,6-13) - nach Lk 7 salbt eine stadtbekannte Sünderin Jesus im Haus 
eines Pharisäers mit Namen •Simon". Bedenkt man, daß vom Aussatz 
Errettete als vom Tod Auferweckte galten (vgl. 2 Kön 5,17), so drängt 
sich die Vermutung einer gemeinsamen Quelle auf. Auffallenderweise 
wird auch einzig in dem Gleichnis vom Reichen und dem Armen, der 
wie ein Aussätziger (nicht als ein solcher) vor dessen Tür liegt, der 
Name dieses Armen genannt (Lk 16,19-31). Von diesem •Lazarus" 
heißt es dann noch, daß man ihm, selbst wenn er von den Toten aufer- 
stehe, keinen Glauben schenken werde. Wer den auch sonst so freien 
Umgang urkirchlicher Tradenten mit vorgegebenen Überlieferungen be- 
achtet, muß zumindest mit der Möglichkeit rechnen, daß im Lauf der ur- 
kirchlichen Predigt einzelne Angaben auf eine jeweils sehr unterschiedli- 
che Weise wiedergegeben wurden. 

Herkunft der redigierten Überlieferung 
Für welche der beiden skizzierten Hypothesen man sich auch im einzel- 
nen entscheidet, so bleibt doch immer noch die Frage, woher diese stam- 
men. Dafür bieten sich bei dem heutigen Stand der Forschung drei Er- 
klärungsmöglichkeiten an. 

1. Seit der Aufklärung ist mehrfach vertreten worden, die Lazarusge- 
schichte habe keinen direkten Anhalt im Wirken Jesu, sie sei vielmehr 
eine Art Mythos oder Dichtung, die der Illustration des Wortes •Ich bin 
die Auferstehung und das Leben" diene. Einerseits finde sich nämlich in 
den synoptischen Evangelien und in den Paulusbriefen kein Hinweis 
auf ein solches Wunder; andererseits sei diese Erzählung mit hellenisti- 
schen bzw. alttestamentlichen Wundergeschichten verwandt und von 
dorther zu erklären, falls es sich nicht um nachträgliche Historisierung 
der Angaben im Gleichnis vom reichen Prasser und armen Lazarus (Lk 
16) handle. Nun bestehen aber zwischen den alttestamentlichen Totener- 
weckungen und der neutestamentlichen Schilderung sehr große Unter- 
schiede. Außerdem läßt sich die auffallende Nennung des Namens La- 
zarus in dem Gleichnis am ehesten dadurch erklären, daß dieser Name 
nachträglich in das Gleichnis eingefügt wurde, und zwar aufgrund von 
Nachrichten über einen Lazarus, wie sie auch in Joh 11 ihren Nieder- 
schlag gefunden haben. 

2. Die meisten Exegeten rechnen heute damit, daß die Lazarusüberlie- 
ferung einen direkten Anhalt in dem Wirken Jesu hat, also auf eine Tat 
Jesu an Lazarus zurückgeht. Daß nämlich Jesus außergewöhnliche Ta- 
ten gewirkt hat, wurde selbst von seinen Gegnern nicht bestritten, wohl 
aber als Werk Satans gedeutet (vgl. Mk 3, 22 par). Dabei ist nicht a 



Jacob Kremer 252 

priori auszuschließen, daß diese Tat an Lazarus sogar als Totenerwek- 
kung berichtet wurde. Allerdings muß der heutige Forscher die Frage 
stellen, in welchem Sinn die Ersterzähler oder gar die Zeugen dabei 
•tot" und •auferweckt" aufgefaßt haben. (Die Angabe •er riecht schon" 
wie auch das Wort Jesu •Lazarus ist gestorben" gehörten kaum zur ur- 
sprünglichen Fassung dieser Überlieferung.) 

3. Weil damals schon jeder Schwerkranke und besonders der Aussät- 
zige als •tot" galt (vgl. Ps 86,13; 2 Kön 5,17), ist zumindest mit der Mög- 
lichkeit zu rechnen, daß es sich bloß um eine außergewöhnliche Kran- 
kenheilung handelte, die erst in der nachösterlichen, deutenden Predigt 
als Totenerweckung erzählt wurde. 

Wer also nach der Entstehung der Lazarusgeschichte und nach ihrer 
Verankerung im Wirken Jesu fragt, muß mit einem Traditionsprozeß 
rechnen. Selbst die behutsamste Forschung gelangt niemals bis zum Er- 
eignis selbst, sondern nur zu Aussagen von Menschen früherer Genera- 
tionen und eines vorwissenschaftlichen Kulturkreises. Diese lassen aber 
aus heutiger Sicht mehrere Erklärungen zu. So berechtigt es daher ist, 
mit einer Verankerung dessen, was in Joh 11,1-46 erzählt wird, in der 
Geschichte Jesu zu rechnen, so wenig läßt sich stringent beweisen, daß 
Lazarus wirklich von den Toten auferweckt wurde. Wie kann aber dann 
dieses Evangelium heute noch als Wort Gottes verkündet werden? 

Überblick über die Wirkungsgeschichte 

Die Untersuchung der späteren Interpretation eines Textes vermag we- 
sentlich zu dessen heutigem Verständnis beizutragen. Denn die Wir- 
kungsgeschichte läßt erkennen, welche Dynamik einem Text innewohnt 
und wie geschichtlich bedingt die eigene Fragestellung ist. Nur wer letz- 
teres beachtet, kann überhaupt einen alten Text richtig als ein ihn heute 
angehendes Wort vernehmen. 

Christliches Altertum 

Hier überrascht zunächst das völlige Schweigen über dieses Wunder und 
über Lazarus. Einzig in dem sogenannten Quadratusfragment (um 125) 
scheint darauf angespielt zu werden. Angaben über den Kult eines Laza- 
rusgrabes in Betanien und ein späteres Wirken auf Zypern finden sich 
erst nach dem Ende des dritten Jahrhunderts. Die Auferweckung des 
Lazarus gehörte also kaum zu den zentralen Themen frühester christli- 
cher Verkündigung. 

Ohne näher darauf einzugehen, erwähnt dann Melito von Sardes (um 
180) dieses Wunder als eindrucksvolle Machttat Gottes. Als eine solche 
wird es auch später von Johannes Chrysostomus gedeutet: Das Heraus- 



Die Lazarusgeschichte 253 

kommen des Auferweckten mit gebundenen Füßen gilt als •Wunder im 
Wunder"; der Auftrag •bindet ihn los" soll die Gegner von der Wirk- 
lichkeit der Totenerweckung überzeugen. In der Auseinandersetzung 
mit der Gnosis ziehen Irenäus und Tertullian die Lazarusgeschichte als 
Beweis für die leibliche Auferstehung der Toten am Ende der Tage 
heran. Hippolyt und Cyprian gehen besonders auf das Weinen Jesu ein 
und sehen den Grund dafür in Jesu Betrübnis, daß er Lazarus in das 
Elend dieser Welt zurückrufen muß. Im Nikodemusevangelium, in den 
Homilien des Petrus Chrysologus und verwandter syrischer Prediger 
wird die Auferweckung des Lazarus als eine Vorwegnahme von Ostern 
gefeiert: Jesus hat Lazarus in Vorwegnahme der künftigen Befreiung 
dem Hades entrissen. 

Die weiteste Verbreitung fand die Deutung der Auferweckung des La- 
zarus als Symbol für die Errettung des Sünders (schon bei Irenäus, in 
der Folgezeit bei Origenes, Ambrosius und Augustinus: Ist die Aufer- 
weckung der Tochter des Jairus ein Bild für die Vergebung der Gedan- 
kensünden, die des Jünglings von Nain für die Vergebung der Tatsün- 
den, so die Befreiung des Lazarus aus dem Grab ein Bild für die Erret- 
tung des Gewohnheitssünders.) Betont wird, daß der Auftrag •bindet 
ihn los" eine Anweisung an die Kirche ist, den begnadigten Sünder kraft 
der ihr anvertrauten Vollmacht (Mt 16,19; 18,18) wieder in ihre Ge- 
meinschaft aufzunehmen. 

Charakteristisch für die Interpretation in dieser Epoche ist noch, daß 
dem äußeren Hergang weithin keine besondere Aufmerksamkeit ge- 
schenkt wird. Das Erzählte gilt hingegen meist als Symbol für die Erret- 
tung des Sünders in der Taufe bzw. Buße und außerdem als Hinweis auf 
die endzeitliche Auferstehung. Dies bestätigen die vielen Abbildungen 
in den Katakomben und auf Sarkophagen sowie anderen Kultgeräten. 
Dort wird diese Totenerweckung meist abweichend von den biblischen 
Angaben dargestellt (Christus mit einem Zauberstab oder Kreuz; Laza- 
rus nackt oder als Mumie in oder vor einem Grabhaus, zu dem mehrere 
Stufen hinaufführen), und zwar in Verbindung mit anderen Szenen, die 
symbolisch auf die Taufe und das ewige Leben hinweisen (z. B. Quell- 
wunder, große Speisung, Ankunft der Magier). Bestätigt wird diese Sicht 
der Lazarusgeschichte durch manche alten Gebete und Grabinschriften. 
In den späteren, mehr erzählerischen Darstellungen sind Christus und 
die Apostel fast immer als überirdische und verklärt wirkende Gestalten 
abgebildet. Das mangelnde Interesse an dem äußeren Hergang und die 
Betonung der symbolischen Bedeutung der Auferweckung des Lazarus 
entsprechen auffallenderweise ganz der neueren Textanalyse von 
Johll. 



Jacob Kremer 25A 

Mittelalter und Reformationszeit 

Anfangs wird Joh 11 noch meistens allegorisierend ausgelegt. Die Auf- 
forderung •bindet los" wird jetzt deutlicher als Auftrag zur Absolution 
aufgefaßt. In den bildnerischen Darstellungen steht daher Petrus, der 
Lazarus losbindet (auf früheren besorgt dies ein Jude), oft im Zentrum. 
Thomas von Aquin unterscheidet dann den allegorischen klar von dem 
Wortsinn; dieser allein darf die Grundlage für die theologische Argu- 
mentation bilden, die dann allerdings auch in der Allegorese lebt. Au- 
ßerdem sieht er die Totenerweckung als ein Wunder, das die Kräfte der 
Natur durchbricht. 

Seit dem Humanisten Erasmus von Rotterdam (t 1536) versuchen 
viele den Hergang des Erzählten genau zu bestimmen. Die Ablehnung 
der allegorischen Exegese seitens vieler Reformatoren fördert diese Ten- 
denz, die seit dem 16. Jahrhundert viele protestantische und katholische 
Kommentare prägt. Das Interesse an dem Ablauf prägt vorher schon die 
Dichtungen, besonders die Lazarusspiele, die allerdings sehr frei mit 
dem biblischen Text umgehen. Typisch sind für diese auch die Versu- 
che, sich in das Erleben des Lazarus einzufühlen, der nach seiner Erwek- 
kung Jesus für das Wunder dankt und ihn anbetet bzw. voll Entsetzen 
fragt, ob er noch einmal sterben müsse. Bei dem anschließenden Gast- 
mahl muß er - ganz der mittelalterlichen Angst vor dem Sterben entspre- 
chend - ausführlich über das, was er im Tod erfahren oder gesehen hat, 
berichten. 

Die ältesten Buchmalereien folgen noch ganz dem bisherigen Typus, 
wie dieser bis heute für die Ikonen der Ostkirche charakteristisch ist. 
Seit dem 12./13. Jahrhundert wird im Abendland die Auferweckung des 
Lazarus meistens als ein Wunder gemalt, das sich in der zeitgenössi- 
schen Landschaft ereignet (vornehmlich auf einem Friedhof): Die Per- 
sonen tragen Gesichtszüge und Kleidung ihrer Zeitgenossen; Jesus steht 
als mitfühlender Freund am Grab, in dem Lazarus noch ganz vom Tod 
gezeichnet sitzt. Die Künstler des Barock betonen dann das Dramati- 
sche des Wunders; die Szene spielt sich inmitten einer erregten Volks- 
menge ab und ist ganz in den Farben der Gegenwart ausgemalt. Die 
symbolische Bedeutung tritt demgegenüber fast völlig zurück. Bezeich- 
nend ist u. a., daß die Auferweckung des Lazarus nicht mehr einzig in 
Kirchen, Bibelausgaben und Andachtsbüchern gemalt wird, wie das an- 
gebotene Gemälde von P. P. Rubens in dem •Kabinett des Kunstliebha- 
bers" von H. Jordaens zeigt. Der Abstand dieser Rezeption von der alt- 
kirchlichen Deutung bedeutet zugleich eine Entfernung von der bibli- 
schen Darstellungsweise. 



Die Lazarusgeschichte 255 

Neuzeit 

Seit der Aufklärung wird die Lazarusgeschichte infolge des gewonnenen 
Vertrauens auf die menschliche Vernunft und auf die Naturwissenschaf- 
ten einer scharfen Kritik unterzogen. Diese führt bei vielen zur Leug- 
nung der Totenerweckung, nicht zuletzt unter Hinweis auf Unebenhei- 
ten im Text und auf das Schweigen der Synoptiker. Das geschilderte 
Wunder wird dabei sehr verschiedenartig erklärt: als bloße Allegorie; 
als Betrug, den die Geschwister inszenierten; als ganz natürlich zu erklä- 
rende Befreiung eines Scheintoten; als Mythos oder urkirchliche Dich- 
tung; als eine aus verschiedenen Quellen zusammengefügte, auf Mißver- 
ständnissen beruhende Wundergeschichte. Viele Verteidiger der Toten- 
erweckung stellen dieser Kritik die Inspiration des Bibeltextes, die Au- 
genzeugenschaft des Evangelisten und eine harmonisierende, psycholo- 
gisierende Exegese entgegen. Dabei fällt auf, daß die Verfechter der 
Faktizität die biblische und altkirchliche Symbolik kaum beachten oder 
sogar ausdrücklich bestreiten. 

Die Kritik am Wunder hat u.a. in den aufkommenden Schulbibeln 
ihren Niederschlag gefunden, die z. B. einzig das Ereignis wiedergeben, 
während sie Jesu Gespräche mit den Jüngern und den Geschwistern oft 
ganz auslassen. Während die klassischen Dichter dieses Wunder fast 
völlig meiden, wird es seit der Mitte des 19. Jahrhunderts wieder oft be- 
handelt. Neben der symbolischen Deutung, etwa bei Dostojewski, ste- 
hen nicht wenige Dichtungen, die mit ihrem Spott über dieses unglaubli- 
che Evangelium bzw. über die moderne Bibelkritik nicht zurückhalten 
(J. Joyce; Th. Hardy). Auffallend oft wird die Totenerweckung als eine 
aufgezwungene und beklagenswerte Rückkehr in das Elend dieser Welt 
poetisch gestaltet (R. M. Rilke; O. Wilde). Nicht wenigen gilt der von 
den Toten Auferweckte als Bild des Menschen, der das ihm wiederge- 
schenkte Leben nicht ertragen kann und es rückgängig machen möchte 
(N. Andrejev; H. Daiber; F. Dürrenmatt). Viele Maler führen die Ten- 
denz des Barock weiter, so die archaisierenden Gemälde der Nazarener; 
andere vermeiden es, Christus als den Erwecker darzustellen (V. van 
Gogh), oder zeichnen den Auferweckten als einen über die Rückkehr ins 
Leben Erschrockenen (O. Redon). Im Rückgriff auf die Bilder aus den 
ersten Jahrhunderten versuchen neuestens mehrere Künstler wieder, die 
symbolische Aussage dieser Szene festzuhalten. 

Deutung: Christusverkündigung und Wort Gottes an uns 

Wie die Textanalyse zeigte, stand für den Evangelisten wie für die alt- 
kirchliche und mittelalterliche Auslegung die Frage nach der Faktizität 



Jacob Kremer 256 

nicht im Vordergrund. Darf aber der heutige Leser von dieser Frage, die 
ihm durch seine geschichtliche Position aufgedrängt wird, absehen? Ver- 
liert dieses Evangelium nicht sogar seine Glaubwürdigkeit, wenn die 
Tatsächlichkeit dieser Totenerweckung nicht mehr bewiesen werden 
kann, wie es die neuere Bibelwissenschaft eingestehen muß? Folgende 
Überlegungen versuchen darauf zu antworten. 

Frühere und heutige Sicht der Jesusüberlieferung 

Allgemein gilt heute, daß wir die Welt und besonders die Geschichte 
nicht so unmittelbar erkennen, wie dies früher oft angenommen wurde. 
Über die Zeit Jesu, seine Worte und Taten wissen wir ebenfalls nur 
durch die Vermittlung von Menschen, die darüber aus ihrer Sicht und in 
ihrer Sprache berichtet haben. Ihre Aussagen geben uns daher nicht im- 
mer eine solche Gewißheit über einzelne Vorgänge, wie wir sie aus unse- 
rer Sicht wünschen. 

Diese mangelnde Gewißheit hat jedoch nicht das Gewicht, das ihr oft 
zugemessen wird. Es geht nämlich in den Evangelien nicht in erster Li- 
nie um exakte Informationen über die Vergangenheit, sondern um die 
Bezeugung der Botschaft von Jesus Christus, dem Mensch gewordenen, 
gekreuzigten und auferstandenen Sohn Gottes. Darüber schrieben die 
Evangelisten ihrem Vorstellungshorizont gemäß, mit ihrem Blick für die 
Symbolik dessen, was ihnen von Jesus überliefert worden war, und ohne 
starke Beachtung der geschichtlichen Distanz. Bei der Auslegung ihrer 
Worte müssen wir darum bedenken, daß unser geschichtliches Interesse, 
gepaart mit dem Verlangen nach historischer Gewißheit, zwar zum heu- 
tigen Verstehenshorizont gehört, nicht aber letzter Maßstab für die 
Wahrheit des Evangeliums sein kann. 

Die Lazarusgeschichte im Licht der Osterbotschaft 
und des ganzen Wirkens Jesu 

Fehlt aber diesem Evangelium nicht das Fundament, wenn die Faktizi- 
tät dieses Wunders nicht mehr zu beweisen ist? Demgegenüber ist zu be- 
achten, daß das Faktum selbst nicht das zentrale Thema dieser Perikope 
bildet. Dies zeigt über die Textanalyse und die Wirkungsgeschichte hin- 
aus sehr klar ein Vergleich der Lazarusgeschichte mit der Osterbot- 
schaft: 1. Die Auferweckung des Lazarus wird nur Joh 11-12 erwähnt; 
die Auferstehung Jesu gehört hingegen von Anfang an zu den zentralen 
Themen der urkirchlichen Verkündigung (vgl. 1 Kor 15,3-5.11) und bil- 
det die Grundlage aller neutestamentlichen Schriften. 2. Außerhalb der 
Erzählung treten die Jünger niemals als Zeugen für dieses Wunder auf; 



Die Lazarusgeschichte 257 

hinsichtlich der Auferstehung Jesu haben sich aber die Apostel von An- 
fang an darauf berufen, daß sie durch die Erscheinungen des Auferstan- 
denen zu dessen Zeugen wurden und darum für die Wahrheit der Oster- 
botschaft bürgen (vgl. 1 Kor 15,5-8; Lk 24,34; Gal 1,16 u.ö.). 3. Die 
Auferweckung des Lazarus wird anschaulich als eine Tat Jesu geschil- 
dert, und zwar als eine bloß vorläufige Errettung aus dem Tod, die auf 
die endgültige Errettung aller durch Jesus Christus und auf Jesu eigene 
Auferstehung zeichenhaft verweist; die Auferstehung Jesu hingegen 
wird nirgends im Neuen Testament geschildert, sondern als die endgül- 
tige Befreiung aus dem Tod (Rom 5,9) und als das Fundament der Auf- 
erstehung aller (auch des Lazarus) verkündet (Joh 11,25 f; 1 Kor 15,21 f. 
45u.ö.). 

Die Auferweckung des Lazarus wird also nicht um ihrer selbst willen 
erzählt, sondern im Hinblick auf die Bezeugung der Macht Jesu Christi 
und seines Wirkens. Wie die anderen •Zeichen" im Johannesevangelium 
veranschaulicht dieses letzte und größte •Zeichen" aus österlicher Sicht 
und in seiner symbolträchtigen Zusammenschau das gesamte Wirken 
Jesu: seine Macht über Krankheit, Sünde und Tod. Was die Jünger 
schon vor Ostern an den staunenerregenden Taten Jesu erkannten und 
was den Glauben an ihn förderte, das haben sie nach der Auferstehung 
Jesu erst richtig verstanden und aus dieser vollen Einsicht (vgl. Joh 
16,13) in ihrer Sprache verkündet, um ihre Hörer zum Glauben an den 
Sohn Gottes hinzuführen bzw. in diesem Glauben zu bestärken. Die La- 
zarusgeschichte ist somit ein Beispiel urchristlicher Christusverkündi- 
gung. 

Joh 11,1-46 als Wort Gottes 

Wenn wir die eigentümliche Sprache und Darstellungsweise der Laza- 
rusgeschichte beachten, können wir Menschen des 20. Jahrhunderts 
diese urkirchliche Christusverkündigung auch heute noch als Wort Got- 
tes an uns vernehmen. Als Anregung zu solchem geistlichen Vernehmen 
- unter Berücksichtigung des Kontextes der ganzen Bibel und der 
kirchlichen Auslegung - seien hier stichwortartig folgende Punkte ange- 
führt: 

1. Wie •Lazarus" leben wir in einer Welt der Krankheit und des To- 
des ; selbst diejenigen, die Jesus liebt, bleiben davon nicht verschont. Sie 
selbst und ihre Angehörigen erwarten wie Maria und Marta oft, daß der 
Herr ihnen - nach ihren Vorstellungen - sofort zu Hilfe kommt. Der 
Herr hilft aber anders, obwohl er ihre Tränen kennt und ihnen nicht ge- 
fühllos gegenübersteht. 



Jacob Kremer 258 

2. Jesu Wort •diese Krankheit ist nicht zum Tod" sagt uns allen, daß 
Krankheit und Tod nicht zu unserem ewigen Verderben führen, und 
zwar deshalb nicht, weil sie Anlaß zur •Verherrlichung" des Sohnes wa- 
ren, der sich für •Lazarus" (für uns) in die Todesgefahr begeben, ja dem 
Tod ausgeliefert hat, dessen Grauen ihm nicht fremdblieb. In dieser 
Überwindung des ewigen Todes erweist sich letztlich Gottes •Herrlich- 
keit", seine lebenschaffende Macht; darin zeigt sich zugleich die •Herr- 
lichkeit" des Sohnes, der mit dem Vater eins ist und deshalb als der Ge- 
kreuzigte und Auferstandene von sich sagen kann: •Ich bin die Aufer- 
stehung und das Leben." 

3. Diese Macht Jesu über Sünde und Tod kommt einem jeden zugute, 
der wie Marta an ihn als den Sohn Gottes glaubt, dessen Messianität 
schließlich darin besteht, daß er durch seine Lebenshingabe die Men- 
schen aus dem ewigen Tod errettet. Nur derjenige, der an ihn glaubt, 
vermag die Herrlichkeit Gottes zu schauen. 

4. Diese Auferstehung geschieht nicht erst am Ende der Welt, sondern 
schon dann, wenn wir uns für Christus entscheiden; denn wer an Chri- 
stus glaubt, wird jetzt schon aus der Macht der Sünde und des ewigen 
Todes befreit. Ihm gilt daher die Verheißung: •Er wird nicht sterben", 
mag auch sein irdisches Leben über kurz oder lang ein Ende finden. 

5. Die Auferstehung, die jedem Glaubenden schon anfanghaft in der 
Taufe zuteil und in seinem irdischen Leben immer wieder neu geschenkt 
wird, findet ihre Vollendung am Ende der Tage, wie das Bild des lauten 
Herausrufens aus dem Grab andeutet. Zum vollen Leben des Auferstan- 
denen gehört nämlich nicht nur die persönliche Teilhabe an der Herr- 
lichkeit des Auferstandenen, sondern auch die Gemeinschaft mit den 
Brüdern und Schwestern. Erst dann wird schließlich auch Jesu eigenes 
Aufsteigen zum Vater (•zu meinem Gott und zu eurem Gott" [Joh 
20,17]) sein Ziel erreichen und Gott •alles in allen sein" (1 Kor 15,28). 

6. Bis dahin dürfen und müssen wir uns immer wieder •losbinden" 
lassen und einander von der Hülle, die uns blind macht, befreien. Wer 
an Jesus glaubt, bleibt ja wie Marta der Versuchung ausgesetzt, ange- 
sichts des Leidens und Sterbens in nächster Nähe an Jesu Macht zu 
zweifeln. Wie es von den anderen Zeugen des Wunders heißt, ist auch er 
in Gefahr, Jesus nicht zu verstehen. Doch kann er selbst dann noch wie 
Thomas den Mut finden, sich mit Jesus aufzumachen und andere dazu 
ermutigen, •mit ihm zu sterben", d.h. die in der Taufe begonnene 
Schicksalsgemeinschaft mit dem Gekreuzigten im Leben nachzuvollzie- 
hen, um an der Auferstehung des Herrn für immer Anteil zu erhalten. 




