Die Lazarusgeschichte

Ein Beispiel urkirchlicher Christusverkiindigung

Jacob Kremer, Wien

,,Glauben Sie an die Auferweckung des Lazarus? ... Glauben Sie buch-
stiblich daran?“, so fragt in Dostojewskis Roman ,,Schuld und Siithne“
der Untersuchungsrichter Porfirij den Doppelmdérder Raskolnikov. Die-
ser antwortet darauf: ,,Buchstiblich.” (III 5) In der Mitte des Romans
liest Sonja dann auf Wunsch Raskolnikovs diesem die Lazarusge-
schichte vor, und zwar in der schlichten Annahme der Totenerweckung,
aber mit der instindigen Bitte an Gott, daB sich dieses Wunder jetzt an
Raskolnikow ereignen moge. Dieser erkennt nunmehr seine Schuld,
stellt sich dem Gericht und geht zusammen mit der Stinderin den Weg
der Siihne (IV 4). Im Epilog schreibt der Dichter schlieflich iiber Ras-
kolnikov: ,,Er war auferstanden*, und verweist noch einmal ausdriick-
lich auf das Evangelium (Epilog 2).

Nach Dostojewski ist also die Auferweckung des Lazarus ,,buchstib-
lich* zu verstehen, und zwar in unreflektierter naiver Annahme des
Waunders und in der Uberzeugung, daB sich eine solche Totenerweckung
bei der Bekehrung eines Siinders ereigne. Diese Interpretation liegt ganz
auf der Linie alter kirchlicher Auslegung. Eine Analyse des Textes mit-
tels der Methoden neuerer Sprach- und Literaturwissenschaft (1) sowie
die Erginzung der historisch-kritischen Untersuchung (2) durch eine Be-
riicksichtigung der Wirkungsgeschichte (3) fithrt zu einem theologischen
Verstindnis dieses Evangeliums (4), das dieser Auslegung, abgesehen
von der zeitbedingten Vorstellung des Wunders, ganz entspricht!.

Analyse von Joh 11,1-46
Kontext und Struktur

AufschluBreich fiir das Verstindnis der Perikope ist zunédchst ihre Stel-
lung innerhalb des Johannesevangeliums, das die Leser zum Glauben an
Jesus Christus als den Sohn Gottes heranfiihren will (20,30f). Die Auf-

! Auf eine Einzelerklirung und auf Belege wird in diesem Beitrag verzichtet. Dafiir sei auf
die Untersuchung des Verfassers verwiesen: Lazarus — die Geschichte einer Auferstehung.
Text, Wirkungsgeschichte und Botschaft von Joh 11, 1-46, Ziirich 1985. Der interessierte Le-
ser findet dort auch viele Beispiele alterer und neuerer Auslegung von Joh 11 in Predigt,
Katechese, Liturgie, Dichtung und Ikonographie.



Die Lazarusgeschichte 245

erweckung des Lazarus bildet dort zusammen mit der Heilung des
Blindgeborenen (9,1-12) den Héhepunkt der Taten Jesu und folgt un-
mittelbar auf die Auseinandersetzung dariiber, daB3 Jesus sich selbst zu
Gott mache (10,31-39). Beachtenswert sind auch der anschlieende To-
desbeschiuB des Hohen Rates (11,47-53), die Salbung Jesu in Betanien
in Gegenwart des Auferweckten (12,1-8) und die durch dieses Wunder
motivierte feierliche Einholung nach Jerusalem (12, 12-19).

Wie die folgende Ubersicht zeigt, ist Joh 11,1-46 eine klar gegliederte
Textkomposition aus Erzdhlberichten (EB), wortlichen Reden (WR) und
Erzdhlerkommentaren (EK).

Einleitung/Exposition (vv. 1-5)

Name und Wohnort eines Kranken (v. 1) EB

Uber seine Schwester Maria (v. 2) EK

Botschaft der Schwestern an Jesus (v. 3) EB + WR

Jesu Antwort: negative und positive Beurteilung der Krankheit (v. 4) EB + WR
Uber Jesu Liebe zu den Schwestern und zu Lazarus (v. 5) EK

Jesu zweifaches Gespréch mit den Jiingern (vv. 6-16)

1. Jesu vorldufiges Verweilen (v. 6) EB

Jesu EntschluB, wieder nach Judda zu gehen (v. 7) EB + WR

Hinweis der Jiinger auf die dort drohende Gefahr (v. 8§) EB + WR

Antwort Jesu: Bildrede iiber die zwolf Stunden des Tages und den Wandel im
Licht (vv. 9f) EB + WR

2. Aussage Jesu tiber ,Schlaf“ des Lazarus und iiber seine Erweckungsabsicht
(v. 11) EB + WR

Bemerkung der Jiinger zum Schlaf als Anzeichen der Heilung (v. 12)
EB + WR

Uber Jesu Redeweise und ihr MiBverstindnis (v. 13) EK

Offene Rede Jesu iiber den Tod des Lazarus und die Bedeutung von Jesu Abwe-
senheit; Aufforderung zum Hingehen (vv. 14f) EB + WR

Reaktion des Thomas (v. 16) EB + WR

Jesu Ankunft in Betanien und seine Begegnung mit Marta (vv. 17-27)

Jesu Ankunft, vier Tage nach dem Begribnis (v. 17) EB

Uber die Lage Betaniens (v. 18) EK

Anwesenheit vieler Juden (v. 19) EB

Martas Gang zu Jesus (v. 20) EB

Klage Martas und AuBerung ihres Vertrauens (vv. 21f) EB + WR

Jesu VerheiBung der Auferstehung (v. 23) EB + WR

Martas Interpretation dieser VerheiBung (v. 24) EB + WR

Jesu Wort iiber sich selbst und iiber seine Bedeutung fiir die Glaubenden
(vv.25.26a) EB + WR

Frage an Marta (v. 26b) EB + WR

Glaubensbekenntnis der Marta (v. 27) EB + WR



Jacob Kremer 246
Jesu Begegnung mit Maria (vv. 28-37)

Benachrichtigung Mariens (v. 28) EB + WR

Mariens Eilen zu Jesus (v. 29) EB

Uber die Stitte der Begegnung mit Marta (v. 30) EK

Nachfolgen der anwesenden Juden (v. 31) EB

Mariens Niederfallen vor Jesus und ihre Klage (v. 32) EB + WR
Jesu Erregung (v. 33) EB

Jesu Frage nach dem Grab (v. 34a) EB + WR

Die Antwort darauf (v. 34b) EB + WR

Jesu Tranen (v. 35) EB

Deren zweifache Beurteilung durch die Juden (vv. 36f) EB + WR

Auferweckung des schon Begrabenen (v. 38-44)

Gang zum Grab unter erneuter Erregung (v. 38 a) EB

Uber das Grab (v. 38b) EK

Jesu Befehl zum Entfernen des Steines (v. 39ab) EB + WR
Einspruch der Marta (v. 39cde) EB + WR

Jesu Hinweis auf seine frithere VerheiBung (v. 40) EB + WR
Entfernung des Steines (v. 41a) EB

Jesu Gebet (vv. 41 bc. 42) EB + WR

Jesu lauter Ruf (v. 43) EB + WR

Herauskommen des Toten (v. 44abc) EB

Jesu Befehl zum Losbinden (v. 44de) EB + WR

Abschluf3 (vv. 45f)

Zweifache Wirkung auf die anwesenden Juden (vv. 45f) EB

Die Perikope ist kunstvoll, spannend aufgebaut und besitzt zwei
Schwerpunkte (Jesu Selbstoffenbarung [vv. 25f] und die Totenerwek-
kung [vv. 43f]). Die eingefiigten Dialoge geben der Erzdhlung ein dra-
matisches Geprige und lassen zugleich mehrere Sinngebungen des Er-
zdhlten erkennen:

1. Jesus selbst erklart, daB er zugunsten des Glaubens der Junger (,,da-
mit ihr glaubt®“, v. 15) und der Umstehenden (,,damit sie glauben®, v. 42)
handelt. Dies sagt auch die SchluBbemerkung, da3 einige dadurch zum
Glauben an ihn gelangten (v. 45).

2. Die Erkrankung des Lazarus ist laut Jesu erster Antwort ,,nicht zum
Tod, sondern fiir die Herrlichkeit Gottes, damit der Sohn Gottes durch
sie verherrlicht werde* (v. 4). Die zu erwartende Errettung wird nimlich
die Macht Gottes und seines Sohnes iiber Leben und Tod manifestieren,
die allerdings nur dem erkennbar ist, der glaubt (v. 40).



Die Lazarusgeschichte 247

3. Jesu Antwort (v. 4) deutet aber dariiber hinaus an, dal} die Erkran-
kung des Lazarus zur ,,Verherrlichung“ Jesu hinfiihrt, insofern mit die-
ser Jesu Tod und Erhohung gemeint ist (vgl. 7,39; 12,16.23.28; 17,1).
Dem entspricht, daf Jesus seinen Gang nach Betanien als Gang nach Je-
rusalem versteht (vv. 7 f), ihn in Verbindung mit der ihm gesetzten Stunde
betrachtet (v. 9) und Thomas die Mitjiinger auffordert: ,,Lal3t auch uns
gehen, damit wir mit ihm sterben.” (v. 16) Die Verbindung mit der Pas-
sion Jesu klingt schon in der Notiz iiber die Salbung Jesu durch Maria
an (v. 2). Nach der programmatischen Antwort in v. 4, die sozusagen
den Schliissel zum Verstindnis des ganzen Kapitels bildet und ihre Ver-
deutlichung im Laufe der Erzdhlung erfihrt (besonders von der Selbst-
offenbarung [vv. 25f] her), stirbt Jesus, um Lazarus vom Tod zu erretten.

Fiir die Erzidhlstruktur ist noch charakteristisch, daBl am Ende einzel-
ner Abschnitte jeweils eine Angabe steht, die als Appell aufzufassen ist,
der sich letztlich an die Leser richtet: die Aufforderung, Licht in sich zu
haben (v. 10), mit Jesus zu sterben (v. 16) und wie Marta an ihn zu glau-
ben (vv. 26f); die Bemerkung, die dem Leser ein Urteil iiber Jesu Trdnen
(vv. 36f) und iiber seine Auferweckungstat (vv. 45f) abverlangt; das gilt
wohl auch fiir den Auftrag: ,,Bindet ihn los und lafit ihn weggehen!®
(v.44)

Erzdhlweise

Viele Worter und Wendungen weisen auBer dem gewohnlichen Sinn
noch einen metaphorischen, tieferen Sinn auf: z.B. ,schlafen‘ = tot
sein; ,aufwecken‘ = aus dem Tod aufwecken; ,das Licht in ihm* = Anteil
am Licht Christ haben; ,verherrlicht werden* = durch den Tod zur
Herrlichkeit Gottes gelangen. Vermutlich meint ,,bindet ihn los“ eben-
falls mehr als die duBere Befreiung von Binden und SchweiBtuch. Nicht
zu libersehen ist, daB3 ,, Tod*“ und ,,Sterben* einmal das Ende des irdi-
schen Lebens bezeichnen (z.B. vv. 13.14.16.21), zum anderen aber den
ewigen Tod (z.B. v. 4: ,,nicht zum Tod*; v. 26: ,,in Ewigkeit nicht ster-
ben*). Dasselbe gilt fiir ,,Leben* in v. 25ab (anders als v. 26), das ewiges
Leben meint: ,,Wer an mich glaubt, wird leben, wenn er auch gestorben
ist.“ Diese vom Verfasser gewihlte Sprache lehrt: Was hier erzihlt wird,
betrifft eine Dimension, die das irdische Leben und Sterben iibersteigt.

Die Lazarusperikope unterscheidet sich auch durch mehrere Indizien
fiktionaler Literatur eindeutig von einem protokollarischen Bericht. Ein
erstes ist, daB hier nur ein Ausschnitt aus dem Wirken Jesu geschildert
wird. Diese geraffte Darstellung ist ebensowenig mit dem Ablauf des ge-
schichtlichen Vorgangs identisch wie z. B. das Gemélde von einem Er-
eignis mit diesem selbst. Ein zweites Indiz sind die Gespriche. Ihr theo-



Jacob Kremer 248

logischer Gehalt und ihre auf den Leser abgestimmte Terminologie ver-
raten die freie, weithin' vom Autor stammende bzw. aus seiner Ge-
meinde ibernommene Formulierung der Worte (etwa bei der Selbstof-
fenbarung Jesu oder dem Glaubensbekenntnis der Marta). Das trifft
auch auf das Gebet Jesu zu (vv. 41f), das letztlich eine im Blick auf den
Leser gestaltete Offenbarungsrede ist (vgl. Joh 17,1-26). Ein drittes In-
diz sind die Angaben iiber die Gemiitserregungen Jesu (vv. 33.38), zu-
mal der Evangelist damit Jesu Konfrontation mit der Macht des Todes
veranschaulicht (vgl. die unterschiedliche Getsemaniiiberlieferung Mk
14,33 par; vgl. Hebr 5,7; Joh 12,27).

Zur fiktionalen Darstellungsweise gehort auch, daB in der Lazarusge-
schichte wie auf alten Gemilden mehrere zeitliche Perspektiven mitein-
ander verschmolzen sind: Erstens wird hier tiber ein Geschehen in Beta-
nien kurz vor dem Tod Jesu berichtet. Zweitens stehen viele der erwihn-
ten ,Juden” fiir die Zeitgenossen der Adressaten, die nach 70 die Chri-
sten ausschlossen; nur als solche kénnen sie von Jesus, den Jiingern und
den Geschwistern in Betanien unterschieden werden. Diesem zeitgends-
sischen Horizont entspricht auch, daf3 sich Jesu Worte iiber die in der
Erzdhlung direkt angesprochenen - mitunter fehlt sogar eine diesbeziig-
liche Angabe (vv. 4.44) — an die urkirchlichen Leser richtet. Ebenso ste-
hen die Aufforderung des Thomas (v. 16) und das Bekenntnis der Marta
exemplarisch fir alle angesprochenen Christen. Drittens verweist Jesu
lautes Herausrufen des Toten aus dem Grab (v. 43) auf die endzeitliche
Auferstehung, fiir die das Herauskommen des Lazarus nur ein schwa-
ches Bild ist.

Erzdhistrategie (Textpragmatik)

Die zuletzt angefiihrten Beobachtungen lassen schon das den Erzihler
leitende Interesse erkennen. Es ist auch an dem festzustellen, was mehr-
fach wiederholt bzw. ausfiihrlich dargelegt wird. Dies trifft zunichst auf
das Schicksal eines Erkrankten zu. Mehrfach heif3t es, daB3 Jesus Laza-
rus und seine Schwestern liebte (vv. 3.5.11.33.36). Hervorgehoben wird,
daf} Jesus nicht sofort zu Lazarus eilte (vv. 4.32). Besonderes Interesse
gilt der Beziehung des Berichteten zu Jesu Tod und Auferstehung sowie
der Hinftthrung zum Glauben. Als Gegenprobe seien einige Inkonzinuité-
ten bzw. Auslassungen in unserem Text vermerkt: die Spannung zwi-
schen der Selbstoffenbarung Jesu, gemaB der jeder Gestorbene, der an
ihn glaubt, schon lebt (vv. 25f), und der danach eigentlich iiberfliissigen
Totenerweckung (v. 43 f); die unterschiedlichen Erwidhnungen von Ma-
ria und Marta (vgl. z.B. vv. 1.5.45); das Fehlen von Angaben iiber die
Boten (v. 4), iiber die angesprochenen Personen (z.B. vv. 39.44) und



Die Lazarusgeschichte 249

iiber eine Reaktion oder das weitere Geschick des Lazarus. Es geht also
dem Evangelisten nicht um den dufleren Hergang, nicht einmal um die
Person des Lazarus, sondern um Jesu Sorge fiir die von ihm geliebten
Menschen, um seinen Gang in den Tod, seine Selbstoffenbarung und
schlieBlich um die Hinfithrung zum Glauben an ihn.

Die Darstellung verrdt schlieBlich das Interesse, uns als die Leser
persdnlich anzusprechen: Der gewihlte Stil des Dialogs zieht uns in den
Bann, zumal die Frauen, Jinger und Juden das sagen, was wir selbst
empfinden; unbewuBt identifizieren wir uns daher mit den einzelnen
Personen und werden zu einer Stellungnahme herausgefordert; die
schon erwihnten appellativen Signale am Ende einzelner Abschnitte
(vv. 16.26f. 36f. 44.45f) mochten uns ebenfalls zum Handeln motivie-
ren,

Textsorte (Gattung)

Ein Vergleich unserer Perikope mit verwandten Texten ermdéglicht es,
sie gattungsmiBig einzuordnen. Dabei fillt auf, daB3 die von Elija (1
Koén 17,17-24) und Elischa (2 K6n 4,8-37) erzihlten Totenerweckungen
in der Art typischer Legenden die Macht dieser Gottesménner heraus-
stellen, die mittels bestimmter Gesten und unter Gebet die verstorbenen
Kinder wie Kranke behandeln, ins Leben zuriickrufen und ihren Miit-
tern zuriickgeben. Es fehlt dort sowohl jede tiefsinnige Bedeutung der
Worter Tod und Leben als auch jedes Interesse daran, die Leser dieser
Geschichte zum Glauben hinzufiihren. Ahnliches gilt auch fiir die nach
alttestamentlichem Schema erzédhlten Wunder des Petrus (Apg 9, 36-42)
und Paulus (Apg 20,7-12). Niher steht zur Lazarusgeschichte die eben-
falls analog zu den Wundern von Elija und Elischa geschilderte Aufer-
weckung des einzigen Sohnes der Witwe von Nain, den Jesus einzig
durch sein Machtwort auferweckt (Lk 7,11-17). Allerdings wird auch
dort im Unterschied zu Joh 11, 1-46 iiber Leben und Tod nur im alltdgli-
chen Sinn gesprochen und das Thema Glauben nicht erwidhnt. Dieses
wird hingegen im Evangelium von der Erweckung des Tochterchens des
Jairus (Mk 5, 21-43) betont (,.fiirchte dich nicht, glaube allein®, v. 36),
wie auch die Verzahnung mit der Heilungsgeschichte von der blutfliissi-
gen Frau lehrt (,,dein Glaube hat dich geheilt”, v. 34). Mit Joh 11 hat
diese Totenerweckung nochi die Rede iiber den Tod als Schlaf gemein-
sam (Mk 5,39). Im iibrigen fehlt hier jedoch, wie in allen anderen Ge-
schichten von einer Totenerweckung, jede tiefsinnigere und symbolische
Bedeutung der verwendeten Worter.

In diesem Punkt wie auch in der weithin dialogischen Struktur ist hin-
gegen die Lazarusgeschichte engstens mit den anderen johanneischen



Jacob Kremer 250

»Zeichen® verwandt. Sehr deutlich ist dies z.B. bei dem ersten ,,Zei-
chen® auf der Hochzeit zu Kana (2,1-11). Die symboltrichtige Sprache
(z.B. ,,am dritten Tag"; ,,Hochzeit“; ,,die Stunde*; , noch nicht*: jetzt*
u. a.) iiberlagert ganz die einzelne Tat, die zu dieser deutenden Schilde-
rung AnlaB gab. Ahnlich wie in der Lazarusgeschichte geht Jesus hier
nicht sofort auf die Bitte um Abhilfe ein (,meine Stunde ist noch nicht
gekommen®), er deutet aber symbolhaft durch seine Handlung (,,fillt
jetzt die Kriige mit Wasser ...“), d.h. durch seine Weinspende anstelle
des fiir die Reinigung nach den Vorschriften des Alten Bundes verwen-
deten Wassers, auf die Gabe des Neuen Bundes hin: auf das Leben in
Fille, das er in seiner ,,Stunde* der ,Verherrlichung“ schenkt. Aus-
driicklich wird auch erklirt, daB Jesus durch diesen , Anfang der Zei-
chen®, der schon das Ende vorwegnimmt, seine ,,Herrlichkeit“ offen-
barte und die Jinger zum Glauben an ihn fanden. Ahnliche Gemein-
samkeiten mit der Lazarusgeschichte weisen auch andere ,,Zeichen® im
vierten Evangelium auf (z. B. 4, 46-53; 6, 1-71; 9, 1-41).

GattungsmiBig kann daher Joh 11, 1-46 nicht als Bericht einer Toten-
erweckung, sondern als johanneische ,,Zeichen-Geschichte* bestimmt
werden, die in Form einer Erzdhlung und ohne groBes Interesse an dem
duBeren Hergang das Wirken Jesu symbolhaft deutet, ihn als den Brin-
ger des wahren Lebens verkiindet und zum Glauben an ihn als den Sohn
Gottes hinfithren will.

Untersuchung der Entstehung und Herkunft
Redaktion alter Uberlieferungen

Der Verfasser des vierten Evangeliums, der Joh 21,20-24 , der geliebte
Jinger“ genannt wird und wohl nicht mit Johannes, dem Sohn des Zebe-
déus identisch ist, hat sein Buch ganz gewil unter Auswertung vorgege-
bener Traditionen abgefaBt. Darin sind sich die Bibelwissenschaftler
heute allgemein einig. Nach einer verbreiteten Hypothese hat dieser Ver-
fasser eine schon schriftlich fixierte Wundergeschichte aus der soge-
nannten ,Semeia-Quelle” lediglich redigiert. Einige Autoren meinen
diese von dem vorliegenden Text literarkritisch abheben zu kénnen. Ein-
zelne versuchen sogar, aus dieser alten Traditionsschicht noch einen
»Grundbericht® herauszuschilen, der in etwa den synoptischen Wun-
dererzdhlungen entsprochen habe.

Andere Forscher gehen von der Hypothese aus, der Verfasser von Joh
11, 1-46 habe lediglich Einzeliiberlieferungen aufgegriffen und ausge-
wertet, die je auf ihre Weise auch in den anderen Evangelien ihren Nie-
derschlag gefunden haben: So entspricht die Salbung Jesu in Betanien
durch Maria in Gegenwart des Lazarus der Salbung durch eine Frau im



Die Lazarusgeschichte 251

Hause ,.Simon des Aussitzigen“ (Joh 11,2; 12,1-8; Mk 14,3-9; Mt
26,6-13) — nach Lk 7 salbt eine stadtbekannte Siinderin Jesus im Haus
eines Pharisders mit Namen ,,Simon“. Bedenkt man, dall vom Aussatz
Errettete als vom Tod Auferweckte galten (vgl. 2 Kon 5,17), so dringt
sich die Vermutung einer gemeinsamen Quelle auf. Auffallenderweise
wird auch einzig in dem Gleichnis vom Reichen und dem Armen, der
wie ein Aussitziger (nicht als ein solcher) vor dessen Tiir liegt, der
Name dieses Armen genannt (Lk 16,19-31). Von diesem ,Lazarus“
heiflt es dann noch, daB man ihm, selbst wenn er von den Toten aufer-
stehe, keinen Glauben schenken werde. Wer den auch sonst so freien
Umgang urkirchlicher Tradenten mit vorgegebenen Uberlieferungen be-
achtet, mull zumindest mit der Moglichkeit rechnen, dall im Lauf der ur-
kirchlichen Predigt einzelne Angaben auf eine jeweils sehr unterschiedli-
che Weise wiedergegeben wurden.

Herkunft der redigierten Uberlieferung

Fiir welche der beiden skizzierten Hypothesen man sich auch im einzel-
nen entscheidet, so bleibt doch immer noch die Frage, woher diese stam-
men. Dafiir bieten sich bei dem heutigen Stand der Forschung drei Er-
klarungsmdéglichkeiten an.

1. Seit der Aufklirung ist mehrfach vertreten worden, die Lazarusge-
schichte habe keinen direkten Anhalt im Wirken Jesu, sie sei vielmehr
eine Art Mythos oder Dichtung, die der Illustration des Wortes ,,Ich bin
die Auferstehung und das Leben* diene. Einerseits finde sich ndmlich in
den synoptischen Evangelien und in den Paulusbriefen kein Hinweis
auf ein solches Wunder; andererseits sei diese Erzidhlung mit hellenisti-
schen bzw. alttestamentlichen Wundergeschichten verwandt und von
dorther zu erkliren, falls es sich nicht um nachtrigliche Historisierung
der Angaben im Gleichnis vom reichen Prasser und armen Lazarus (Lk
16) handle. Nun bestehen aber zwischen den alttestamentlichen Totener-
weckungen und der neutestamentlichen Schilderung sehr grofie Unter-
schiede. Aulerdem liBt sich die auffallende Nennung des Namens La-
zarus in dem Gleichnis am ehesten dadurch erkliren, daB3 dieser Name
nachtriglich in das Gleichnis eingefiigt wurde, und zwar aufgrund von
Nachrichten iiber einen Lazarus, wie sie auch in Joh 11 ihren Nieder-
schlag gefunden haben.

2. Die meisten Exegeten rechnen heute damit, dal die Lazarusiiberlie-
ferung einen direkten Anhalt in dem Wirken Jesu hat, also auf eine Tat
Jesu an Lazarus zuriickgeht. Da3 ndmlich Jesus auflergewdhnliche Ta-
ten gewirkt hat, wurde selbst von seinen Gegnern nicht bestritten, wohl
aber als Werk Satans gedeutet (vgl. Mk 3, 22 par). Dabei ist nicht a



Jacob Kremer 252

priori auszuschlieBen, daB3 diese Tat an Lazarus sogar als Totenerwek-
kung berichtet wurde. Allerdings muB der heutige Forscher die Frage
stellen, in welchem Sinn die Ersterzdhler oder gar die Zeugen dabei
»tot“ und ,,auferweckt” aufgefaBBt haben. (Die Angabe ,er riecht schon*
wie auch das Wort Jesu ,,Lazarus ist gestorben* gehdrten kaum zur ur-
spriinglichen Fassung dieser Uberlieferung.)

3. Weil damals schon jeder Schwerkranke und besonders der Aussit-
zige als ,,tot” galt (vgl. Ps 86,13; 2 K6n 5, 17), ist zumindest mit der Moég-
lichkeit zu rechnen, daB es sich bloB um eine auBergewshnliche Kran-
kenheilung handelte, die erst in der nachésterlichen, deutenden Predigt
als Totenerweckung erzihlt wurde.

Wer also nach der Entstehung der Lazarusgeschichte und nach ihrer
Verankerung im Wirken Jesu fragt, muB mit einem TraditionsprozeB
rechnen. Selbst die behutsamste Forschung gelangt niemals bis zum Er-
eignis selbst, sondern nur zu Aussagen von Menschen friitherer Genera-
tionen und eines vorwissenschaftlichen Kulturkreises. Diese lassen aber
aus heutiger Sicht mehrere Erklirungen zu. So berechtigt es daher ist,
mit einer Verankerung dessen, was in Joh 11,1-46 erzihlt wird, in der
Geschichte Jesu zu rechnen, so wenig 148t sich stringent beweisen, dal}
Lazarus wirklich von den Toten auferweckt wurde. Wie kann aber dann
dieses Evangelium heute noch als Wort Gottes verkiindet werden?

Uberblick iiber die Wirkungsgeschichte

Die Untersuchung der spiteren Interpretation eines Textes vermag we-
sentlich zu dessen heutigem Verstindnis beizutragen. Denn die Wir-
kungsgeschichte 148t erkennen, welche Dynamik einem Text innewohnt
und wie geschichtlich bedingt die eigene Fragestellung ist. Nur wer letz-
teres beachtet, kann iiberhaupt einen alten Text richtig als ein ihn heute
angehendes Wort vernehmen.

Christliches Altertum

Hier berrascht zunichst das vollige Schweigen tiber dieses Wunder und
iiber Lazarus. Einzig in dem sogenannten Quadratusfragment (um 125)
scheint darauf angespielt zu werden. Angaben iiber den Kult eines Laza-
rusgrabes in Betanien und ein spiteres Wirken auf Zypern finden sich
erst nach dem Ende des dritten Jahrhunderts. Die Auferweckung des
Lazarus gehorte also kaum zu den zentralen Themen frithester christli-
cher Verkiindigung.

Ohne niher darauf einzugehen, erwidhnt dann Melito von Sardes (um
180) dieses Wunder als eindrucksvolle Machttat Gottes. Als eine solche
wird es auch spiter von Johannes Chrysostomus gedeutet: Das Heraus-



Die Lazarusgeschichte 253

kommen des Auferweckten mit gebundenen Fiien gilt als ,,Wunder im
Wunder*; der Auftrag ,.bindet ihn los* soll die Gegner von der Wirk-
lichkeit der Totenerweckung iiberzeugen. In der Auseinandersetzung
mit der Gnosis ziehen Irenfius und Tertullian die Lazarusgeschichte als
Beweis fiir die leibliche Auferstehung der Toten am Ende der Tage
heran. Hippolyt und Cyprian gehen besonders auf das Weinen Jesu ein
und sehen den Grund dafiir in Jesu Betriibnis, daB er Lazarus in das
Elend dieser Welt zuriickrufen muB. Im Nikodemusevangelium, in den
Homilien des Petrus Chrysologus und verwandter syrischer Prediger
wird die Auferweckung des Lazarus als eine Vorwegnahme von Ostern
gefeiert: Jesus hat Lazarus in Vorwegnahme der kiinftigen Befreiung
dem Hades entrissen.

Die weiteste Verbreitung fand die Deutung der Auferweckung des La-
zarus als Symbol fiir die Errettung des Siinders (schon bei Irendus, in
der Folgezeit bei Origenes, Ambrosius und Augustinus: Ist die Aufer-
weckung der Tochter des Jairus ein Bild fiir die Vergebung der Gedan-
kensiinden, die des Jinglings von Nain fiir die Vergebung der Tatsiin-
den, so die Befreiung des Lazarus aus dem Grab ein Bild fiir die Erret-
tung des Gewohnheitssiinders.) Betont wird, dal der Auftrag ,bindet
ihn los* eine Anweisung an die Kirche ist, den begnadigten Siinder kraft
der ihr anvertrauten Vollmacht (Mt 16,19; 18,18) wieder in ihre Ge-
meinschaft aufzunehmen.

Charakteristisch fiir die Interpretation in dieser Epoche ist noch, daf§
dem #uBeren Hergang weithin keine besondere Aufmerksamkeit ge-
schenkt wird. Das Erzdhlte gilt hingegen meist als Symbol fiir die Erret-
tung des Siinders in der Taufe bzw. Bu3e und auflerdem als Hinweis auf
die endzeitliche Auferstehung. Dies bestitigen die vielen Abbildungen
in den Katakomben und auf Sarkophagen sowie anderen Kultgeriten.
Dort wird diese Totenerweckung meist abweichend von den biblischen
Angaben dargestellt (Christus mit einem Zauberstab oder Kreuz; Laza-
rus nackt oder als Mumie in oder vor einem Grabhaus, zu dem mehrere
Stufen hinauffithren), und zwar in Verbindung mit anderen Szenen, die
symbolisch auf die Taufe und das ewige Leben hinweisen (z. B. Quell-
wunder, groBe Speisung, Ankunft der Magier). Bestitigt wird diese Sicht
der Lazarusgeschichte durch manche alten Gebete und Grabinschriften.
In den spiteren, mehr erzdhlerischen Darstellungen sind Christus und
die Apostel fast immer als iiberirdische und verklart wirkende Gestalten
abgebildet. Das mangelnde Interesse an dem duBeren Hergang und die
Betonung der symbolischen Bedeutung der Auferweckung des Lazarus
entsprechen auffallenderweise ganz der neueren Textanalyse von
Joh 11.



Jacob Kremer 254
Mittelalter und Reformationszeit

Anfangs wird Joh 11 noch meistens allegorisierend ausgelegt. Die Auf-
forderung ,bindet los“ wird jetzt deutlicher als Auftrag zur Absolution
aufgefaBBt. In den bildnerischen Darstellungen steht daher Petrus, der
Lazarus losbindet (auf fritheren besorgt dies ein Jude), oft im Zentrum.
Thomas von Aquin unterscheidet dann den allegorischen klar von dem
Wortsinn; dieser allein darf die Grundlage fiir die theologische Argu-
mentation bilden, die dann allerdings auch in der Allegorese lebt. Au-
Berdem sieht er die Totenerweckung als ein Wunder, das die Krifte der
Natur durchbricht.

Seit dem Humanisten Erasmus von Rotterdam (+ 1536) versuchen
viele den Hergang des Erzihlten genau zu bestimmen. Die Ablehnung
der allegorischen Exegese seitens vieler Reformatoren fordert diese Ten-
denz, die seit dem 16. Jahrhundert viele protestantische und katholische
Kommentare prigt. Das Interesse an dem Ablauf prigt vorher schon die
Dichtungen, besonders die Lazarusspiele, die allerdings sehr frei mit
dem biblischen Text umgehen. Typisch sind fiir diese auch die Versu-
che, sich in das Erleben des Lazarus einzufiihlen, der nach seiner Erwek-
kung Jesus fiir das Wunder dankt und ihn anbetet bzw. voll Entsetzen
fragt, ob er noch einmal sterben miisse. Bei dem anschlieBenden Gast-
mahl muf} er - ganz der mittelalterlichen Angst vor dem Sterben entspre-
chend - ausfiihrlich iiber das, was er im Tod erfahren oder gesehen hat,
berichten.

Die dltesten Buchmalereien folgen noch ganz dem bisherigen Typus,
wie dieser bis heute fiir die Ikonen der Ostkirche charakteristisch ist.
Seit dem 12./13. Jahrhundert wird im Abendland die Auferweckung des
Lazarus meistens als ein Wunder gemalt, das sich in der zeitgendssi-
schen Landschaft ereignet (vornehmlich auf einem Friedhof): Die Per-
sonen tragen Gesichtsziige und Kleidung ihrer Zeitgenossen; Jesus steht
als mitfithlender Freund am Grab, in dem Lazarus noch ganz vom Tod
gezeichnet sitzt. Die Kiinstler des Barock betonen dann das Dramati-
sche des Wunders; die Szene spielt sich inmitten einer erregten Volks-
menge ab und ist ganz in den Farben der Gegenwart ausgemalt. Die
symbolische Bedeutung tritt demgegeniiber fast vollig zuriick. Bezeich-
nend ist u. a., daB3 die Auferweckung des Lazarus nicht mehr einzig in
Kirchen, Bibelausgaben und Andachtsbiichern gemalt wird, wie das an-
gebotene Gemilde von P. P. Rubens in dem ,,Kabinett des Kunstliebha-
bers“ von H. Jordaens zeigt. Der Abstand dieser Rezeption von der alt-
kirchlichen Deutung bedeutet zugleich eine Entfernung von der bibli-
schen Darstellungsweise.



Die Lazarusgeschichte 255

Neuzeit

Seit der Aufklirung wird die Lazarusgeschichte infolge des gewonnenen
Vertrauens auf die menschliche Vernunft und auf die Naturwissenschaf-
ten einer scharfen Kritik unterzogen. Diese fiihrt bei vielen zur Leug-
nung der Totenerweckung, nicht zuletzt unter Hinweis auf Unebenhei-
ten im Text und auf das Schweigen der Synoptiker. Das geschilderte
Wunder wird dabei sehr verschiedenartig erklirt: als bloBe Allegorie;
als Betrug, den die Geschwister inszenierten; als ganz natiirlich zu erklé-
rende Befreiung eines Scheintoten; als Mythos oder urkirchliche Dich-
tung; als eine aus verschiedenen Quellen zusammengefiigte, auf MiBver-
stindnissen beruhende Wundergeschichte. Viele Verteidiger der Toten-
erweckung stellen dieser Kritik die Inspiration des Bibeltextes, die Au-
genzeugenschaft des Evangelisten und eine harmonisierende, psycholo-
gisierende Exegese entgegen. Dabei fillt auf, daBl die Verfechter der
Faktizitit die biblische und altkirchliche Symbolik kaum beachten oder
sogar ausdriicklich bestreiten.

Die Kritik am Wunder hat u.a. in den aufkommenden Schulbibeln
ihren Niederschlag gefunden, die z. B. einzig das Ereignis wiedergeben,
wihrend sie Jesu Gespriache mit den Jiingern und den Geschwistern oft
ganz auslassen. Wihrend die klassischen Dichter dieses Wunder fast
vollig meiden, wird es seit der Mitte des 19. Jahrhunderts wieder oft be-
handelt. Neben der symbolischen Deutung, etwa bei Dostojewski, ste-
hen nicht wenige Dichtungen, die mit ihrem Spott iiber dieses unglaubli-
che Evangelium bzw. iiber die moderne Bibelkritik nicht zuriickhalten
(J. Joyce; Th. Hardy). Auffallend oft wird die Totenerweckung als eine
aufgezwungene und beklagenswerte Riickkehr in das Elend dieser Welt
poetisch gestaltet (R. M. Rilke; O. Wilde). Nicht wenigen gilt der von
den Toten Auferweckte als Bild des Menschen, der das ihm wiederge-
schenkte Leben nicht ertragen kann und es riickgdngig machen méchte
(N. Andrejev; H. Daiber; F. Diirrenmatt). Viele Maler fiihren die Ten-
denz des Barock weiter, so die archaisierenden Gemélde der Nazarener;
andere vermeiden es, Christus als den Erwecker darzustellen (V. van
Gogh), oder zeichnen den Auferweckten als einen iiber die Riickkehr ins
Leben Erschrockenen (O. Redon). Im Riickgriff auf die Bilder aus den
ersten Jahrhunderten versuchen neuestens mehrere Kiinstler wieder, die
symbolische Aussage dieser Szene festzuhalten.

Deutung: Christusverkiindigung und Wort Gottes an uns

Wie die Textanalyse zeigte, stand fiir den Evangelisten wie fiir die alt-
kirchliche und mittelalterliche Auslegung die Frage nach der Faktizitit



Jacob Kremer 256

nicht im Vordergrund. Darf aber der heutige Leser von dieser Frage, die
ihm durch seine geschichtliche Position aufgedringt wird, absehen? Ver-
liert dieses Evangelium nicht sogar seine Glaubwiirdigkeit, wenn die
Tatsdchlichkeit dieser Totenerweckung nicht mehr bewiesen werden
kann, wie es die neuere Bibelwissenschaft eingestehen muB? Folgende
Uberlegungen versuchen darauf zu antworten.

Friihere und heutige Sicht der Jesusiiberlieferung

Allgemein gilt heute, dal wir die Welt und besonders die Geschichte
nicht so unmittelbar erkennen, wie dies friiher oft angenommen wurde.
Uber die Zeit Jesu, seine Worte und Taten wissen wir ebenfalls nur
durch die Vermittlung von Menschen, die dariiber aus ihrer Sicht und in
ihrer Sprache berichtet haben. Ihre Aussagen geben uns daher nicht im-
mer eine solche GewiB3heit iiber einzelne Vorginge, wie wir sie aus unse-
rer Sicht wiinschen.

Diese mangelnde GewiBheit hat jedoch nicht das Gewicht, das ihr oft
zugemessen wird. Es geht ndmlich in den Evangelien nicht in erster Li-
nie um exakte Informationen iiber die Vergangenheit, sondern um die
Bezeugung der Botschaft von Jesus Christus, dem Mensch gewordenen,
gekreuzigten und auferstandenen Sohn Gottes. Dariiber schrieben die
Evangelisten ihrem Vorstellungshorizont gemif, mit ihrem Blick fiir die
Symbolik dessen, was ihnen von Jesus iiberliefert worden war, und ohne
starke Beachtung der geschichtlichen Distanz. Bei der Auslegung ihrer
Worte miissen wir darum bedenken, dall unser geschichtliches Interesse,
gepaart mit dem Verlangen nach historischer GewiBheit, zwar zum heu-
tigen Verstehenshorizont gehort, nicht aber letzter MaBstab fiir die
Wahrheit des Evangeliums sein kann.

Die Lazarusgeschichte im Licht der Osterbotschaft
und des ganzen Wirkens Jesu

Fehlt aber diesem Evangelium nicht das Fundament, wenn die Faktizi-
tdt dieses Wunders nicht mehr zu beweisen ist? Demgegeniiber ist zu be-
achten, dal3 das Faktum selbst nicht das zentrale Thema dieser Perikope
bildet. Dies zeigt tiber die Textanalyse und die Wirkungsgeschichte hin-
aus sehr klar ein Vergleich der Lazarusgeschichte mit der Osterbot-
schaft: 1. Die Auferweckung des Lazarus wird nur Joh 11-12 erwihnt;
die Auferstehung Jesu gehort hingegen von Anfang an zu den zentralen
Themen der urkirchlichen Verkiindigung (vgl. 1 Kor 15,3-5.11) und bil-
det die Grundlage aller neutestamentlichen Schriften. 2. AuB3erhalb der
Erzéhlung treten die Jiinger niemals als Zeugen fiir dieses Wunder auf;



Die Lazarusgeschichte 257

hinsichtlich der Auferstehung Jesu haben sich aber die Apostel von An-
fang an darauf berufen, daB sie durch die Erscheinungen des Auferstan-
denen zu dessen Zeugen wurden und darum fiir die Wahrheit der Oster-
botschaft biirgen (vgl. 1 Kor 15,5-8; Lk 24,34; Gal [,16 u.6.). 3. Die
Auferweckung des Lazarus wird anschaulich als eine Tat Jesu geschil-
dert, und zwar als eine blof3 vorldufige Errettung aus dem Tod, die auf
die endgiiltige Errettung aller durch Jesus Christus und auf Jesu eigene
Auferstehung zeichenhaft verweist; die Auferstehung Jesu hingegen
wird nirgends im Neuen Testament geschildert, sondern als die endgiil-
tige Befreiung aus dem Tod (Rém 5,9) und als das Fundament der Auf-
erstehung aller (auch des Lazarus) verkiindet (Joh 11,25f; 1 Kor 15,21f.
45 1.0.).

Die Auferweckung des Lazarus wird also nicht um ihrer selbst willen
erzihlt, sondern im Hinblick auf die Bezeugung der Macht Jesu Christi
und seines Wirkens. Wie die anderen ,,Zeichen“ im Johannesevangelium
veranschaulicht dieses letzte und groBte ,,Zeichen“ aus dsterlicher Sicht
und in seiner symboltrichtigen Zusammenschau das gesamte Wirken
Jesu: seine Macht iiber Krankheit, Siinde und Tod. Was die Jiinger
schon vor Ostern an den staunenerregenden Taten Jesu erkannten und
was den Glauben an ihn forderte, das haben sie nach der Auferstehung
Jesu erst richtig verstanden und aus dieser vollen Einsicht (vgl. Joh
16,13) in ihrer Sprache verkiindet, um ihre Horer zum Glauben an den
Sohn Gottes hinzufiithren bzw. in diesem Glauben zu bestirken. Die La-
zarusgeschichte ist somit ein Beispiel urchristlicher Christusverkiindi-

gung.

Joh 11, 1-46 als Wort Gottes

Wenn wir die eigentiimliche Sprache und Darstellungsweise der Laza-
rusgeschichte beachten, kdnnen wir Menschen des 20. Jahrhunderts
diese urkirchliche Christusverkiindigung auch heute noch als Wort Got-
tes an uns vernehmen. Als Anregung zu solchem geistlichen Vernehmen
- unter Beriicksichtigung des Kontextes der ganzen Bibel und der
kirchlichen Auslegung - seien hier stichwortartig folgende Punkte ange-
fihrt:

1. Wie ,,Lazarus“ leben wir in einer Welt der Krankheit und des To-
des; selbst diejenigen, die Jesus liebt, bleiben davon nicht verschont. Sie
selbst und ihre Angehdrigen erwarten wie Maria und Marta oft, daB der
Herr ihnen - nach ihren Vorstellungen — sofort zu Hilfe kommt. Der
Herr hilft aber anders, obwohl er ihre Tranen kennt und ihnen nicht ge-
fiihllos gegeniibersteht.



Jacob Kremer 258

2. Jesu Wort ,,diese Krankheit ist nicht zum Tod“ sagt uns allen, daB3
Krankheit und Tod nicht zu unserem ewigen Verderben fiithren, und
zwar deshalb nicht, weil sie AnlaB zur ,,Verherrlichung* des Sohnes wa-
ren, der sich fiir ,,Lazarus* (fiir uns) in die Todesgefahr begeben, ja dem
Tod ausgeliefert hat, dessen Grauen ihm nicht fremdblieb. In dieser
Uberwindung des ewigen Todes erweist sich letztlich Gottes ,,Herrlich-
keit“, seine lebenschaffende Macht; darin zeigt sich zugleich die ,,Herr-
lichkeit“ des Sohnes, der mit dem Vater eins ist und deshalb als der Ge-
kreuzigte und Auferstandene von sich sagen kann: ,Ich bin die Aufer-
stehung und das Leben.“ .

3. Diese Macht Jesu iiber Siinde und Tod kommt einem jeden zugute,
der wie Marta an ihn als den Sohn Gottes glaubt, dessen Messianitét
schlieBlich darin besteht, daB er durch seine Lebenshingabe die Men-
schen aus dem ewigen Tod errettet. Nur derjenige, der an ihn glaubt,
vermag die Herrlichkeit Gottes zu schauen.

4. Diese Auferstehung geschieht nicht erst am Ende der Welt, sondern
schon dann, wenn wir uns fiir Christus entscheiden; denn wer an Chri-
stus glaubt, wird jetzt schon aus der Macht der Siinde und des ewigen
Todes befreit. Thm gilt daher die VerheiBung: ,,Er wird nicht sterben®,
mag auch sein irdisches Leben iiber kurz oder lang ein Ende finden.

5. Die Auferstehung, die jedem Glaubenden schon anfanghaft in der
Taufe zuteil und in seinem irdischen Leben immer wieder neu geschenkt
wird, findet ihre Vollendung am Ende der Tage, wie das Bild des lauten
Herausrufens aus dem Grab andeutet. Zum vollen Leben des Auferstan-
denen gehort ndmlich nicht nur die persdnliche Teilhabe an der Herr-
lichkeit des Auferstandenen, sondern auch die Gemeinschaft mit den
Briidern und Schwestern. Erst dann wird schlieBlich auch Jesu eigenes
Aufsteigen zum Vater (,zu meinem Gott und zu eurem Gott“ [Joh
20,17)) sein Ziel erreichen und Gott ,.alles in allen sein® (1 Kor 15,28).

6. Bis dahin diirfen und miissen wir uns immer wieder ,,losbinden“
lassen und einander von der Hiille, die uns blind macht, befreien. Wer
an Jesus glaubt, bleibt ja wie Marta der Versuchung ausgesetzt, ange-
sichts des Leidens und Sterbens in nichster Ndhe an Jesu Macht zu
zweifeln. Wie es von den anderen Zeugen des Wunders heifit, ist auch er
in Gefahr, Jesus nicht zu verstehen. Doch kann er selbst dann noch wie
Thomas den Mut finden, sich mit Jesus aufzumachen und andere dazu
ermutigen, ,,mit ihm zu sterben“, d.h. die in der Taufe begonnene
Schicksalsgemeinschaft mit dem Gekreuzigten im Leben nachzuvollzie-
hen, um an der Auferstehung des Herrn fir immer Anteil zu erhalten.





