
Der •Himmelsstürmer' 
Zum Jesus-Bild von Ernst Bloch 

Günter Bleickert, Ladenburg 

Wenn man im Zentrum der Kirche auf die Gestalt Jesu stößt, so ist dies, 
wenn die Kirche ihren Namen irgendwie zu Recht führt, einfach selbst- 
verständlich. Indessen läßt sich Jesus in ihr nicht •einsperren". Deshalb 
ist es nicht verwunderlich, wenn man neben der Vielfalt der Jesus-Bil- 
der, die das Christentum in seiner Geschichte ausgeprägt hat, immer 
wieder auch bei erklärten Gegnern des christlichen Gottesglaubens bzw. 
der kirchlich-orthodoxen Traditionen auf entschiedenes Interesse an Je- 
sus stößt. So z.B. bei Ernst Bloch (1885-1977), dessen religionskritische 
Position sich von Feuerbach und Marx her vermittelt und der, da er von 
Grund auf die Existenz Gottes leugnet, Jesus mithin nicht für den Mes- 
sias, den Christus, und schon gar nicht für den Sohn Gottes hält. Viel- 
leicht können aber gerade von bestimmten Vereinseitigungen und Ver- 
kürzungen her die innerkirchlich vorhandenen Jesus-Bilder auf ihre ei- 
genen Kürzen und Einseitigkeiten und insbesondere auch auf den Grad 
ihrer Lebendigkeit oder Sterilität hin befragt werden. 

Selbst Jesus befragte •die Seinen" nicht nur nach deren eigenem Bild, 
das sie sich von ihm gemacht hatten, sondern auch nach den Vorstellun- 
gen der Leute im weiteren Umfeld: •Für wen halten mich die Men- 
schen?" (vgl. Mk 8,27) 

Die Antwort Ernst Blochs auf diese Jesus-Frage soll hier wenigstens 
in groben Zügen nachgezeichnet werden. Vielleicht kann man sich da- 
von gerade auch als kirchlich orientierter Christ etwas gesagt sein las- 
sen. Zunächst ist aber zu bedenken, wie und d.h. von welchen Denk- 
strukturen her der unorthodoxe Marxist zur Gestalt Jesu findet. 

Potential der Hoffnung 

Unorthodox gerade auch als Marxist ist Ernst Bloch von Beginn an. Der 
von Marx und Engels aufgegebene und verschüttete •utopische Sozialis- 
mus", dem diese die Theorie des sogenannten •wissenschaftlichen So- 
zialismus" als dessen verbesserte, weil wissenschaftliche Fortschreibung 
gegenüber- und vorangestellt hatten, wird von Bloch neu entdeckt. Es 
sind die Dynamik und das Energiepotential des utopischen Denkens, 
deren Bedeutung er schon in seiner Frühschrift •Geist der Utopie" (von 



Günter Bleichen 260 

1918) in Erinnerung ruft; und es ist vor allem die Protesthaltung des 
Utopischen gegen die Fakten, die zwar sind, aber auch anders sein 
könnten, also veränderbar sind. Am Ende seiner Erklärung der •Ab- 
sicht", die er mit dem •Geist der Utopie" verfolgt, schreibt er: 

(Wir) rufen was nicht ist, bauen ins Blaue hinein, bauen uns ins 
Blaue hinein und suchen dort das Wahre, Wirkliche, wo das bloß 
Tatsächliche verschwindet - incipit vita nova (das neue Leben be- 
ginnt). (13) 

Diese Absicht bestimmt das Leben und Denken Blochs durch und 
durch. Die Weigerung, das Vorhandene zu akzeptieren, sich mit ihm ab- 
zufinden oder sich gar von ihm leiten zu lassen, bekräftigt das Schluß- 
wort seines dreibändigen Hauptwerks •Das Prinzip Hoffnung", das die 
Hoffnungspotentiale der Menschheitsgeschichte aufspürt und zusam- 
menträgt: 

Der Mensch lebt noch überall in der Vorgeschichte, ja alles und je- 
des steht noch vor Erschaffung der Welt, als einer rechten. Die 
wirkliche Genesis ist nicht am Anfang, sondern am Ende... (es) 
entsteht in der Welt etwas, das allen in die Kindheit scheint und 
worin noch niemand war: Heimat. (1628) 

Heimat, das ist also nicht diese Welt, wie sie ist, sondern allenfalls wie 
sie sein wird. Denn was ist, wie es ist, ist nicht gut so, noch nicht gut so, 
wie es ist. Dieses •Noch Nicht" ist es, das die Dynamik und Energie in 
sich trägt, aus dem das, was ist, überwunden werden kann und soll. Hei- 
mat liegt also nicht hinten, wo wir herkommen; Heimat liegt vorn, wo 
wir noch nicht waren, aber in der Zukunft zu sein hoffen. Das Interesse 
Ernst Blochs ist klar: die Zukunft eröffnen und offenhalten, die Hoff- 
nung auf die neue, bessere Welt stärken, ja zur Tat werden lassen, so 
daß die Zukunft, wenigstens ansatzweise, jetzt schon in der Gegenwart 
Gestalt gewinnt; daß also, wie er selbst sagt: 

das Morgen im Heute lebt. (1627) 

Setzen auf das Kommende 

Auch sein Interesse an Jesus, von diesem Ansatz her, liegt auf der Hand; 
entsprechend sagt er über ihn: 

Jesus ist in der Tat Eschatologie von Grund auf; ... Abbruch, Her- 
auslösung, Sittlichkeit einer Adventswelt. (1491) 

Eschatologie: das ist das lebendige •Morgen im Heute"; die Zukunft 
nicht erst immer wieder und wieder im Morgen und Übermorgen, son- 
dern in der Gegenwart; die Hoffnung, die nicht stets nur tatenlos zuwar- 
tet, sondern sich aufmacht auf den Weg zum Ziel, zur Heimat, und sich 



Der •Himmelsstürmer" 261 

unterwegs schon tatkräftig einübt im erwarteten Kommenden. Natür- 
lich : solche Bindung an die Zukunft, an die Eschatologie, an die letzten 
Dinge, lassen diese selber in die Gegenwart treten und alle anderen Bin- 
dungen, die sonst die Gegenwart bestimmen, vergessen. Gesellschaftli- 
che Konventionen, familiäre Bindungen, alltägliche Sorgen, gesetzliche 
Verpflichtungen können für den so bedeutsam nicht mehr sein, der sich 
anschickt, das Morgen ins Heute zu bringen. So sagt Jesus zur Verbind- 
lichkeit des Sabbatgebotes: 

Der Sabbat ist für den Menschen da, 
nicht der Mensch für den Sabbat (Mk 2,27), 

und im Hinblick auf eine besondere Notsituation am Sabbat: 
Ist es erlaubt, am Sabbat Gutes statt Böses zu tun, ein Leben zu 
retten, statt es zugrunde gehen zu lassen? (3,4) 

In bezug auf die Sorgen des Alltags sagt er zunächst für sich selbst: 
Die Füchse haben ihren Bau und die Vögel ihr Nest; der Men- 
schensohn aber hat nichts, wo er sein Haupt hinlegen kann (Mt 
8,20), 

und sodann für die Jünger und alle Menschen: 
Fragt nicht: Was sollen wir essen? Was sollen wir trinken? Was 
sollen wir anziehen? (6,31) 

Die Bedeutung familiärer Bindungen stellt er brüsk in Frage; schroff 
entgegnet er dem Hinweis, daß seine Mutter und seine Brüder auf ihn 
warteten: 

Wer nach dem Willen Gottes handelt, der ist für mich Bruder, 
Schwester und Mutter. (Mk 3,35) 

Gesellschaftliche Konventionen schmettert er, im Fall der Leichenbe- 
stattung, - fast möchte man sagen: - pietätlos ab: 

Laß die Toten ihre Toten begraben! (Mt 8,22) 
Im ganzen gilt es, der Sittlichkeit einer Adventswelt entsprechend, in der 
allein das Kommende, nicht das Gegenwärtige und schon gar nicht das 
Gestrige zählt, Abbruch, Herauslösung aus dem Bestehenden zu betrei- 
ben; denn: 

Keiner, der die Hand an den Pflug legt und nochmals zurück- 
blickt, taugt für das Gottesreich. (Lk 9,62) 

Wer sich an der Zukunft orientieren, ja aus ihr leben will, darf sich nicht 
von der Vergangenheit bestimmen lassen. Wer sich nach dem sehnt, was 
noch nicht ist, und es zu verwirklichen suchen will, darf sich von den 
Fakten, wie sie jetzt sind, nicht irritieren lassen. Die Verkündigung Jesu, 
insbesondere in den Gleichnissen, aber auch in der Bergpredigt und in 
den Streitgesprächen, ist nichts anderes als die Kampfansage an die 
Mächte des Faktischen: z.B. an die skeptische Reserviertheit eines Va- 



Günter Bleichen 262 

ters einem heimkehrenden mißratenen Sohn gegenüber; an die blinde 
Beflissenheit jenes Priesters und Leviten, die auf dem Weg nach Jericho 
zwar ihre Pflicht - das darf man wohl unterstellen - im Sinn haben, aber 
eben nicht, worauf es einzig und allein notwendig - weil Not wendend - 
ankommt. Im einen Fall: dem heimkehrenden Sohn, der ja so schlimm 
wie tot war, einfach um den Hals zu fallen und einen neuen Anfang mit 
ihm zu wagen; und im anderen Fall: dem unter die Räuber Gefallenen, 
den Jesus im Gleichnis schon als •halb-tot" charakterisiert, einfach Er- 
ste Hilfe zu leisten. 

Handeln aus der Zukunft 

Und Jesus lehrt das nicht bloß, er handelt, ja lebt danach. Ernst Bloch 
sagt über ihn: 

Ein Mensch wirkte hier als schlechthin gut, das kam noch nicht 
vor. Mit einem eigenen Zug nach unten, zu den Armen und Ver- 
achteten, dabei keineswegs gönnerisch. Mit Aufruhr nach oben, 
unüberhörbar sind die Peitschenhiebe gegen die Wechsler und 
alle, •welche die Meinen betrüben". (1487) 

Dabei betont er immer wieder die konkrete Geschichtlichkeit der Person 
und Gestalt Jesu. Jesus ist nicht irgendein Mythos, eine Idee des Guten 
nur, er ist eine Gestalt aus Fleisch und Blut: 

Stall am Anfang, Galgen am Ende..., das ist aus geschichtlichem 
Stoff, nicht aus dem goldenen, den die Sage liebt... So lebt christli- 
cher Glaube wie keiner von der geschichtlichen Realität seines 
Stifters. (1482, 1486) 

Prometheus, der den Göttern das Feuer gestohlen hatte, und Hiob seien, 
meint Bloch, besser als ihre Götter bzw. ihr Gott; aber bei aller Wert- 
schätzung sind sie eben doch nur mythologische, gedankliche Gestalten. 
Ganz anders Jesus: Er ist wie das, was mit ihm und durch ihn in Gang 
kommt, geschichtliche Realität. Und seine Realität ist das Gut-sein 
schlechthin, ein Gut-sein-Können nicht nur, und nicht nur ein Gut-sein 
für sich selbst, sondern für alle: ein Gut-sein, das mitreißt. 

Der •Zug nach unten, zu den Armen und Verachteten" erweist Jesus 
als einen, der eine Sammlungsbewegung veranstaltet, in welche alle ein- 
geladen sind und somit keiner von vornherein preisgegeben wird. Wenn 
er auch vor allem die Armen und Friedenstäter selig preist, so verkehrt 
er doch gerade auch mit den Friedlosen und Reichen. Freilich ist dieser 
•Zug nach unten" gepaart mit •Aufruhr nach oben": gegen die profes- 
sionellen Gesetzeshüter und Liturgen, gegen die Mächtigen der Politik 
und Wirtschaft und letztlich auch - so Ernst Bloch - gegen den Himmel, 



Der •Himmelsstürmer" 263 

ja Gott selbst; Jesus wird für ihn geradezu zum •Himmelsstürmer", in- 
dem er den ehedem Jahwe, dem Gott Israels, vorbehaltenen himmli- 
schen Thronsaal stürmt und für die Menschheit besetzt.: 

Jesus setzte sich als Menschensohn in dieses Oben ein... Nicht den 
vorhandenen Menschen setzt er ein, sondern die Utopie eines 
Menschenmöglichen, dessen Kern und eschatologische Brüder- 
lichkeit er vorgelebt hat. (1487) 

Diese Liebe Jesu, 
die nichts mehr für sich gewollt hat, 
die das Leben für die Brüder zu geben bereit ist (1488), 

wird zu einer mitreißenden Sammlungsbewegung, in der die Mensch- 
heit, im Geiste Jesu geeint, sich aufbaut als geheimnisvoller Leib Jesu. 
So sagt denn Ernst Bloch: 

Jesus mit seiner Menschheit tritt allein als alles, was gerettet übrig- 
bleibt, ins Reich ein, sonst niemand und nichts: einzig dieser 
Weinstock und diese Reben bilden also, in totaler Gleichsetzung 
der Stiftung mit dem Stiftungs-Inhalt, das Gottesreich. (1493) 

•Gottesreich in Person" 

Diese Identität von Botschafter und Botschaft, von Lehre und Person, 
die schon den antiken Philosophen und Theologen Origenes Jesus das 
•Gottesreich in Person" nennen ließ, bringt es also mit sich, daß das 
christliche Heilsverständnis ganz auf die Person Jesu selbst konzentriert 
ist, ja daß Jesus nicht nur als Botschafter Gottes, sondern als dessen 
Stellvertreter zu verstehen ist, ja - nach Bloch - mehr noch: an die Stelle 
Gottes, der dabei überflüssig wird, tritt: 

Jesus wird eine Liebe Gottes, 
wie sie noch in keinem Gott gedacht war. 
Von hier in der •Matthäuspassion" der wunderbare Choral: 

Wenn ich einmal soll scheiden, 
So scheide nicht von mir, 
Wenn ich den Tod soll leiden, 
So tritt du dann herfür. (1495) 
(Wenn mir am allerbängsten 
Wird um das Herze sein, 
So reiß mich aus den Ängsten, 
Kraft deiner Angst und Pein.) 

Jesus ist, wie es im Hebräerbrief heißt, 
der Anführer und Vollender des Glaubens, der angesichts der vor 
ihm liegenden Freude das Kreuz auf sich nahm, ohne auf die 



Günter Bleickert 264 

Schande zu achten, und sich zur Rechten des Thrones Gottes ge- 
setzt hat (12,2). 

Er hat damit das Tor der Zukunft nicht nur weit aufgestoßen; die Rich- 
tung der Erlösung, der Rettung, des Heils nicht nur gewiesen; die Im- 
pulse und Antriebe dahin nicht nur gegeben; zur Hoffnung dafür nicht 
nur beispielhaft ermutigt; vielmehr ist er dies alles selber, da er die 
Liebe, so radikal er sie predigte, auch verwirklichte in seinem eigenen 
Glauben und Leben. Auf nichts sonst kommt deshalb alles an, als bei Je- 
sus zu sein. Und so kann man mit Paulus, den Bloch im Anschluß an 
den Bach-Choral zitiert, sagen: 

Ich bin gewiß, daß weder Tod noch Leben, weder Engel noch Für- 
stentümer noch Gewalten, weder Gegenwärtiges noch Zukünfti- 
ges, weder Hohes noch Tiefes noch irgendeine andere Kreatur 
mag uns scheiden von der Liebe Gottes, die in Christo ist, unserm 
Herrn (Rom 8,380- (1495) 

•Atheistisches Christentum" wäre das Etikett, mit dem man das Jesus- 
Bild Ernst Blochs bezeichnen könnte. Die •himmlische Transzendenz", 
Gott, dessen Sein Bloch leugnet, spielt für ihn allenfalls insofern eine 
Rolle, als nunmehr von jener Leere eine Sogwirkung ausgeht, die den 
Menschen in das Übersteigen seiner bloßen Vorhandenheit und der fak- 
tisch bestehenden Verhältnisse, eben in das •Transzendieren" (1522) sei- 
ner selbst hineindriften läßt. Für Ernst Bloch ist dies nicht nur ein spe- 
kulativer, mehr oder weniger kraftvoller Gedanke, eine schöne Idee, 
sondern wirkliches Geschehen, reale Geschichte in Jesus, den er als 
Himmelsstürmer begreift, der die Menschheit dorthin mitreißt; er ist 
eine Art •Heiland ohne Gott". Aus der Perspektive orthodox-christli- 
chen Denkens und Glaubens erscheint das Jesus-Bild Blochs als eine 
grandiose Häresie; häretisch an ihr ist die atheistische Grundierung, 
grandios jedoch die gerade vor diesem Hintergrund erscheinende Zeich- 
nung der Gestalt Jesu als eines Hoffnungsgründers, zwar ohne Gott, 
aber im letzten doch selber als •Gott" und als solcher jedenfalls ganz 
Hoffnung der Menschheit auf Heil, da er es selber lebt und ist. Von die- 
sem energischen und lebendigen Heilands-Bild muß man sich provozie- 
ren lassen. 




