
Christenheit und Judenheit 
Die biblische Wurzel im Ewigen 

Friedrich Weinreb, Zürich 

Wer überblickt Christenheit und Judenheit? Wer kann schon die bibli- 
sche Wurzel im Ewigen feststellen? Wenn ich über dieses Thema meinen 
Gedanken und Gefühlen ihren Lauf lasse, dann sind es eben meine eige- 
nen. Denn das Erlebnis dieser Begegnung von Christenheit und Juden- 
heit, die Erfahrung der biblischen Wurzel im Ewigen sind so unendlich, 
so einmalig intim, daß man es kaum wagen dürfte, von ihnen so einfach 
nach außen hin zu sprechen. 

Meine ersten Gefühle sagen mir: Da kannst du doch nur von dir spre- 
chen, von deinen verborgenen Beziehungen zum Menschen, zur Welt 
und eigentlich auch zu Gott. Das will ich dann auch gerne wagen; es 
geht um das Wesentliche, es geht eigentlich um Gott, von dem ich weiß, 
daß er mich liebt, und von dem ich glaube, daß ich ihn über alles liebe. 
Jedenfalls möchte ich das, wenn ich nur wüßte wie. 

Vom Stamm und von der Quelle 

Gleich aber spüre ich, daß ich diese Liebe nur artikulieren kann, wenn 
ich gerade von der Begegnung mit dem Gegenüber spreche; von dem 
Gegenüber Christenheit-Judenheit. Und dann glaube ich, daß vielleicht 
unzählige Juden dasselbe erleben. Wenn sie nur wagen würden, diesem 
Erlebnis klar, lauter, im Sinne einer lebendigen Beziehung in die Augen 
zu sehen. Vielleicht ist es ein zum Staunen führender Anblick. Ja, ich 
glaube, wenn man die biblische Wurzel im Ewigen suchen möchte, im 
Ewigen, nicht getrübt von im Zeitlichen als Hindernis sich aufbauenden 
Emotionen, daß man dann diese Begegnung einfach erfahren würde wie 
das Gegenüber von Himmel und Erde, wie das von Leben und Tod, wie 
das Sein der beiden Bäume im Garten Eden, wie die Erfahrung vom 
Männlichen und Weiblichen. 

Ich denke dann auch schon gleich an das geteilte biblische Reich, an 
Juda und Israel; jedes mit seinen Königen, mit seinen Propheten. Von 
selber fällt einem dann das Gegenüber (schon im 1. Buch Mose) von den 
beiden Müttern Rachel und Lea ein und dann von ihren Kindern Josef 
und Juda. Dann wage ich schon den nächsten Schritt: Juda schlägt den 
Brüdern den Verkauf Josefs vor; sie erhalten 20 Schekel, 20 Silberstücke 



Friedrich Weinreb 266 

für ihn (1 Mose 37,26-28). Der andere Verkauf (Mt 26,14-16) erbringt 
30 Silberstücke. Merkwürdig, könnte man dann denken: 20 und 30, das 
sind die Zeichen Kaf und Lamed, das ist das Wort hol, also: •alles". 
Dann ist etwas •voll", •ganz". Verkauf, Verrat. Warum? Wozu? 

Und da fängt aber gleich schon ein Komplex voller Emotionen zu 
wirken an. Zu wirken? - zu toben! Wieviel wirklich •unschuldiges" Blut, 
wieviel Elend, welche Grausamkeiten haben diese Geschichten mit sich 
gebracht. Und wieviel Unverständnis, welche Ablehnung, welche auch 
•unschuldige" Dummheit auf beiden Seiten. 

In den Überlieferungen im Judentum heißt es u. a., manches, was als 
•böse" Tat in der Geschichte in der Thora geschehen ist, wurde dann ge- 
büßt in Leid. Nur der Verkauf von Josef bleibe bis zum Ende noch of- 
fen. 

Man müßte sich eigentlich doch mit den Wurzeln im Ewigen befas- 
sen. Die Sache ist zu ernst. Es geht um Himmel und Erde, es geht um 
den Nächsten, es geht um unser Leben. Versuchen wir doch, dem Ernst 
der Sache gemäß nach dem Sinn dieser Dualität zu fragen; versuchen 
wir, uns in das Haus der Bibel, der Worte Gottes zu begeben. Dieses 
Haus hat immer seine Tore weit offen. Wer will mit eintreten? Vielleicht 
ist man gar nicht so allein, vielleicht reden wir uns das nur ein. 

Ja, wir stoßen aber auch hier schon auf dieses fast fatale Gegenüber. 
Worte Gottes: ja! Aber mit welchen Maßstäben kann man ihnen begeg- 
nen? Unsere Gefühle, gewisse Erfahrungen sagen uns: Es gibt so etwas 
wie Heiliges, wie Ewiges. Wir kennen den Ausdruck •Heiliger Geist". 
Und wir kennen unsere Wahrnehmung der geschichtlichen Entwick- 
lung. Viele Menschen haben im Laufe der Jahrtausende ihre Zeit be- 
schrieben und haben weitererzählt, was man ihnen wieder von früheren 
Zeiten überliefert hatte. So sollten wir eigentlich unterscheiden zwischen 
Geschichte, wie sie von Menschen wahrgenommen und beschrieben 
wurde und wird, und Geschichte, wie sie als Worte Gottes, als vom Hei- 
ligen Geist erzählt wird. Ein Gegenüber also von Profanem und Heili- 
gem. 

Kennen wir aber eine solche Unterscheidung? Theoretisch manchmal 
schon; was bedeutet sie aber für unser Leben? So spricht man öfters von 
der Auferstehung, macht aus ihr sogar eine Art Glaubensartikel. Im All- 
tag, sagen wir einmal: im wissenschaftlichen Alltag, ist diese Angelegen- 
heit eher peinlich, hat man sogar oft nur ein verlegenes Achselzucken 
für sie übrig. 

Es ist also schwierig; die Schwerkraft des Irdischen zieht sehr stark 
hinab. Man fällt naturgesetzmäßig, auch wenn wir es gar nicht wollen. 
Aber laßt uns das Schwierige als Herausforderung erkennen. Auch der 



Christenheit und Judenheit 267 

Tod ist eine Herausforderung an unsere Gefühle zum ewigen Dasein, 
die Wirklichkeit der Welt ist einem Gottesreich gegenüber. Man nennt 
es dann gerne utopisch. 

Das Profane könnten wir einfachheitshalber auf den Nenner des Zeit- 
lichen bringen. Das Heilige ist dann das, was wir Ewiges nennen wür- 
den. Zeit fließt - Bild vom Wasser, vom Fluß. Schöpfung ist das Schöp- 
fen aus dem Sein, aus dem Ewigen. Aus dieser Quelle des Seins wird die 
Zeit geschenkt. Wie man den Wein in den Kelch schenkt. Man kann das 
Fließen der Zeit getrennt vom Sein der Quelle erkennen. Man läßt dann 
die Quelle einfach außer Betracht. So kann man die Bibel auch ohne 
weiteres als eine Beschreibung, als eine Erzählung, als eine Serie von Be- 
richten von allerlei Wahrnehmern des Geschehens empfinden. Diese 
Leute haben dann auch merkwürdige Dinge wahrgenommen, und sie 
haben sie beschrieben. Nehmen wir an, daß sie sogar ehrlich das aufge- 
schrieben haben, was sie sahen und hörten. Kann man noch mehr erwar- 
ten? 

Es kann aber auch sein, daß es Momente im Leben der Menschen 
gibt, daß es Menschen gibt, welche ihr Leben und das Geschehen in der 
Welt als von einer ewig lebenden Quelle herkommend empfinden. Und 
für solche Menschen und für solche Momente im Leben der Menschen 
kann es sein, daß sie gewisse Mitteilungen als aus jener Quelle stam- 
mend erleben. Sie sind dem Wunder des Wortes, dem Wunder der Spra- 
che begegnet; und das hat sie dann vielleicht geprägt. Diese Menschen 
wissen vom Strom der Zeit; sie wissen vom Strom auch, der aus Eden 
entspringt und sich dann in vier Teile teilt. Und sie wissen von der 
Quelle, von Eden, wie der Name sagt, vom Sich-wohl-fühlen; sie wissen 
ohne Wissenschaft, eben vielleicht nicht-bewußt, vom Ewigen, von dem 
Haus Gottes, vom heiligen Haus. 

Von der Gnade 

Wie erreicht man nun diese Beziehung zur Quelle, zum ewigen Sein? 
Denn wer möchte nicht auch dort zu Hause sein? Man ist dann gerne 
bereit, allerlei zu unternehmen, um dieses Ziel zu erreichen. Oft ver- 
nimmt man die gutgemeinten Fragen: •Welche Bücher empfehlen Sie 
mir; soll ich Hebräisch lernen, vielleicht sogar Aramäisch? Was soll ich 
also tun?" Man kann dann nur, fast verzweifelnd, antworten: •Sie kön- 
nen nur wenig tun. Es ist eine Gnade. Dann werden Sie schon den rich- 
tigen, den für Sie richtigen Büchern begegnen, dann werden Sie viel- 
leicht auch etwas oder sehr viel Hebräisch verstehen. Oder Sie werden 
überhaupt nichts vom Hebräischen kennen und dennoch im Heiligen 



Friedrich Weinreb 268 

wohnen. Ich weiß es also nicht; ich kann es Ihnen nur gönnen, nur wün- 
schen. Denn es ist für mich jedenfalls Erfüllung vom Sinn meines Le- 
bens." Gnade bedeutet •Durchbruch aus dem Gesetzmäßigen". Stu- 
dium, um sie zu erreichen, wäre gesetzmäßig. Aus Gnade kann man 
auch studieren; man kann aber nicht studieren, damit man Gnade er- 
reicht. Das wäre doch der Weg vom •Baum vom Wissen von Gut und 
Böse"; damit ist dann doch der Weg zum Baum des Lebens versperrt, 
damit geht man doch den Weg zum Tod. 

Studieren als Mittel zum Zweck ist das Zahlen der Zölle an den Zöll- 
nern; es ist das Tun um Lohn, oder um Strafe zu vermeiden. Gnade 
kann man nur fassen, wenn man sich nach Liebe, empfangend oder 
schenkend, sehnt. Man weiß dann von den endlosen Überraschungen 
auf diesem Weg der Liebe. Liebe ist ein Sich-Hingeben, Sich-Weggeben; 
sie ist ein Hinnehmen des Schicksals als vom Tisch Gottes geschickt. 
Tisch im Hebräischen, Schulchan, ist dem Wort schalach = schicken 
verwandt. Dieses Hinnehmen des Lebens als liebende Gabe Gottes ist 
die empfangende Liebe; bedingungslos und dennoch immer betend. 
Dein Wille geschehe, aber höre mir doch zu, höre zu, was ich mir denke, 
was ich mir vorstelle, was ich träume. Wer von dieser Liebe, dem großen 
Geschenk von Gottes Schöpfung für den Menschen, träumt, könnte in 
sich das Wunder der Gnade empfinden. Nach Gesetz geht es nicht, der 
Gnade Spendende durchbricht doch eben das Gesetz. 

Vom Heiligen und Profanen 

Wir spüren schon: Es geht nicht um das Heilige oder um das Profane, es 
geht vielmehr um die Ehe zwischen beiden. Das Heilige, das Ewige ist 
die Quelle, ist die Verborgenheit. Es ist hier als Prinzip unsichtbar. Aber 
es wirkt hinein in das Profane, es befruchtet es. Wie ich schon sagte: 
Durch die Gnade studiert man schon auch, hat man auch tiefgreifende 
Vernunft. Aber niemals kann man durch vernünftige Überlegung das 
Heilige erreichen. Es wäre dann wie das Drama vom Turmbau in Babel. 
Auf diese Weise erreicht man niemals den Himmel, man erreicht nur un- 
endliche Verwirrung. 

Das Heilige ist wie das Männliche. Männlich im Hebräischen, sachar, 
wird genau wie das Erinnern, sachor, geschrieben. Das Männliche ist 
das Innere, das Verinnerlichte; es ist wie die Erinnerung: nicht mehr 
sichtbar, aber Fundament für das Erscheinende. Das Profane ist wie das 
Weibliche. Im Hebräischen ist das Wort für weiblich nekewa. Und die- 
ses Wort kommt von nakaw, das hohl, durchlöchert, durchbohrt bedeu- 
tet. Das Wort •beim Namen genannt werden" ist hi-nakew. Es ist klar 



Christenheit und Judenheit 269 

das Äußere, das Erscheinende, während das Männliche das Innere, das 
Verborgene ist. Das Männliche befruchtet in seiner Unsichtbarkeit das 
Weibliche; das Männliche trägt den Samen, das Weibliche empfängt 
ihn. 

So verstehen wir auch, warum z. B. das Weibliche nicht so viel reden 
soll. Man meint wohl nicht gerade die Frauen, welche doch oft Heiliges, 
Großartiges zu sagen hatten und haben. Gemeint ist das Äußere, das Er- 
scheinende solle nicht betören; es verführt uns, es bringt uns in Versu- 
chung; es geht nicht um das Äußere. Das Äußere hat nur Sinn, wenn es 
vom Inneren befruchtet wird; dann kann eine gute Frucht, dann kann 
ein Weiterleben entstehen. 

Ja, dies ist ein gutes Beispiel vom Profanen und Heiligen. Das Weibli- 
che möchte gerne seinen Mann finden. Das Profane möchte gerne vom 
Heiligen genommen und befruchtet werden. Wenn das Profane sich frei 
machen will vom Heiligen, ist es wie die untreue Frau. Es ist dann eine 
Gefahr, eine Versuchung. Wir beten doch: •führe uns nicht in Versu- 
chung". Das könnte für uns also auch heißen: Wenn wir das Wort Got- 
tes, vom Heiligen Geist uns gebracht, mit den Maßstäben des Profanen, 
der äußeren geschichtlichen Erscheinungen messen, beurteilen, dann 
handeln wir im Sinne einer Anmaßung. Wir schänden dann den Heili- 
gen Geist, das heißt, wir sündigen wider ihn. 

Der Mensch ist im Prinzip bei der Schöpfung männlich und weiblich. 
Also jeder Mensch hat seine Verborgenheit, sein Geheimnis, sein Inne- 
res, und er hat seine Erscheinung, sein Äußeres. In ihm ist die Ehe von 
beiden schon geschlossen; tatsächlich sind die Ehen dann auch im Him- 
mel, im Ewigen geschlossen. Es ist also ungerecht, wenn man Frauen als 
•nur äußerlich" und Männer als •nur innerlich" betrachtet. Im Men- 
schen herrscht von der Schöpfung her eine Einheit vom Erscheinenden 
und vom Verborgenen. Und dennoch kommt im Erscheinenden, in der 
Welt der Zeitlichkeit, in den Entsprechungen das Muster •männlich- 
weiblich" als eine Konfrontation vom Geheimnis des Gegenübers in vie- 
len Aspekten immer wieder vor. Man sollte dem Erscheinenden mit Re- 
spekt begegnen; das Profane ist nicht nichts, ist nicht minderwertig. 
Gott macht Himmel und Erde. Und wenn auch die Erde tohu wabohu 
ist, Gott sorgt sich um die Zeiten, Gott bringt das Licht, Gott hat diese 
Welt vielleicht gerade deshalb besonders lieb. 

Und jetzt: Christenheit und Judenheit. Man betrachtet diese Dualität 
fast immer aus der Sicht des Profanen. Man schaut in die Zeit hinein, in 
den Zeitfluß. Von beiden Seiten. Man nimmt das geschichtliche Gesche- 
hen als Ausgangspunkt. Also, man läßt die Frau in uns plappern; man 
denkt, mit dem Turmbau - Turm von Theorien, von Weltgeschichte, von 



Friedrich Weinreb 270 

Philosophien, von Theologien - den Himmel zu erreichen. Bald ist 
schon das Mißverständnis da. Es muß auch schon bald da sein. Der 
Turm, mit dem Material der Erde gebaut, führt zur Verwirrung, er ist in 
Babel. Und das heißt doch schon Verwirrung. Verzweifelt stellt man, 
diese Situation betrachtend, fest: Sie wissen nicht, was sie tun. Sogar 
wenn sie meinen, damit Gutes zu tun. 

Wenn man, mit der Bibel in der Hand oder auf dem Studiertisch oder 
bei einer Begegnung beweisen möchte, daß die eine Seite einmal mehr 
recht hat und ein anderes Mal dann die andere Seite, dann versteht man, 
so glaube ich jedenfalls, die Bibel nicht. Dann mißbraucht man sie, 
dann gerät man sehr bald in Verwirrung, und diese führt zum Streit. 
Frieden - das bedeutet im Hebräischen auch Vollkommenheit - kann 
dann gar nicht eintreten. Es wird ein Handel um Kompromisse; keiner 
ist befriedigt, man findet sich bis auf weiteres mit dem Erreichten ab 
und wartet auf eine bessere Gelegenheit, auf eine günstigere Ausgangs- 
position. 

Von den Maßstäben Gottes 

Versteht mich recht: Ich leugne nicht das Geschehen in der Weltge- 
schichte; ich lehne das Geschehen in der Welt nicht als minderwertig 
oder als nicht zur Sache seiend ab. Ich bin kein •Frauenfeind", ich stelle 
mich nicht hoch erhaben über das Profane. Aber ich weise hin auf die 
biblische Wurzel im Ewigen. Das heißt für mich, daß ich das Wort Got- 
tes bis in jeden Buchstaben, bis zum letzten Strichlein und Jota als wahr 
annehme. Nur möchte ich das alles auch mit den Maßstäben Gottes 
messen. Maßstäbe, im Hebräischen midoth, sind dort auch •Eigenschaf- 
ten". Man kennt im Judentum die 13 midoth Gottes; also Maßstäbe, 
also Eigenschaften. Sie lauten (2 Mose 34,6-9) so ungefähr (Übersetzun- 
gen sind immer nur •ungefähr"): Der Herr (dieser Name ist Gott in sei- 
ner Barmherzigkeit), Gott ist barmherzig und gnädig, langmütig, reich 
an Gutem und Wahrheit... Mit diesen göttlichen Maßstäben messend 
gibt es eigentlich kaum eine Möglichkeit zur Diskussion, das heißt zum 
Zerschneiden des Ganzen, gibt es nichts zum Recht-behalten-müssen, 
nichts zur Behauptung, wir hätten das oder jenes zuerst, der andere 
hätte es von uns, aber da wiederum hätte der andere vielleicht doch et- 
was selber... 

Dort, wo im Judentum die Bibel noch wirklich als Gottes Wort be- 
trachtet wird, und es sind noch sehr viele, für welche das selbstverständ- 
lich ist - aber diese vielen sind oft die bekannte schweigende Majorität; 
die Politiker, die Rechthaber machen immer den großen Lärm - nun, 



Christenheit und Judenheit 271 

dort, wo man die Heiligkeit vom Wort Gottes noch kennt, gilt als Prin- 
zip: •Es gibt kein Vorher und Nachher in der Bibel." Das heißt einfach: 
Die Bibel ist nicht unseren Zeitmaßstäben unterworfen, es sind Zeiten 
anderer Art; auch handelt es sich um eine andere Art von Raumerlebnis. 
Schwer für viele unter uns. Was kann man machen, wenn so etwas ei- 
nem nicht naturwissenschaftlich klar gemacht werden kann - obwohl 
mancher Naturwissenschaftler die Gnade geschenkt erhielt, es doch als 
Selbstverständlichkeit zu verstehen? 

Die Bibel ist unser Gegenüber, eine Wirklichkeit, die der unseren ge- 
genübersteht. Wir, bewußt im Zeitlichen lebend, das Wort Gottes als das 
Ewige, unbewußt in uns wohnend. Gott in uns, wir in Gott. 

Die biblische Wurzel im Ewigen ist nicht irgendeine billige Phrase. 
Diese biblische Wurzel im Ewigen ist eines jeden Menschen Wurzel bei 
Gott, als •Kind Gottes". Diese Wurzel sagt uns immer wieder, das Le- 
ben habe doch nur Sinn, wenn es ewig ist. Würde Gott uns nicht das 
schenken, was wir so gerne schenken würden, wenn wir nur könnten? 
Gott, der Erschaffer des Weltalls, der Schöpfer von Ewigkeiten, wird er 
das alles erschaffen und erhalten und gerade seinen Menschen, seinen 
Kindern, seinem Bild und Gleichnis Elend und Untergang geben, Sinn- 
losigkeit, Streit um Rechthaberei - ist das sein Wort, das er uns schenkt? 
Ist das Wort Gottes eine Art Rätselquelle für geschickte, gescheite Rech- 
ner? Wie traurig, daß viele mit ihren Untersuchungen da stranden, dort 
versanden. Hat das aber nicht auch mit menschlichem Hochmut zu tun? 
Er, der Mensch, werde diese Bibel nun richtig untersuchen und beurtei- 
len, um dann seinen Entscheid mitzuteilen. Am Ende bescheinigt er 
Gott sogar noch, daß er ihn als Möglichkeit anerkennt. Diese Welt aber, 
heißt es dann oft, gehe bald unter. Man projiziert die eigene Sinnlosig- 
keit auf die Welt. 

Eigentlich aber stehen wir alle, Juden wie Christen, angesichts der Bi- 
bel, vor der Ewigkeit, vor Worten Gottes; wir sprechen dann von der 
biblischen Wurzel im Ewigen. In Beziehung zum Ewigen kann man den 
Feind sogar lieben; man braucht dann nicht zu beweisen, wer etwas 
richtig und wer etwas falsch gemacht hat. Wie kann man das überhaupt 
wissen? Und wie will man Gott gegenüber untersuchen, wer mehr und 
wer weniger recht hat? Dann müßte eine tüchtige Portion Einbildung 
und Hochmut dabei sein. Man spürt, in der Begegnung von Christenheit 
und Judenheit, wo die biblische Wurzel im Ewigen uns den Weg weist, 
kann man nur Liebe schenkend und Liebe empfangend miteinander 
sein. 



Friedrich Weinreb 272 

Von der gemeinsamen Sehnsucht 

Und dann geht es doch vielmehr darum, unsere Wurzeln im Ewigen zu 
finden, unsere gemeinsamen Wurzeln; und dann ist jedes Auffinden die- 
ser Gemeinsamkeiten eine Freude. Ich denke daran, daß das hebräische 
Wort für •gesalbt", für •salben" mit den gleichen Zeichen geschrieben 
wird wie das Wort für •Freude", für •sich freuen" (mem, schin, cheth). 
Schon auf diese Weise ist die Begegnung liebend, einer den andern be- 
schenkend, erfreuend. 

Es ist vielleicht die Sehnsucht nach Erlösung, welche etwas von der 
gemeinsamen Wurzel aufweist. Wir sind mit der Welt, wie sie ist, nicht 
zufrieden. Uns geht das Leid der Kreatur nah; wir empfinden Unrecht, 
Willkür, Unterdrückung, worunter so viele leiden, als schwere Last. Das 
heißt u. a., wir können unsere Beziehung zu Gott nur leben, indem wir 
zumindest die Liebe, die wir zur leidenden Welt dabei haben, auch bei 
ihm erwarten. Wir hoffen, daß er der Welt auch noch einen anderen Da- 
seinssinn zuschreiben wird als den, der sich in der sichtbaren Wahrneh- 
mung darstellt. Wir erwarten gemeinsam einen Erlöser aus dieser Situa- 
tion. Und dieser Erlöser kann nicht einer aus einer gesetzmäßigen Evo- 
lution sein; wir spüren gemeinsam, daß es sich eben um ein Durchbre- 
chen der Gesetzmäßigkeit, wie diese sich uns zeigt, handeln muß. Des- 
halb kann der Erlöser auch nicht ein berechenbarer sein, ein durch Lei- 
stungen erworbener; er kann nur von Gott kommen; nur Gott, der Jen- 
seitige und Diesseitige, kann ihn bringen. Das wäre kurz, sehr allgemein 
zusammengefaßt, das Gefühl zum Messias. In ihm und durch ihn kann 
sich das sonst Unmögliche manifestieren. 

Diese Sehnsucht muß seit Anfang der Welt da gewesen sein. Vielleicht 
war sie erst noch versteckt, vielleicht war das Erstaunen um die harte 
weltliche Wirklichkeit erst noch zu groß, um diese Sicht schon durchbre- 
chen zu lassen. Vielleicht wußte man noch nicht von der Unmöglichkeit, 
dieses Ziel einer erlösten Welt durch eigenes Eingreifen zu erreichen. Ei- 
genes Eingreifen enthält auch unser Gefühl, selber fromm und redlich 
zu sein, selber das Böse gemieden zu haben. 

Es heißt in einem alten jüdischen Kommentar zu den Worten am An- 
fang der Genesis: •Der Geist Gottes schwebte über den Wassern", daß 
dies der Messias sei; er sorge sich um die Zeiten. Also der Messias, 
schon bevor überhaupt noch der Weg der Welt durch die sechs Tage der 
Schöpfung angefangen hat. Es handelt sich also aus dieser Sicht gar 
nicht um einen Messias, der irgendwie einmal in der Geschichte er- 
scheint; es geht um den Messias jenseits aller Zeit, es geht um den Mes- 
sias im Ewigen. Durch ihn, in der Quelle der Zeit lebend, erscheint auch 



Christenheit und Judenheit 273 

im Lauf der Geschichte der Messias in der Zeit. Die Bibel kennt doch 
•kein Vorher und Nachher", die Bibel kennt auch nicht einen besseren 
oder weniger guten Messias, wie sie auch bei Gott keine Art Hierarchie 
zulassen kann. Das wäre ein nach Gesetz Messen vom Messias und von 
Gott. Es gibt, wenn man die Bibel wirklich als Wort Gottes empfindet, 
auch nur einen Messias, wie es auch nur einen Gott geben kann; ewig, 
heilig, einmalig. Sie stehen im Ewigen, wo das Sein und das Werden zu- 
sammen sind. 

Vom Messias 

Man kennt den Messias sowohl in der Christenheit wie in der Judenheit 
als den •Sohn Davids". Auch hier möchte ich bitten, diese Worte als 
Worte Gottes zu sehen - und nicht als Mitteilungen, welche sich unseren 
Seziermessern der historisch-kritischen Analyse zu unterwerfen haben. 
Als Worte Gottes empfinde ich den Namen David in seiner Übersetzung 
als den •Geliebten". Das Wort Dod, Geliebter, und David sind gleich 
geschrieben: daleth-waw-daleth. Es sind auch die Dudaim, die •Liebes- 
äpfel", welche Rachel von der Lea erhält (1 Mose 30, 14-15), und die, 
wovon das Hohelied singt (Hld 7,14). Sie sind das Versprechen jener 
Liebe, welche den Sohn Davids bringt. 

Das Leben Davids, wie es das Wort Gottes erzählt, ist, wenn man es 
liest, nicht so sehr das Leben eines Geliebten, wie wir uns ein solches 
vorstellen. Es ist eher ein sorgenvolles, turbulentes Leben. Er erlebt viele 
Enttäuschungen, Verleumdungen, Verfolgung, Mißverständnis. Aber er 
empfindet sein Leben als das eines Geliebten, eines von Gott und Ewig- 
keit Geliebten. Man kann im Sinne dieser Sicht der Bibel das Leben Da- 
vids in den Psalmen ausgedrückt finden; und dort singt aus ihm Glück, 
Freude - trotz und mit allen Turbulenzen eines Lebens in der Zeit. 

Das Wort •Sohn" ist sprachlich mit dem Worte für •bauen" in der 
Wurzel verbunden. Im Sohn baut der Vater sich. So heißt es auch vom 
Tempel, dem Haus Gottes, daß es •sich baute" (1 Kön 6,7). Es heißt 
ausdrücklich - unmißverständlich und vielleicht unverdaulich für ge- 
wisse wissenschaftliche Analytiker der Bibel: Dieses Haus baut sich sel- 
ber. Wie so vieles •sich selber baut", von einer anderen Wirklichkeit ge- 
lenkt. Und heißt es nicht in den Offenbarungen des Johannes (Offb 
21,22): •Der Herr, der allmächtige Gott" ist ihr Tempel. Der Sohn ist 
Ausdruck in dieser Welt von dem, was der Vater im Ewigen ist. Durch 
ihre Verbindung ist eben Zeitlichkeit mit Ewigkeit vereint, sind eben die 
Welt und das Leben erlöst. 



Friedrich Weinreb 27'4 

Ich glaube, die Reibung ist nur da, wenn beide Seiten, •Juden" und 
•Christen", den Messias als ein nur irdisches Phänomen erleben, als eine 
Erscheinung, welche ihrer Beurteilung unterworfen ist. Dann kommt 
auch gleich die Frage auf, •wer der Erste ist" und •wer der Spätere", 
•wer der Bessere" und •wer der weniger Gute", •wer der Zeitliche" und 
•wer der Bleibende". Erlösung aber beinhaltet doch schon: aus der Zeit 
gefischt sein, nicht mehr mit den Maßstäben der Zeit gemessen werden 
können. 

•Der Sohn Davids", wie er für Christen und Juden doch eigentlich 
heißt, •ist dann also auch das Sich-bauen-in-der-Welt dessen, der sein 
Leben als Geliebter Gottes empfindet", der es also mit den Maßstäben 
des Ewigen gemessen hat. Es war der, welcher sein Leben hier als glück- 
licher und damit Gott lobender Mensch empfindet. Wenn beide Seiten 
in sich als gemeinsames Zeichen die Liebe, die Gnade, das Vergeben der 
Sünden, die Barmherzigkeit zur ganzen Welt, zur ganzen Schöpfung 
empfinden, dann ist beiden Seiten die Erlösung aus dem •noch nicht so 
sein" tiefstes Anliegen ihres Lebens. Und dann ist doch dort eigentlich 
eine Einheit anwesend. 

Vom Wort Gottes 

Was trennt dann noch? Es ist eine ernste Angelegenheit, und es muß 
wichtig sein, dieser Frage auf den Grund zu gehen. Ich glaube, es ist das 
Mißverständnis über Zeit und Ewigkeit, das Mißverständnis also auch 
über Heiliges und Profanes, das trennt, und das für die vielen auf beiden 
Seiten. Im allgemeinen scheint das Dumme immer laut zu sein. Es mag 
vielleicht seine Dummheit überschreien. 

Es geht also eigentlich darum, wie das Verhältnis zur Bibel ist; denn 
mit dem Verhältnis zum Worte Gottes ist auch das Verhältnis zu Gott 
bestimmt. Das Wort als Offenbarung Gottes, das Wort, vom Heiligen 
Geist gebaut, steht für uns für Gott. Wenn man die Bibel als Produkt 
eines Teiles der Menschheit aus geschichtlichen Zeiten erfährt, muß 
man sie wahrheitshalber auch untersuchen, beurteilen, datieren, lokali- 
sieren. Aber dann kommt auch gleich der Streit, der unter den Bauleuten 
des Turmes in Babel herrscht, wie in der jüdischen Überlieferung erzählt 
wird. Mir ist das Geschehen in der Zeit überhaupt nicht fraglich; es wird 
doch im Worte Gottes mitgeteilt. Und dann ist es so. Wenn man aber 
sagt: •Nur damals war es", oder: •Nur dann wird es sein", bin ich trau- 
rig. •Es war, es ist, es wird sein", sagt mir eine stille, unhörbare Stimme, 
welche meine Stimmung ist. Es ist mir ein großartiges, einmaliges Erleb- 
nis, dieses Christentum. Ich kann mir die Welt ohne es gar nicht denken. 



Christenheit und Judenheit 275 

Und es ist mir ebenfalls ein überwältigendes, heiliges Erlebnis, das Ju- 
dentum. 

Aber sobald ich an Christen denke, wie sie auch im Laufe der Jahr- 
hunderte gelebt haben, wenn ich an die Machtkämpfe, an die Dumm- 
heit, die Aggressionen denke, wenn mir die Inquisition vor Augen 
kommt, die Anlehnung an allerlei Arten des Faschismus, dann sind viele 
Rätsel, viele Herausforderungen da. Aber ich weiß, wie viele Heilige, 
wie viele gute, fromme, treue Menschen auch da waren. Sie bilden für 
mich das Wesen; die dumme Masse ist die Umhüllung, welche das Hei- 
lige verbirgt. 

Und im Judentum dasselbe. Sobald ich an die Juden denke, dreht sich 
mir öfters das Herz im Leib um. Sie haben in der Geschichte kaum je 
Möglichkeiten gehabt, nach außen hin diese Art Verbrechen zu verüben, 
welche von der anderen Seite, vor allem gerade den Juden gegenüber, 
verwirklicht wurden. Das sagt aber nicht, daß die Juden irgendwo Ein- 
sicht zum Ewigen zeigten, Sehnsucht nach Erlösung der ganzen Kreatur. 
Wieviel Dummheit herrschte nicht viel zu oft dort? Wieviel Härte und 
Grausamkeit wurde dort, stiller, unauffälliger, weil meist untereinander, 
verübt? Und auch dort die verborgene Anwesenheit von Heiligen, von 
Großen, Stillen, Bescheidenen; eine lebenserhaltende Anwesenheit. 
Umhüllt von der lauten, frechen, eingebildeten Masse. 

Wird es möglich sein, auf beiden Seiten die Bibel als Worte Gottes in 
unserem Leben, in unseren Herzen, in unserem Mund zu erleben? 

Dann gäbe es keine trennende Mauer, keinen eisernen Vorhang. Und 
dann wäre auch das Theologen-Gespräch, das Gespräch von Kollegen 
in der historisch-kritischen Betrachtung der Bibel, auf beiden Seiten 
schon bald durchschaut. Man macht hier und dort Konzessionen, man 
macht Kompromisse; im Wesen bleibt aber das Zentrale, das Wichtigste 
unausgesprochen, wird nicht einmal berührt. Schuldgefühle, meist be- 
rechtigte, auf der einen Seite, stolze Befriedigung über eine Art Sünden- 
bekenntnis der immer so Mächtigen und Verfolger auf der anderen 
Seite. Es mag schon nützlich sein. Unausgesprochen bleibt die Tatsache 
des tiefen Grabens. Man kann schon miteinander leben, nett sein, Einla- 
dungen hüben wie drüben. Aber auf beiden Seiten ist der Begriff und 
die Anwesenheit von Gott, vom Messias - wenn auch im Prinzip aner- 
kannt - dennoch irgendwie verdrängt. Vielleicht gerade durch das, was 
man dann die historisch-kritische Betrachtungsweise nennt. Denn sie 
führt auch zu politischen Konsequenzen. Man kennt doch fast aus- 
schließlich nur diese eine, zeitliche Wirklichkeit. Ich glaube, diese 
Krankheit wuchert auf beiden Seiten. Und vielleicht war sie, in der An- 
lage, schon immer da. 



Friedrich Weinreb 276 

Wenn doch für Christenheit wie für Judenheit die Sehnsucht nach Er- 
lösung, nach Liebe-Empfangen und Liebe-Schenken im Zentrum stehen, 
wenn der Messias als Durchbruch aller monokausalen Gesetzlichkeiten 
auf beiden Seiten als gemeinsames Ziel für die Menschheit, für die 
ganze Schöpfung steht, dann frage ich mich, ob es eine Antwort auf die 
reale Tatsache der Trennung, der verschiedenen Wege gibt. Für den Au- 
genblick will ich die momentane gemeinsame Erkrankung bei den •lau- 
ten" Theologen und anderen Wissenschaftlern und Politikern überse- 
hen. Wir können ihre Gesundung als Ziel unserer Hoffnungen, unseres 
Glaubens und unserer Liebe sehen. Denn trotz der Trennung in der Ge- 
schichte, schon bald im Anfang, suche ich das Bild von uns beiden im 
Ewigen, im Worte Gottes. Ich kann die Trennung nicht so leicht, nicht 
so einfach hinnehmen. Die gemeinsame Wurzel zieht, zieht bei mir 
beide Seiten heran. 

Von der prophetischen Hoffnung 

Dann denke ich an das Bild von den beiden Reichen in der Bibel, das 
Reich von Juda und das von Israel. Und ich erkenne, wie Gott beide 
liebt; obwohl sie sehr oft miteinander auf Kriegsfuß leben. Das Reich 
Juda - nicht umsonst dieser Name auch in den Entsprechungen - ist im 
allgemeinen in seiner Isolation konservierend; das Reich Israel, das so- 
genannte Nordreich, von Efraim geführt, ist leichter auf Abwegen, rich- 
tet sich nach Götzen aus, die Könige scheinen böse. Aber dennoch: Gott 
liebt es, Gott setzt große Hoffnung auf sie, gibt große Versprechen. Wer 
denkt nicht gleich an den Ausspruch Gottes in den Worten des Prophe- 
ten Jeremias: •Ist mir nicht ein teurer Sohn Efraim, ein Kind der Lieb- 
kosung, daß, sooft ich von ihm rede, ich seiner fürder gedenke? Darum 
ist mein Inneres für ihn rege; erbarmen will ich mich seiner, ist das Wort 
des Herrn" (Jer 31,20)? 

Wenn das Reich Israel der Bibel dann auch irgendwie in die Verbor- 
genheit verschwindet, die Überlieferungen im Judentum erzählen in 
Fülle, wie die endgültige Erlösung erst mit der Rückkehr in die Erschei- 
nung dieses Israel kommt. Sie sind die Verkünder, sie sind entscheidend 
für die Befreiung und Erlösung von Juda. 

In Juda leben die großen Propheten Jesaja, Jeremias und Ezechiel; in 
Israel aber z. B. Elias und Elischa, Jona. Und Elias ist der Verkünder des 
Erlösers. Das alles im Worte Gottes, also in der Quelle der Ewigkeit, die 
dann im Zeitfluß das Leben hier spendet. 

Wenn ich auch nicht gerne sagen würde: Israel ist die Christenheit 
und Juda die Judenheit, im Grunde gibt es gewiß eine Entsprechung. 



Christenheit und Judenheit 277 

Natürlich geht das Bild von den beiden Reichen weiter; es betrifft auch 
den einzelnen in der Christenheit wie den in der Judenheit. Aber in der 
Weltzugewandtheit der Christenheit ist eine starke Beziehung zu jenem 
biblischen Reich Israel; auch, nach meinen Gefühlen, im Verschwinden 
aus der Sicht von Juda. 

Dann denke ich aber zugleich auch an das Großartige in der Lebens- 
art der Christenheit. Die Auseinandersetzung mit der ganzen Welt, die 
Konfrontation mit der Versuchung der Welt, der Macht. Ich denke an 
die Tragödien eines Königs Achab und seiner Frau Isebel. In der Über- 
lieferung im Judentum sind die Bosheiten, sogar von Isebel, stark gemil- 
dert, indem von ihrer Güte und Hilfsbereitschaft erzählt wird. Es ist al- 
les so ganz anders, wenn man die Bibel als Heiliges erkennt und nicht 
gleich Konsequenzen ins Profane zieht. 

Durch die Christenheit ist die Bibel als Wort Gottes in die Welt hin- 
ausgegangen ; die Judenheit hat es isoliert, fast sieht es aus, als ob es ein 
bewußt-unbewußtes Verhalten betrifft. Im Judentum kommen nur selten 
Einflüsse von außen durch; die Christenheit sucht das Gespräch mit au- 
ßen. Sie erfüllt fast wörtlich die Mission, nach dem Norden, nach Gali- 
lea zu ziehen, um dort das Wort Gottes zu verbreiten. Ich sehe Galilea 
nicht nur als geographischen Begriff, sondern dem Worte Galil im He- 
bräischen gemäß als eine fließende Form, als die 33 (g-1:3 und 30) der 
Formwerdung. Der Norden ist dem alten Wissen entsprechend die Seite 
der Materie. 

Ohne miteinander weltlich zu streiten, ist das Verhalten der Christen- 
heit so ganz im Streit mit dem der Judenheit. Immer wieder muß man an 
das Reich Israel und das Reich Juda denken. Und dann bleiben die 
überlieferten Erwartungen im Judentum über die große Bedeutung jener 
zehn Stämme von Israel als Vorbereiter und Verkünder der Erlösung 
schwerwiegend. 

Dann wird man fast von selber zu den Worten der Prophetie von Eze- 
chiel geführt. Man sieht diese Worte, in Ez 36 und vor allem in Ez 37 vor 
sich. Das Tal mit den verdorrten Gebeinen. Gott spricht, und die Ge- 
beine nahen einander; Knochen zu Knochen; Sehnen wenden sich dar- 
über, Fleisch und Haut ziehen darüber her. Der Geist kommt in sie hin- 
ein, und sie stehen auf ihren Füßen, ein großes Heer (Ez 37,1-10). 

Von der Einheit und vom Frieden 

Und dann kommt diese merkwürdige, erschütternde Aussage (Ez 37, 
16-22): •Und du, Menschensohn, nimm dir ein Holz und schreibe dar- 



Friedrich Weinreb 278 

auf: für Jehuda und für die Kinder Israel, seine Genossen. Und nimm 
ein anderes Holz und schreibe darauf: für Josef, es ist das Holz Efraims, 
und für das gesamte Haus Israel, seine Genossen. Und füge das eine zu 
dem anderen, dir zu Einem Holze, und sie sollen eins bleiben in deiner 
Hand. Und wenn zu dir sprechen werden die Söhne deines Volkes also: 
Willst du uns nicht sagen, was dir diese sollen? So rede zu ihnen: Also 
spricht Gott der Herr: Siehe, ich nehme das Holz Josefs, das in der 
Hand Efraims, und die Stämme Israels, seine Genossen, und lege darauf 
das Holz Jehudas und mache sie zu einem Holz, und sie seien eins in 
meiner Hand. Und die Hölzer, auf die du geschrieben, halte in deiner 
Hand vor ihren Augen. Und rede zu ihnen: So spricht Gott der Herr: 
Siehe, ich nehme die Kinder Israels aus den Völkern heraus, wohin sie 
gezogen sind, und sammle sie von allen Seiten und bringe sie auf ihren 
Boden. Und mache sie zu Einem Volke im Lande, auf den Bergen Isra- 
els, und Ein König sei über sie alle König, und sie seien nicht ferner 
zwei Völker und spalten sich nicht ferner in zwei Königreiche." 

Etwas weiter heißt es dann (Ez 37,24): •Und mein Knecht David sei 
König über sie und Ein Hirt sei für alle." David ist geschichtlich schon 
lange Zeit tot, so ungefähr 400 Jahre. Dennoch heißt es so. Und weiter 
lesen wir (Ez 37,25-26): •...und David, mein Knecht, sei Fürst über sie 
auf ewig. Und ich schließe mit ihnen einen Bund des Friedens, ein ewi- 
ger Bund sei es mit ihnen... und setze mein Heiligtum in ihrer Mitte auf 
ewig." 

Natürlich stehen diese Verse für viele Deutungen offen da. 
Weil ich aber über Christenheit und Judenheit spreche und von 
ihren biblischen, ewigen Wurzeln, möchte ich sie in diesem Zusammen- 
hang verstehen. Nach allen Seiten öffnen sich Worte Gottes. Gewiß mei- 
nen sie ebenfalls, daß Körper und Geist und Seele sich zu einer ewigen 
Einheit vereinen; und daß die beiden Bäume im Paradies - Ez, hier und 
immer mit Holz übersetzt, ist immer aber auch Baum - zur Einheit wer- 
den und daß Gott und der Mensch dort ewig Zusammensein werden. 
Aber gerade deshalb enthalten sie auch die Rückkehr zur Einheit von Is- 
rael und Juda und in diesem Sinne auch die Einswerdung von Christen- 
heit und Judenheit. 

Man spürt es: Diese Zweiheit kann nicht durch gescheite, taktvolle 
Politik aufgehoben werden. Es sieht dann vielmehr aus, als ob die Spal- 
tung, der Widerstreit, die prinzipielle Verschiedenheit in allen Schichten 
eher ohne Ende sein muß. Leistungen, von beiden Seiten, wie gut auch 
gemeint, führen höchstens dazu, daß einer den anderen in Ruhe läßt. Zu 
tief sehen die Unterschiede im Alltag, in der Lebenspraxis aus, zu viel 
geschah während den Jahrtausenden. 



Christenheit und Judenheit 279 

Biblisch aber, biblisch im Sinne •Worte Gottes" und als •heilig" dem 
Profanen gegenüber, fühlt man: Die Unterschiede fallen weg, im Prinzip 
ist dann eigentlich gar kein Unterschied da; dann ist nur der eine Gott 
und der eine Messias da. Deshalb könnte man sich eher darauf besin- 
nen, inwiefern man die Bibel als lebendige Worte Gottes, als Zentrum 
des Lebens empfindet. Denn dann sind keine Unterschiede da, welche 
zur Trennung Anlaß geben; dann gibt es nur die Verschiedenheit der 
Herkunft, die gottgewollte Verschiedenheit, welche die Harmonie des 
Ganzen bildet. Dann ist Gott Einer und der Herr Einer und sein Name 
Einer. 

Es wäre ein gutes und schönes Abenteuer auf unserem Weg, wenn 
man die Konsequenzen aus der Heiligkeit der Bibel ziehen würde. Dann 
könnte es geschehen, daß wir tatsächlich erfahren, wie das Reich dieser 
Welt vom Reich Gottes, des Ewigen gelenkt wird, wie unser Leben in 
der Hand Gottes ist. Vielleicht wird unsere Geschäftigkeit dann etwas 
abnehmen; auch der Kampf, die Lüge, das Mißverständnis würden ge- 
schwächt. Und die Frucht vom Baum des Lebens, wo die beiden Bäume 
zu einem geworden sind, wird uns Ruhe, Frieden, wird uns Gott auch in 
dieser Welt des Zeiträumlichen in unserer Mitte wohnen lassen. Wenn 
wir so die Bibel als Wort Gottes erkennen, werden auch Christenheit 
und Judenheit ohne viele von uns als gescheit empfundene Worte in 
Selbstverständlichkeit im Glück der Ewigkeiten leben. Dann gibt es von 
beiden Seiten sehr viel einander zu erzählen. Denn wir haben vieles er- 
lebt, und noch viel mehr an Erlebnissen stehen uns aus den Ewigkeiten 
zu. Die Tore sind offen, treten wir doch ein. 

Bezug nehmend auf verschiedene Anfragen, betreffend den Beitrag des Autors Friedrich 
Weinreb (GuL 56 [1983] 406-416: •Gerne möchte ich vom Messias erzählen ... Aus der 
Überlieferung der jüdischen Mystik"; vgl. auch in diesem Heft, GuL 58 [1985] 301-307, 
Willi Lambert: Brunnenhof-Gespräche über das Beten), stellt die Redaktion fest, daß die 
Auswahl entsprechender Artikel für eine mögliche Publikation nach inhaltlichen Gesichts- 
punkten unter Berücksichtigung des jeweiligen thematischen Spektrums vorgenommen 
wird. Die Redaktion 




