Christenheit und Judenheit

Die biblische Wurzel im Ewigen

Friedrich Weinreb, Ziirich

Wer iiberblickt Christenheit und Judenheit? Wer kann schon die bibli-
sche Wurzel im Ewigen feststellen? Wenn ich iiber dieses Thema meinen
Gedanken und Gefiihlen ihren Lauf lasse, dann sind es eben meine eige-
nen. Denn das Erlebnis dieser Begegnung von Christenheit und Juden-
heit, die Erfahrung der biblischen Wurzel im Ewigen sind so unendlich,
so einmalig intim, da man es kaum wagen diirfte, von ihnen so einfach
nach auBen hin zu sprechen.

Meine ersten Gefiihle sagen mir: Da kannst du doch nur von dir spre-
chen, von deinen verborgenen Beziehungen zum Menschen, zur Welt
und eigentlich auch zu Gott. Das will ich dann auch gerne wagen; es
geht um das Wesentliche, es geht eigentlich um Gott, von dem ich wei8,
daB er mich liebt, und von dem ich glaube, daf3 ich ihn tber alles liebe.
Jedenfalls méchte ich das, wenn ich nur wiiite wie.

Vom Stamm und von der Quelle

Gleich aber spiire ich, daB ich diese Liebe nur artikulieren kann, wenn
ich gerade von der Begegnung mit dem Gegeniiber spreche; von dem
Gegeniiber Christenheit -Judenheit. Und dann glaube ich, daB vielleicht
unzihlige Juden dasselbe erleben. Wenn sie nur wagen wiirden, diesem
Erlebnis klar, lauter, im Sinne einer lebendigen Beziehung in die Augen
zu sehen. Vielleicht ist es ein zum Staunen fithrender Anblick. Ja, ich
glaube, wenn man die biblische Wurzel im Ewigen suchen mochte, im
Ewigen, nicht getriibt von im Zeitlichen als Hindernis sich aufbauenden
Emotionen, daBl man dann diese Begegnung einfach erfahren wiirde wie
das Gegeniiber von Himmel und Erde, wie das von Leben und Tod, wie
das Sein der beiden Bidume im Garten Eden, wie die Erfahrung vom
Minnlichen und Weiblichen.

Ich denke dann auch schon gleich an das geteilte biblische Reich, an
Juda und Israel; jedes mit seinen Kdnigen, mit seinen Propheten. Von
selber fillt einem dann das Gegeniiber (schon im 1. Buch Mose) von den
beiden Miittern Rachel und Lea ein und dann von ihren Kindern Josef
und Juda. Dann wage ich schon den nichsten Schritt: Juda schligt den
Briidern den Verkauf Josefs vor: sie erhalten 20 Schekel, 20 Silberstiicke



Friedrich Weinreb 266

fiir ihn (I Mose 37,26-28). Der andere Verkauf (Mt 26,14-16) erbringt
30 Silberstiicke. Merkwiirdig, konnte man dann denken: 20 und 30, das
sind die Zeichen Kaf und Lamed, das ist das Wort kol, also: ,,alles“.
Dann ist etwas ,,voll“, ,,ganz“. Verkauf, Verrat. Warum? Wozu?

Und da féngt aber gleich schon ein Komplex voller Emotionen zu
wirken an. Zu wirken? — zu toben! Wieviel wirklich ,,unschuldiges* Blut,
wieviel Elend, welche Grausamkeiten haben diese Geschichten mit sich
gebracht. Und wieviel Unverstindnis, welche Ablehnung, welche auch
»unschuldige® Dummbheit auf beiden Seiten.

In den Uberlieferungen im Judentum heiBt es u. a., manches, was als
»bOse“ Tat in der Geschichte in der Thora geschehen ist, wurde dann ge-
biiBt in Leid. Nur der Verkauf von Josef bleibe bis zum Ende noch of-
fen,

Man miilite sich eigentlich doch mit den Wurzeln im Ewigen befas-
sen. Die Sache ist zu ernst. Es geht um Himmel und Erde, es geht um
den Nichsten, es geht um unser Leben. Versuchen wir doch, dem Ernst
der Sache gemifl nach dem Sinn dieser Dualitét zu fragen; versuchen
wir, uns in das Haus der Bibel, der Worte Gottes zu begeben. Dieses
Haus hat immer seine Tore weit offen. Wer will mit eintreten? Vielleicht
ist man gar nicht so allein, vielleicht reden wir uns das nur ein.

Ja, wir stoBen aber auch hier schon auf dieses fast fatale Gegeniiber.
Worte Gottes: ja! Aber mit welchen MaBstiben kann man ihnen begeg-
nen? Unsere Gefiihle, gewisse Erfahrungen sagen uns: Es gibt so etwas
wie Heiliges, wie Ewiges. Wir kennen den Ausdruck , Heiliger Geist*.
Und wir kennen unsere Wahrnehmung der geschichtlichen Entwick-
lung. Viele Menschen haben im Laufe der Jahrtausende ihre Zeit be-
schrieben und haben weitererzihlt, was man ihnen wieder von fritheren
Zeiten iiberliefert hatte. So sollten wir eigentlich unterscheiden zwischen
Geschichte, wie sie von Menschen wahrgenommen und beschrieben
wurde und wird, und Geschichte, wie sie als Worte Gottes, als vom Hei-
ligen Geist erzdhlt wird. Ein Gegeniiber also von Profanem und Heili-
gem,

Kennen wir aber eine solche Unterscheidung? Theoretisch manchmal
schon; was bedeutet sie aber fiir unser Leben? So spricht man 6fters von
der Auferstehung, macht aus ihr sogar eine Art Glaubensartikel. Im All-
tag, sagen wir einmal: im wissenschaftlichen Alltag, ist diese Angelegen-
heit eher peinlich, hat man sogar oft nur ein verlegenes Achselzucken
fiir sie tibrig.

Es ist also schwierig; die Schwerkraft des Irdischen zieht sehr stark
hinab. Man fillt naturgesetzmaBig, auch wenn wir es gar nicht wollen.
Aber laBit uns das Schwierige als Herausforderung erkennen. Auch der



Christenheit und Judenheit 267

Tod ist eine Herausforderung an unsere Gefiihle zum ewigen Dasein,
die Wirklichkeit der Welt ist einem Gottesreich gegenliber. Man nennt
es dann gerne utopisch.

Das Profane kénnten wir einfachheitshalber auf den Nenner des Zeit-
lichen bringen. Das Heilige ist dann das, was wir Ewiges nennen wiir-
den. Zeit flieBt — Bild vom Wasser, vom FluB. Schépfung ist das Schop-
fen aus dem Sein, aus dem Ewigen. Aus dieser Quelle des Seins wird die
Zeit geschenkt. Wie man den Wein in den Kelch schenkt. Man kann das
FlieBen der Zeit getrennt vom Sein der Quelle erkennen. Man 1463t dann
die Quelle einfach auBer Betracht. So kann man die Bibel auch ohne
weiteres als eine Beschreibung, als eine Erzahlung, als eine Serie von Be-
richten von allerlei Wahrnehmern des Geschehens empfinden. Diese
Leute haben dann auch merkwiirdige Dinge wahrgenommen, und sie
haben sie beschrieben. Nehmen wir an, daf} sie sogar ehrlich das aufge-
schrieben haben, was sie sahen und hérten. Kann man noch mehr erwar-
ten?

Es kann aber auch sein, daB es Momente im Leben der Menschen
gibt, daB es Menschen gibt, welche ihr Leben und das Geschehen in der
Welt als von einer ewig lebenden Quelle herkommend empfinden. Und
fiir solche Menschen und fiir solche Momente im Leben der Menschen
kann es sein, daB sie gewisse Mitteilungen als aus jener Quelle stam-
mend erleben. Sie sind dem Wunder des Wortes, dem Wunder der Spra-
che begegnet; und das hat sie dann vielleicht geprigt. Diese Menschen
wissen vom Strom der Zeit; sie wissen vom Strom auch, der aus Eden
entspringt und sich dann in vier Teile teilt. Und sie wissen von der
Quelle, von Eden, wie der Name sagt, vom Sich-wohl-fithlen; sie wissen
ohne Wissenschaft, eben vielleicht nicht-bewuBt, vom Ewigen, von dem
Haus Gottes, vom heiligen Haus.

Von der Gnade

Wie erreicht man nun diese Beziehung zur Quelle, zum ewigen Sein?
Denn wer mochte nicht auch dort zu Hause sein? Man ist dann gerne
bereit, allerlei zu unternehmen, um dieses Ziel zu erreichen. Oft ver-
nimmt man die gutgemeinten Fragen: ,Welche Biicher empfehlen Sie
mir; soll ich Hebrdisch lernen, vielleicht sogar Araméisch? Was soll ich
also tun?* Man kann dann nur, fast verzweifelnd, antworten: ,,Sie kon-
nen nur wenig tun. Es ist eine Gnade. Dann werden Sie schon den rich-
tigen, den fiir Sie richtigen Biichern begegnen, dann werden Sie viel-
leicht auch etwas oder sehr viel Hebriisch verstehen. Oder Sie werden
tiberhaupt nichts vom Hebrdischen kennen und dennoch im Heiligen



Friedrich Weinreb 268

wohnen. Ich wei} es also nicht: ich kann es Thnen nur gbénnen, nur wiin-
schen. Denn es ist fiir mich jedenfalls Erfiillung vom Sinn meines Le-
bens.“ Gnade bedeutet ,Durchbruch aus dem GesetzmiBigen”. Stu-
dium, um sie zu erreichen, wire gesetzmiBig. Aus Gnade kann man
auch studieren; man kann aber nicht studieren, damit man Gnade er-
reicht. Das wire doch der Weg vom ,,Baum vom Wissen von Gut und
Bose”; damit ist dann doch der Weg zum Baum des Lebens versperrt,
damit geht man doch den Weg zum Tod.

Studieren als Mittel zum Zweck ist das Zahlen der Z6lle an den Zbll-
nern; es ist das Tun um Lohn, oder um Strafe zu vermeiden. Gnade
kann man nur fassen, wenn man sich nach Liebe, empfangend oder
schenkend, sehnt. Man weill dann von den endlosen Uberraschungen
auf diesem Weg der Liebe. Liebe ist ein Sich-Hingeben, Sich-Weggeben
sie ist ein Hinnehmen des Schicksals als vom Tisch Gottes geschickt.
Tisch im Hebriischen, Schulchan, ist dem Wort schalach = schicken
verwandt. Dieses Hinnehmen des Lebens als liebende Gabe Gottes ist
die empfangende Liebe; bedingungslos und dennoch immer betend.
Dein Wille geschehe, aber hore mir doch zu, hére zu, was ich mir denke,
was ich mir vorstelle, was ich trdume. Wer von dieser Liebe, dem groBen
Geschenk von Gottes Schopfung fiir den Menschen, traumt, konnte in
sich das Wunder der Gnade empfinden. Nach Gesetz geht es nicht, der
Gnade Spendende durchbricht doch eben das Gesetz.

Vom Heiligen und Profanen

Wir spiiren schon: Es geht nicht um das Heilige oder um das Profane, es
geht vielmehr um die Ehe zwischen beiden. Das Heilige, das Ewige ist
die Quelle, ist die Verborgenheit. Es ist hier als Prinzip unsichtbar. Aber
es wirkt hinein in das Profane, es befruchtet es. Wie ich schon sagte:
Durch die Gnade studiert man schon auch, hat man auch tiefgreifende
Vernunft. Aber niemals kann man durch verniinftige Uberlegung das
Heilige erreichen. Es wire dann wie das Drama vom Turmbau in Babel.
Auf diese Weise erreicht man niemals den Himmel, man erreicht nur un-
endliche Verwirrung.

Das Heilige ist wie das Minnliche. Ménnlich im Hebréiischen, sachar,
wird genau wie das Erinnern, sachor, geschrieben. Das Minnliche ist
das Innere, das Verinnerlichte; es ist wie die Erinnerung: nicht mehr
sichtbar, aber Fundament fiir das Erscheinende. Das Profane ist wie das
Weibliche. Im Hebriischen ist das Wort fiir weiblich nekewa. Und die-
ses Wort kommt von nakaw, das hohl, durchléchert, durchbohrt bedeu-
tet. Das Wort ,,beim Namen genannt werden* ist hi-nakew. Es ist klar



Christenheit und Judenheit 269

das AuBere, das Erscheinende, wihrend das Minnliche das Innere, das
Verborgene ist. Das Mannliche befruchtet in seiner Unsichtbarkeit das
Weibliche; das Minnliche trigt den Samen, das Weibliche empféangt
ihn.

So verstehen wir auch, warum z. B. das Weibliche nicht so viel reden
soll. Man meint wohl nicht gerade die Frauen, welche doch oft Heiliges,
GroBartiges zu sagen hatten und haben. Gemeint ist das AuBere, das Er-
scheinende solle nicht betdren; es verfithrt uns, es bringt uns in Versu-
chung; es geht nicht um das AuBere. Das AuBere hat nur Sinn, wenn es
vom Inneren befruchtet wird; dann kann eine gute Frucht, dann kann
ein Weiterleben entstehen.

Ja, dies ist ein gutes Beispiel vom Profanen und Heiligen. Das Weibli-
che mochte gerne seinen Mann finden. Das Profane mochte gerne vom
Heiligen genommen und befruchtet werden. Wenn das Profane sich frei
machen will vom Heiligen, ist es wie die untreue Frau. Es ist dann eine
Gefahr, eine Versuchung. Wir beten doch: ,.fithre uns nicht in Versu-
chung®. Das konnte fiir uns also auch heiBen: Wenn wir das Wort Got-
tes, vom Heiligen Geist uns gebracht, mit den MaBstiben des Profanen,
der duBeren geschichtlichen Erscheinungen messen, beurteilen, dann
handeln wir im Sinne einer AnmaBung. Wir schinden dann den Heili-
gen Geist, das heilit, wir stindigen wider ihn.

Der Mensch ist im Prinzip bei der Schopfung mannlich und weiblich.
Also jeder Mensch hat seine Verborgenheit, sein Geheimnis, sein Inne-
res, und er hat seine Erscheinung, sein AuBeres. In ihm ist die Ehe von
beiden schon geschlossen; tatsichlich sind die Ehen dann auch im Him-
mel, im Ewigen geschlossen. Es ist also ungerecht, wenn man Frauen als
,nur duBerlich“ und Miinner als ,nur innerlich® betrachtet. Im Men-
schen herrscht von der Schépfung her eine Einheit vom Erscheinenden
und vom Verborgenen. Und dennoch kommt im Erscheinenden, in der
Welt der Zeitlichkeit, in den Entsprechungen das Muster ,,ménnlich-
weiblich* als eine Konfrontation vom Geheimnis des Gegeniibers in vie-
len Aspekten immer wieder vor. Man sollte dem Erscheinenden mit Re-
spekt begegnen; das Profane ist nicht nichts, ist nicht minderwertig.
Gott macht Himmel und Erde. Und wenn auch die Erde tohu wabohu
ist, Gott sorgt sich um die Zeiten, Gott bringt das Licht, Gott hat diese
Welt vielleicht gerade deshalb besonders lieb.

Und jetzt: Christenheit und Judenheit. Man betrachtet diese Dualitat
fast immer aus der Sicht des Profanen. Man schaut in die Zeit hinein, in
den ZeitfluB. Von beiden Seiten. Man nimmt das geschichtliche Gesche-
hen als Ausgangspunkt. Also, man laBt die Frau in uns plappern; man
denkt, mit dem Turmbau - Turm von Theorien, von Weltgeschichte, von



Friedrich Weinreb 270

Philosophien, von Theologien — den Himmel zu erreichen. Bald ist
schon das Mifiverstindnis da. Es muBl auch schon bald da sein. Der
Turm, mit dem Material der Erde gebaut, fithrt zur Verwirrung, er istin
Babel. Und das heifit doch schon Verwirrung. Verzweifelt stellt man,
diese Situation betrachtend, fest: Sie wissen nicht, was sie tun. Sogar
wenn sie meinen, damit Gutes zu tun.

Wenn man, mit der Bibel in der Hand oder auf dem Studiertisch oder
bei einer Begegnung beweisen mochte, dal die eine Seite einmal mehr
recht hat und ein anderes Mal dann die andere Seite, dann versteht man,
so glaube ich jedenfalls, die Bibel nicht. Dann miBbraucht man sie,
dann gerdt man sehr bald in Verwirrung, und diese fithrt zum Streit.
Frieden - das bedeutet im Hebriischen auch Vollkommenheit — kann
dann gar nicht eintreten. Es wird ein Handel um Kompromisse; keiner
ist befriedigt, man findet sich bis auf weiteres mit dem Erreichten ab
und wartet auf eine bessere Gelegenheit, auf eine giinstigere Ausgangs-
position.

Von den MafBistiben Gottes

Versteht mich recht: Ich leugne nicht das Geschehen in der Weltge-
schichte; ich lehne das Geschehen in der Welt nicht als minderwertig
oder als nicht zur Sache seiend ab. Ich bin kein ,,Frauenfeind®, ich stelle
mich nicht hoch erhaben iiber das Profane. Aber ich weise hin auf die
biblische Wurzel im Ewigen. Das heiBt fiir mich, daB3 ich das Wort Got-
tes bis in jeden Buchstaben, bis zum letzten Strichlein und Jota als wahr
annehme. Nur mdchte ich das alles auch mit den MaBstiben Gottes
messen. Mafistidbe, im Hebrédischen midoth, sind dort auch ,,Eigenschaf-
ten“. Man kennt im Judentum die 13 midoth Gottes; also MaBstibe,
also Eigenschaften. Sie lauten (2 Mose 34,6-9) so ungefihr (Ubersetzun-
gen sind immer nur ,,ungefihr®): Der Herr (dieser Name ist Gott in sei-
ner Barmherzigkeit), Gott ist barmherzig und gnidig, langmiitig, reich
an Gutem und Wabhrheit... Mit diesen géttlichen MafBstiben messend
gibt es eigentlich kaum eine Mdoglichkeit zur Diskussion, das heif3t zum
Zerschneiden des Ganzen, gibt es nichts zum Recht-behalten-miissen,
nichts zur Behauptung, wir hiitten das oder jenes zuerst, der andere
hitte es von uns, aber da wiederum hitte der andere vielleicht doch et-
was selber...

Dort, wo im Judentum die Bibel noch wirklich als Gottes Wort be-
trachtet wird, und es sind noch sehr viele, fiir welche das selbstverstind-
lich ist — aber diese vielen sind oft die bekannte schweigende Majoritiit;
die Politiker, die Rechthaber machen immer den grofien Lirm - nun,



Christenheit und Judenheit 271

dort, wo man die Heiligkeit vom Wort Gottes noch kennt, gilt als Prin-
zip: ,,Es gibt kein Vorher und Nachher in der Bibel.“ Das hei3t einfach:
Die Bibel ist nicht unseren ZeitmaBstiben unterworfen, es sind Zeiten
anderer Art; auch handelt es sich um eine andere Art von Raumerlebnis.
Schwer fiir viele unter uns. Was kann man machen, wenn so etwas ei-
nem nicht naturwissenschaftlich klar gemacht werden kann — obwohl
mancher Naturwissenschaftler die Gnade geschenkt erhielt, es doch als
Selbstverstindlichkeit zu verstehen?

Die Bibel ist unser Gegeniiber, eine Wirklichkeit, die der unseren ge-
geniibersteht. Wir, bewuBt im Zeitlichen lebend, das Wort Gottes als das
Ewige, unbewuBt in uns wohnend. Gott in uns, wir in Gott.

Die biblische Wurzel im Ewigen ist nicht irgendeine billige Phrase.
Diese biblische Wurzel im Ewigen ist eines jeden Menschen Wurzel bei
Gott, als ,,Kind Gottes*. Diese Wurzel sagt uns immer wieder, das Le-
ben habe doch nur Sinn, wenn es ewig ist. Wiirde Gott uns nicht das
schenken, was wir so gerne schenken wiirden, wenn wir nur kénnten?
Gott, der Erschaffer des Weltalls, der Schopfer von Ewigkeiten, wird er
das alles erschaffen und erhalten und gerade seinen Menschen, seinen
Kindern, seinem Bild und Gleichnis Elend und Untergang geben, Sinn-
losigkeit, Streit um Rechthaberei - ist das sein Wort, das er uns schenkt?
Ist das Wort Gottes eine Art Ritselquelle fiir geschickte, gescheite Rech-
ner? Wie traurig, daB viele mit ihren Untersuchungen da stranden, dort
versanden. Hat das aber nicht auch mit menschlichem Hochmut zu tun?
Er, der Mensch, werde diese Bibel nun richtig untersuchen und beurtei-
len, um dann seinen Entscheid mitzuteilen. Am Ende bescheinigt er
Gott sogar noch, daB3 er ihn als Moglichkeit anerkennt. Diese Welt aber,
heilt es dann oft, gehe bald unter. Man projiziert die eigene Sinnlosig-
keit auf die Welt.

Eigentlich aber stehen wir alle, Juden wie Christen, angesichts der Bi-
bel, vor der Ewigkeit, vor Worten Gottes; wir sprechen dann von der
biblischen Wurzel im Ewigen. In Beziehung zum Ewigen kann man den
Feind sogar lieben; man braucht dann nicht zu beweisen, wer etwas
richtig und wer etwas falsch gemacht hat. Wie kann man das {iberhaupt
wissen? Und wie will man Gott gegeniiber untersuchen, wer mehr und
wer weniger recht hat? Dann mifite eine tiichtige Portion Einbildung
und Hochmut dabei sein. Man spiirt, in der Begegnung von Christenheit
und Judenheit, wo die biblische Wurzel im Ewigen uns den Weg weist,
kann man nur Liebe schenkend und Liebe empfangend miteinander
sein.



Friedrich Weinreb 272

Von der gemeinsamen Sehnsucht

Und dann geht es doch vielmehr darum, unsere Wurzeln im Ewigen zu
finden, unsere gemeinsamen Wurzeln; und dann ist jedes Auffinden die-
ser Gemeinsamkeiten eine Freude. Ich denke daran, daB3 das hebriische
Wort fiir ,,gesalbt”, fiir ,,salben“ mit den gleichen Zeichen geschrieben
wird wie das Wort fiir ,,Freude*, fiir ,sich freuen“ (mem, schin, cheth).
Schon auf diese Weise ist die Begegnung liebend, einer den andern be-
schenkend, erfreuend.

Es ist vielleicht die Sehnsucht nach Erlosung, welche etwas von der
gemeinsamen Wurzel aufweist. Wir sind mit der Welt, wie sie ist, nicht
zufrieden. Uns geht das Leid der Kreatur nah; wir empfinden Unrecht,
Willkiir, Unterdriickung, worunter so viele leiden, als schwere Last. Das
heifit u.a., wir kénnen unsere Beziehung zu Gott nur leben, indem wir
zumindest die Liebe, die wir zur leidenden Welt dabei haben, auch bei
ihm erwarten. Wir hoffen, daf3 er der Welt auch noch einen anderen Da-
seinssinn zuschreiben wird als den, der sich in der sichtbaren Wahrneh-
mung darstellt. Wir erwarten gemeinsam einen Erl6ser aus dieser Situa-
tion. Und dieser Erloser kann nicht einer aus einer gesetzmiBigen Evo-
lution sein; wir spiiren gemeinsam, dal3 es sich eben um ein Durchbre-
chen der GesetzmiBigkeit, wie diese sich uns zeigt, handeln muB3. Des-
halb kann der Erléser auch nicht ein berechenbarer sein, ein durch Lei-
stungen erworbener; er kann nur von Gott kommen; nur Gott, der Jen-
seitige und Diesseitige, kann ihn bringen. Das wire kurz, sehr allgemein
zusammengefafit, das Gefithl zum Messias. In ihm und durch ihn kann
sich das sonst Unmaogliche manifestieren.

Diese Sehnsucht muf3 seit Anfang der Welt da gewesen sein. Vielleicht
war sie erst noch versteckt, vielleicht war das Erstaunen um die harte
weltliche Wirklichkeit erst noch zu grof3, um diese Sicht schon durchbre-
chen zu lassen. Vielleicht wufite man noch nicht von der Unméglichkeit,
dieses Ziel einer erldsten Welt durch eigenes Eingreifen zu erreichen. Ei-
genes Eingreifen enthilt auch unser Gefiihl, selber fromm und redlich
zu sein, selber das Bése gemieden zu haben.

Es heifit in einem alten jiidischen Kommentar zu den Worten am An-
fang der Genesis: ,,Der Geist Gottes schwebte iiber den Wassern®, daf}
dies der Messias sei; er sorge sich um die Zeiten. Also der Messias,
schon bevor iiberhaupt noch der Weg der Welt durch die sechs Tage der
Schopfung angefangen hat. Es handelt sich also aus dieser Sicht gar
nicht um einen Messias, der irgendwie einmal in der Geschichte er-
scheint; es geht um den Messias jenseits aller Zeit, es geht um den Mes-
sias im Ewigen. Durch ihn, in der Quelle der Zeit lebend, erscheint auch



Christenheit und Judenheit 273

im Lauf der Geschichte der Messias in der Zeit. Die Bibel kennt doch
,kein Vorher und Nachher®, die Bibel kennt auch nicht einen besseren
oder weniger guten Messias, wie sie auch bei Gott keine Art Hierarchie
zulassen kann. Das wire ein nach Gesetz Messen vom Messias und von
Gott. Es gibt, wenn man die Bibel wirklich als Wort Gottes empfindet,
auch nur einen Messias, wie es auch nur einen Gott geben kann; ewig,
heilig, einmalig. Sie stehen im Ewigen, wo das Sein und das Werden zu-
sammen sind.

Vom Messias

Man kennt den Messias sowohl in der Christenheit wie in der Judenheit
als den ,,Sohn Davids“. Auch hier méchte ich bitten, diese Worte als
Worte Gottes zu sehen — und nicht als Mitteilungen, welche sich unseren
Seziermessern der historisch-kritischen Analyse zu unterwerfen haben.
Als Worte Gottes empfinde ich den Namen David in seiner Ubersetzung
als den ,,Geliebten“. Das Wort Dod, Geliebter, und David sind gleich
geschrieben: daleth-waw-daleth. Es sind auch die Dudaim, die ,,Liebes-
dpfel”, welche Rachel von der Lea erhilt (I Mose 30, 14-15), und die,
wovon das Hohelied singt (HId 7,14). Sie sind das Versprechen jener
Liebe, welche den Sohn Davids bringt.

Das Leben Davids, wie es das Wort Gottes erzihlt, ist, wenn man es
liest, nicht so sehr das Leben eines Geliebten, wie wir uns ein solches
vorstellen. Es ist eher ein sorgenvolles, turbulentes Leben. Er erlebt viele
Enttduschungen, Verleumdungen, Verfolgung, MiBverstindnis. Aber er
empfindet sein Leben als das eines Geliebten, eines von Gott und Ewig-
keit Geliebten. Man kann im Sinne dieser Sicht der Bibel das Leben Da-
vids in den Psalmen ausgedriickt finden; und dort singt aus ihm Gliick,
Freude - trotz und mit allen Turbulenzen eines Lebens in der Zeit.

Das Wort ,,Sohn*“ ist sprachlich mit dem Worte fiir ,bauen® in der
Waurzel verbunden. Im Sohn baut der Vater sich. So heif3t es auch vom
Tempel, dem Haus Gottes, daf} es ,,sich baute” (1 Kén 6,7). Es heif3t
ausdriicklich — unmiBverstidndlich und vielleicht unverdaulich fiir ge-
wisse wissenschaftliche Analytiker der Bibel: Dieses Haus baut sich sel-
ber. Wie so vieles ,,sich selber baut“, von einer anderen Wirklichkeit ge-
lenkt. Und heiBit es nicht in den Offenbarungen des Johannes (Offb
21,22): ,Der Herr, der allmichtige Gott“ ist ihr Tempel. Der Sohn ist
Ausdruck in dieser Welt von dem, was der Vater im Ewigen ist. Durch
thre Verbindung ist eben Zeitlichkeit mit Ewigkeit vereint, sind eben die
Welt und das Leben erlést.



Friedrich Weinreb 274

Ich glaube, die Reibung ist nur da, wenn beide Seiten, ,, Juden*“ und
,Christen, den Messias als ein nur irdisches Phinomen erleben, als eine
Erscheinung, welche ihrer Beurteilung unterworfen ist. Dann kommt
auch gleich die Frage auf, ,,wer der Erste ist“ und ,wer der Spitere®,
,wer der Bessere” und ,,wer der weniger Gute®, ,,wer der Zeitliche* und
,,wer der Bleibende“. Erlosung aber beinhaltet doch schon: aus der Zeit
gefischt sein, nicht mehr mit den MafBstdben der Zeit gemessen werden
konnen.

,Der Sohn Davids“, wie er fiir Christen und Juden doch eigentlich
heiBt, ,,ist dann also auch das Sich-bauen-in-der-Welt dessen, der sein
Leben als Geliebter Gottes empfindet®, der es also mit den Malstiben
des Ewigen gemessen hat. Es war der, welcher sein Leben hier als gliick-
licher und damit Gott lobender Mensch empfindet. Wenn beide Seiten
in sich als gemeinsames Zeichen die Liebe, die Gnade, das Vergeben der
Siinden, die Barmherzigkeit zur ganzen Welt, zur ganzen Schopfung
empfinden, dann ist beiden Seiten die Erlosung aus dem ,,noch nicht so
sein tiefstes Anliegen ihres Lebens. Und dann ist doch dort eigentlich
eine Einheit anwesend.

Vom Wort Gottes

Was trennt dann noch? Es ist eine ernste Angelegenheit, und es muf}
wichtig sein, dieser Frage auf den Grund zu gehen. Ich glaube, es ist das
MiBverstindnis iiber Zeit und Ewigkeit, das MiBBverstdndnis also auch
iiber Heiliges und Profanes, das trennt, und das fiir die vielen auf beiden
Seiten. Im allgemeinen scheint das Dumme immer laut zu sein. Es mag
vielleicht seine Dummbheit tiberschreien.

Es geht also eigentlich darum, wie das Verhiltnis zur Bibel ist; denn
mit dem Verhiltnis zum Worte Gottes ist auch das Verhiltnis zu Gott
bestimmt. Das Wort als Offenbarung Gottes, das Wort, vom Heiligen
Geist gebaut, steht fiir uns fiir Gott. Wenn man die Bibel als Produkt
eines Teiles der Menschheit aus geschichtlichen Zeiten erfdhrt, mul3
man sie wahrheitshalber auch untersuchen, beurteilen, datieren, lokali-
sieren. Aber dann kommt auch gleich der Streit, der unter den Bauleuten
des Turmes in Babel herrscht, wie in der jiidischen Uberlieferung erzihlt
wird. Mir ist das Geschehen in der Zeit iiberhaupt nicht fraglich; es wird
doch im Worte Gottes mitgeteilt. Und dann ist es so. Wenn man aber
sagt: ,,Nur damals war es“, oder: ,,Nur dann wird es sein“, bin ich trau-
rig. ,,Es war, es ist, es wird sein®, sagt mir eine stille, unhdrbare Stimme,
welche meine Stimmung ist. Es ist mir ein groBartiges, einmaliges Erleb-
nis, dieses Christentum. Ich kann mir die Welt ohne es gar nicht denken.



Christenheit und Judenheit 275

Und es ist mir ebenfalls ein iiberwiltigendes, heiliges Erlebnis, das Ju-
" dentum.

Aber sobald ich an Christen denke, wie sie auch im Laufe der Jahr-
hunderte gelebt haben, wenn ich an die Machtkampfe, an die Dumm-
heit, die Aggressionen denke, wenn mir die Inquisition vor Augen
kommt, die Anlehnung an allerlei Arten des Faschismus, dann sind viele
Ritsel, viele Herausforderungen da. Aber ich weil}, wie viele Heilige,
wie viele gute, fromme, treue Menschen auch da waren. Sie bilden fiir
mich das Wesen; die dumme Masse ist die Umhﬁllung, welche das Hei-
lige verbirgt.

Und im Judentum dasselbe. Sobald ich an die Juden denke, dreht sich
mir Ofters das Herz im Leib um. Sie haben in der Geschichte kaum je
Moglichkeiten gehabt, nach auBlen hin diese Art Verbrechen zu veriiben,
welche von der anderen Seite, vor allem gerade den Juden gegeniiber,
verwirklicht wurden. Das sagt aber nicht, daB die Juden irgendwo Ein-
sicht zum Ewigen zeigten, Sehnsucht nach Erlésung der ganzen Kreatur.
Wieviel Dummbheit herrschte nicht viel zu oft dort? Wieviel Héirte und
Grausamkeit wurde dort, stiller, unauffilliger, weil meist untereinander,
veriibt? Und auch dort die verborgene Anwesenheit von Heiligen, von
GroBen, Stillen, Bescheidenen; eine lebenserhaltende Anwesenheit.
Umhiillt von der lauten, frechen, eingebildeten Masse.

Wird es moglich sein, auf beiden Seiten die Bibel als Worte Gottes in
unserem Leben, in unseren Herzen, in unserem Mund zu erleben?

Dann gébe es keine trennende Mauer, keinen eisernen Vorhang. Und
dann wiire auch das Theologen-Gesprich, das Gesprich von Kollegen
in der historisch-kritischen Betrachtung der Bibel, auf beiden Seiten
schon bald durchschaut. Man macht hier und dort Konzessionen, man
macht Kompromisse; im Wesen bleibt aber das Zentrale, das Wichtigste
unausgesprochen, wird nicht einmal berithrt. Schuldgefiihle, meist be-
rechtigte, auf der einen Seite, stolze Befriedigung iiber eine Art Siinden-
bekenntnis der immer so Maichtigen und Verfolger auf der anderen
Seite. Es mag schon niitzlich sein. Unausgesprochen bleibt die Tatsache
des tiefen Grabens. Man kann schon miteinander leben, nett sein, Einla-
dungen hiitben wie driiben. Aber auf beiden Seiten ist der Begriff und
die Anwesenheit von Gott, vom Messias - wenn auch im Prinzip aner-
kannt — dennoch irgendwie verdringt. Vielleicht gerade durch das, was
man dann die historisch-kritische Betrachtungsweise nennt. Denn sie
fihrt auch zu politischen Konsequenzen. Man kennt doch fast aus-
schlieBlich nur diese eine, zeitliche Wirklichkeit. Ich glaube, diese
Krankheit wuchert auf beiden Seiten. Und vielleicht war sie, in der An-
lage, schon immer da.



Friedrich Weinreb 276

Wenn doch fiir Christenheit wie fiir Judenheit die Sehnsucht nach Er-
l6sung, nach Liebe-Empfangen und Liebe-Schenken im Zentrum stehen,
wenn der Messias als Durchbruch aller monokausalen Gesetzlichkeiten
auf beiden Seiten als gemeinsames Ziel fiir die Menschheit, fiir die
ganze Schopfung steht, dann frage ich mich, ob es eine Antwort auf die
reale Tatsache der Trennung, der verschiedenen Wege gibt. Fiir den Au-
genblick will ich die momentane gemeinsame Erkrankung bei den ,lau-
ten* Theologen und anderen Wissenschaftlern und Politikern iiberse-
hen. Wir konnen ihre Gesundung als Ziel unserer Hoffnungen, unseres
Glaubens und unserer Liebe sehen. Denn trotz der Trennung in der Ge-
schichte, schon bald im Anfang, suche ich das Bild von uns beiden im
Ewigen, im Worte Gottes. Ich kann die Trennung nicht so leicht, nicht
so einfach hinnehmen. Die gemeinsame Wurzel zieht, zieht bei mir
beide Seiten heran.

Von der prophetischen Hoffnung

Dann denke ich an das Bild von den beiden Reichen in der Bibel, das
Reich von Juda und das von Israel. Und ich erkenne, wie Gott beide
liebt; obwohl sie sehr oft miteinander auf Kriegsfull leben. Das Reich
Juda - nicht umsonst dieser Name auch in den Entsprechungen - ist im
allgemeinen in seiner Isolation konservierend; das Reich Israel, das so-
genannte Nordreich, von Efraim gefiihrt, ist leichter auf Abwegen, rich-
tet sich nach Gotzen aus, die Konige scheinen bdse. Aber dennoch: Gott
liebt es, Gott setzt grolle Hoffnung auf sie, gibt groBe Versprechen. Wer
denkt nicht gleich an den Ausspruch Gottes in den Worten des Prophe-
ten Jeremias: ,,Ist mir nicht ein teurer Sohn Efraim, ein Kind der Lieb-
kosung, daB3, sooft ich von ihm rede, ich seiner fiirder gedenke? Darum
ist mein Inneres fir ihn rege; erbarmen will ich mich seiner, ist das Wort
des Herrn® (Jer 31,20)?

Wenn das Reich Israel der Bibel dann auch irgendwie in die Verbor-
genheit verschwindet, die Uberlieferungen im Judentum erzihlen in
Fiille, wie die endgiiltige Erlosung erst mit der Riickkehr in die Erschei-
nung dieses Israel kommt. Sie sind die Verkiinder, sie sind entscheidend
fiir die Befreiung und Erlésung von Juda.

In Juda leben die groB3en Propheten Jesaja, Jeremias und Ezechiel; in
Israel aber z. B. Elias und Elischa, Jona. Und Elias ist der Verkiinder des
Erlésers. Das alles im Worte Gottes, also in der Quelle der Ewigkeit, die
dann im ZeitfluB das Leben hier spendet.

Wenn ich auch nicht gerne sagen wiirde: Israel ist die Christenheit
und Juda die Judenheit, im Grunde gibt es gewil} eine Entsprechung.



Christenheit und Judenheit 277

Natiirlich geht das Bild von den beiden Reichen weiter; es betrifft auch
den einzelnen in der Christenheit wie den in der Judenheit. Aber in der
Weltzugewandtheit der Christenheit ist eine starke Beziehung zu jenem
biblischen Reich Israel; auch, nach meinen Gefiihlen, im Verschwinden
aus der Sicht von Juda.

Dann denke ich aber zugleich auch an das GroBartige in der Lebens-
art der Christenheit. Die Auseinandersetzung mit der ganzen Welt, die
Konfrontation mit der Versuchung der Welt, der Macht. Ich denke an
die Tragddien eines Konigs Achab und seiner Frau Isebel. In der Uber-
lieferung im Judentum sind die Bosheiten, sogar von Isebel, stark gemil-
dert, indem von ihrer Giite und Hilfsbereitschaft erzidhlt wird. Es ist al-
les so ganz anders, wenn man die Bibel als Heiliges erkennt und nicht
gleich Konsequenzen ins Profane zieht.

Durch die Christenheit ist die Bibel als Wort Gottes in die Welt hin-
ausgegangen; die Judenheit hat es isoliert, fast sieht es aus, als ob es ein
bewufit-unbewuBtes Verhalten betrifft. Im Judentum kommen nur seiten
Einfliisse von auBBen durch; die Christenheit sucht das Gespréich mit au-
Ben. Sie erfiillt fast wortlich die Mission, nach dem Norden, nach Gali-
lea zu zichen, um dort das Wort Gottes zu verbreiten. Ich sehe Galilea
nicht nur als geographischen Begriff, sondern dem Worte Galil im He-
briischen gemil als eine flieBende Form, als die 33 (g-1:3 und 30) der
Formwerdung. Der Norden ist dem alten Wissen entsprechend die Seite
der Materie.

Ohne miteinander weltlich zu streiten, ist das Verhalten der Christen-
heit so ganz im Streit mit dem der Judenheit. Immer wieder mufl man an
das Reich Israel und das Reich Juda denken. Und dann bleiben die
iiberlieferten Erwartungen im Judentum tiiber die groBe Bedeutung jener
zehn Stimme von Israel als Vorbereiter und Verkiinder der Erlésung
schwerwiegend.

Dann wird man fast von selber zu den Worten der Prophetie von Eze-
chiel gefiihrt. Man sieht diese Worte, in Ez 36 und vor allem in Ez 37 vor
sich. Das Tal mit den verdorrten Gebeinen. Gott spricht, und die Ge-
beine nahen einander; Knochen zu Knochen; Sehnen wenden sich dar-
iiber, Fleisch und Haut ziehen dariiber her. Der Geist kommt in sie hin-
ein, und sie stehen auf ihren Fiilen, ein groBes Heer (Ez 37, 1-10).

Von der Einheit und vom Frieden

Und dann kommt diese merkwiirdige, erschiitternde Aussage (Ez 37,
16-22): ,,Und du, Menschensohn, nimm dir ein Holz und schreibe dar-



Friedrich Weinreb 278

auf: fiir Jehuda und fir die Kinder Israel, seine Genossen. Und nimm
ein anderes Holz und schreibe darauf: fir Josef, es ist das Holz Efraims,
und fur das gesamte Haus Israel, seine Genossen. Und fiige das eine zu
dem anderen, dir zu Einem Holze, und sie sollen eins bleiben in deiner
Hand. Und wenn zu dir sprechen werden die Séhne deines Volkes also:
Willst du uns nicht sagen, was dir diese sollen? So rede zu ihnen: Also
spricht Gott der Herr: Siehe, ich nehme das Holz Josefs, das in der
Hand Efraims, und die Stimme Israels, seine Genossen, und lege darauf
das Holz Jehudas und mache sie zu einem Holz, und sie seien eins in
meiner Hand. Und die Holzer, auf die du geschrieben, halte in deiner
Hand vor ihren Augen. Und rede zu ihnen: So spricht Gott der Herr:
Siehe, ich nehme die Kinder Israels aus den Volkern heraus, wohin sie
gezogen sind, und sammle sie von allen Seiten und bringe sie auf ihren
Boden. Und mache sie zu Einem Volke im Lande, auf den Bergen Isra-
els, und Ein Konig sei tber sie alle Konig, und sie seien nicht ferner
zwei Volker und spalten sich nicht ferner in zwei Konigreiche.*

Etwas weiter heifit es dann (Ez 37,24): ,,Und mein Knecht David sei
Konig iiber sie und Ein Hirt sei fiir alle. David ist geschichtlich schon
lange Zeit tot, so ungefidhr 400 Jahre. Dennoch heifit es so. Und weiter
lesen wir (Ez 37,25-26): ,,...und David, mein Knecht, sei Flrst iiber sie
auf ewig. Und ich schliee mit ihnen einen Bund des Friedens, ein ewi-
ger Bund sei es mit ihnen... und setze mein Heiligtum in ihrer Mitte auf
ewig.”

Natiirlich stehen diese Verse fiir viele Deutungen offen da.
Weil ich aber iiber Christenheit und Judenheit spreche und von
ihren biblischen, ewigen Wurzeln, mdchte ich sie in diesem Zusammen-
hang verstehen. Nach allen Seiten 6ffnen sich Worte Gottes. Gewil3 mei-
nen sie ebenfalls, daBl Korper und Geist und Seele sich zu einer ewigen
Einheit vereinen; und daf3 die beiden Bdume im Paradies — Ez, hier und
immer mit Holz iibersetzt, ist immer aber auch Baum - zur Einheit wer-
den und daBl Gott und der Mensch dort ewig zusammensein werden.
Aber gerade deshalb enthalten sie auch die Riickkehr zur Einheit von Is-
rael und Juda und in diesem Sinne auch die Einswerdung von Christen-
heit und Judenheit.

Man spiirt es: Diese Zweiheit kann nicht durch gescheite, taktvolle
Politik aufgehoben werden. Es sieht dann vielmehr aus, als ob die Spal-
tung, der Widerstreit, die prinzipielle Verschiedenheit in allen Schichten
eher ohne Ende sein muBl. Leistungen, von beiden Seiten, wie gut auch
gemeint, fithren hoéchstens dazu, daB einer den anderen in Ruhe 14B3t. Zu
tief sehen die Unterschiede im Alltag, in der Lebenspraxis aus, zu viel
geschah wihrend den Jahrtausenden.



Christenheit und Judenheit 279

Biblisch aber, biblisch im Sinne ,,Worte Gottes* und als ,,heilig* dem
Profanen gegeniiber, fithlt man: Die Unterschiede fallen weg, im Prinzip
ist dann eigentlich gar kein Unterschied da; dann ist nur der eine Gott
und der eine Messias da. Deshalb konnte man sich eher darauf besin-
nen, inwiefern man die Bibel als lebendige Worte Gottes, als Zentrum
des Lebens empfindet. Denn dann sind keine Unterschiede da, welche
zur Trennung AnlaBl geben; dann gibt es nur die Verschiedenheit der
Herkunft, die gottgewollte Verschiedenheit, welche die Harmonie des
Ganzen bildet. Dann ist Gott Einer und der Herr Einer und sein Name
Einer.

Es wire ein gutes und schones Abenteuer auf unserem Weg, wenn
man die Konsequenzen aus der Heiligkeit der Bibel ziehen wiirde. Dann
konnte es geschehen, daB wir tatsidchlich erfahren, wie das Reich dieser
Welt vom Reich Gottes, des Ewigen gelenkt wird, wie unser Leben in
der Hand Gottes ist. Vielleicht wird unsere Geschiftigkeit dann etwas
abnehmen; auch der Kampf, die Liige, das MiBverstindnis wiirden ge-
schwicht. Und die Frucht vom Baum des Lebens, wo die beiden Bidume
zu einem geworden sind, wird uns Ruhe, Frieden, wird uns Gott auch in
dieser Welt des Zeitrdumlichen in unserer Mitte wohnen lassen. Wenn
wir so die Bibel als Wort Gottes erkennen, werden auch Christenheit
und Judenheit ohne viele von uns als gescheit empfundene Worte in
Selbstverstindlichkeit im Gliick der Ewigkeiten leben. Dann gibt es von
beiden Seiten sehr viel einander zu erzihlen. Denn wir haben vieles er-
lebt, und noch viel mehr an Erlebnissen stehen uns aus den Ewigkeiten
zu. Die Tore sind offen, treten wir doch ein.

Bezug nehmend auf verschiedene Anfragen, betreffend den Beitrag des Autors Friedrich
Weinreb (GuL 56 [1983] 406-416: ,,Gerne mochte ich vom Messias erzahlen ... Aus der
Uberlieferung der jiidischen Mystik*; vgl. auch in diesem Heft, GuL 58 {1985] 301-307,
Willi Lambert: Brunnenhof-Gespriche iiber das Beten), stellt die Redaktion fest, dal die
Auswahl entsprechender Artikel fiir eine mégliche Publikation nach inhaltlichen Gesichts-
punkten unter Beriicksichtigung des jeweiligen thematischen Spektrums vorgenommen
wird. Die Redaktion





