
Im Spiegel der Zeit 3 01 

Auch unsere Kirche habe ich in den drei Monaten von vielen neuen Seiten 
kennengelernt: Waren Ordensschwestern für mich früher alte Frauen, die welt- 
fremd in schwarzen Gewändern wandeln, lernte ich jetzt Frauen kennen, die 
voller Energie und Glaubensfreude ihr Leben für die Menschen einsetzen. Die 
Schwestern unserer Gruppe haben mir ein wichtiges Zeugnis gegeben. Es 
machte mir Mut, mich selbst auf diese Kirche mehr einzulassen. 

Wir lernten die Kirche im Heiligen Land von innen kennen: den holländi- 
schen Einsiedler, der auf einem grünen Berg lebt und in vornehmer Gelassenheit 
auf Novizen wartet; die ökumenische, festliche und mitreißende Osternachtsli- 
turgie der Benediktiner in Jerusalem; den kleinen jüdischen Pater, der eine he- 
bräische Pfarrei leitet und in schlichter Einfachheit revolutionäre Gedanken un- 
ters Volk bringt. 

Wir trafen Ordensleute aus aller Welt: die afrikanische Franziskanerin, die 
mir einen Apfel schenkte und von ihrem Noviziat erzählte, oder den amerikani- 
schen Salesianer-Pater, dessen Reisegruppe wir unbedingt ein deutsches Kir- 
chenlied vorsingen mußten. Gerade diese zufälligen Begegnungen zeigten mir 
die Kirche als tausendfältige Großfamilie, in der sich doch jeder mit dem ande- 
ren verbunden fühlt. 

Für all die Erfahrungen, die mir in der Bibelschule geschenkt wurden, und vor 
allem für die Menschen, die ich kennenlernen durfte, bin ich sehr dankbar. Ich 
bin zuversichtlich, daß ich den Weg der Nachfolge Jesu gehen kann, weil ich 
nicht allein bin, und ich bin froh, daß ich den Weg schon beginnen durfte. 

Bibelschüler werden ist ein Wagnis, das sich lohnt; ich wünsche es vielen an- 
deren! Felix Kömer, Wien 

IM SPIEGEL DER ZEIT 

Brunnenhof-Gespräche über das Beten 

Erzählen - Hören - Schweigen 

•Wie ging es Dir heute?" - •Ich habe versucht zuzuhören und Worte wahrzu- 
nehmen - wie wenn man am Rand eines Baches steht, wo an Gräsern und Wur- 
zeln manches Mal angetriebene Blätter hängenbleiben." - Diese Weise des Zu- 
hörens hatte sich mir nahegelegt, denn das Brunnenhof-Seminar in Zürich, das 
sich regelmäßig um den jüdischen Professor Dr. Friedrich Weinreb versammelt, 
diesmal mit dem Thema •Gebet", war kein Seminar im Sinn einer streng wissen- 
schaftlichen Unternehmung. So will auch dieser Bericht kein Protokoll sein, 
ebensowenig wie die Zusammenkunft der etwa 25 Teilnehmer aus den Fachbe- 
reichen der Philosophie, Medizin, Soziologie, Psychologie, Ethnologie, Journali- 



Im Spiegel der Zeit 302 

stik, Jurisprudenz, der Naturwissenschaften und der Theologie kein Kongreß 
mit einem eigenen Schlußkommunique ist. Es gibt von diesem Treffen keine Do- 
kumentation wie auch nicht von den vielen anderen, vorangegangenen mit The- 
men wie •Leid", •Frieden", •Messias", •Literatur oder Sprache", •Vision vom 
neuen Menschen" u.a. 

Nicht einmal ein •Bericht" im eigentlichen Sinn soll gegeben werden. Eher 
eine •Nacherzählung" eines Gespräches, das sich um das Beten rankte und im- 
mer auch um die Denkweise Friedrich Weinrebs. Wenn diese Denkweise sich im 
Gespräch ereignet, dann eignet sich das Wort •Erzählen" besonders, da darin 
das Wort •Zahl" steckt. Einen eigenen Reiz und gelegentlich auch Schwierigkei- 
ten bezieht dieses Denken aus alter jüdischer Tradition heraus, die viel erzählt 
und an den Zahlenwert der Worte anknüpft. Da jeder Buchstabe im hebräischen 
Alphabet eine Zahl bedeutet, hat jedes Wort immer auch einen eigenen Zahlen- 
wert. Jeder Text kann somit zweifach gelesen werden. Auf diese Weise erschließt 
sich durch Beziehungen zwischen den Zahlenwerten und durch ein Zurückge- 
hen auf die Wortwurzeln ein breites Assoziationsfeld für biblisch inspiriertes 
Denken und Reden. •Ein Wort gibt das andere" - dies gilt für die Assoziationen 
zum Text und Thema und ebenso für den Gesprächsverlauf. Der Gesprächskreis 
selber ist keine Bekenntnisrunde, obgleich persönliche Erfahrungen angefragt 
sind; er ist kein Seminar, wiewohl gespeist vom reichen Wissen der Teilnehmer; 
es wird mehr erzählend, überlegend, fragend mitgeteilt als eigentlich argumen- 
tiert und diskutiert, ohne daß eine denkerische Anfrage sich dafür entschuldigen 
müßte. Es geht zumeist so zu, um im Blätter-Bild zu bleiben, wie im großen, 
gastlichen Park, der die Teilnehmer in den Pausen aufnimmt: ein Hören und 
Sprechen in der Hoffnung auf einen inspirierenden Windhauch, der Gedanken- 
blätter wiegt, sehen und verschwinden läßt, der zusammenweht, losreißt, anhäu- 
felt und wieder durcheinanderwirbelt. 

Loben, danken, bitten 

Muß Bittgebet verstanden werden als aufdringlich-kindische Belästigung, die 
ein erwachsen-diskret betender Mensch doch besser unterläßt? Wer beim ersten 
Flug noch mit leiser Angst bewußt ums heile Ankommen gebetet hat und im 
Lauf der Zeit davon abläßt, weil er immer mehr sein Leben und Sterben in ei- 
nem abgründigen Vertrauen getragen weiß, betet der nicht •besser", wenn er 
nicht ängstlich besorgt, unevangelisch um sein Leben kreist?! Dies läßt sich sa- 
gen und ebenso dazufragen: Ist die Weise des Betens eine bewußt gewollte Ent- 
scheidungssache? Betet sich das Bitten nicht im Menschen selber aus der Tiefe 
seines Herzens und seiner Not heraus? Seufzt der Heilige Geist nicht auf dem 
Grund des Herzens mit •unaussprechlichen Worten", wie Paulus das wahr- 
nahm? Läßt sich ein •Urschrei" aus der Gebetskammer in der Existenzmitte 
theologisch hinauskomplimentieren •zur größeren Ehre Gottes"? Und weiterge- 
fragt: Kann Bitten nicht auch auf eine vielfache Weise Verherrlichung sein? Als 
Vertrauen auf eine antwortende Güte, Liebe und Barmherzigkeit. Als Wagnis, 
das freilassend eine Verweigerung riskiert. Manchmal mag es leichter sein, nicht 



Im Spiegel der Zeit 303 

zu bitten, um sich den Schmerz einer Ablehnung zu ersparen, der aber in einer 
freien Beziehung nicht auszuschließen ist. Und - Nietzsche kann dies jedenfalls 
so sehen - ist nicht auch derjenige barmherzig und schenkend, der annimmt, 
was jemand aus dem Reichtum seiner Liebe heraus geben will? Armut, die sich 
als solche annimmt und öffnet für das Beschenktwerden, kann selber zur Bezie- 
hung schaffenden Gabe werden. Zugegebenermaßen ein •schwieriges Ge- 
schenk", da es mit dem Eingeständnis verbunden ist, bedürftig zu sein und nicht 
mehr im leeren Wahn eines Autonomismus schweben zu wollen. Bitte in diesem 
Sinn verstanden ist also ein Bekenntnis der Kreatürlichkeit, Annahme der Exi- 
stenz, Lob des Schöpfers und Dank des Menschen. 

Gut, bitten, ja - aber für alles? Für das Nachwachsen eines Fußes? Für den 
Sieg im Krieg? In welche Lage hinein manövrieren zwei kriegführende •christli- 
che" Länder ihren Gott? Es muß doch in einem verantworteten Bitten noch eine 
Grenze zwischen sinnvollem und widersinnigem Beten geben! Auf diesen Impe- 
rativ läßt sich schwer •nein" sagen. Aber dazusagen läßt sich, wenn auch nicht 
zu schnell: Vergiß nicht, Du betest immer auch mit •unreinen Lippen". Und die 
Buße - war es ein Kapuziner, der sie gab? -, sich einmal ordentlich auszuflu- 
chen, vor Gott mit allen ungereinigten Herzensregungen dazusein, ist dieser Rat 
nicht mehr als bloß •originell" oder gar Anreiz zur Sünde, sondern auch Ermuti- 
gung zum alttestamentlichen Fluchpsalm? Sind nicht auch dies menschliche 
Herzensworte unterwegs zu Gott?! 

Beten und Bitten geschieht mitten in der Welt, d.h. auch im Krieg, im Unsinn, 
in Auschwitz. Und so gibt es das Gebet um Heilung und Befreiung, denn die 
Welt kann sich in intensiven Augenblicken als noch nicht voll entschieden zei- 
gen und ein göttliches Du erahnen lassen, das sich frei der Gesetze bedient. Wie 
die Bitte, so hat auch der Dank in der Welt, deren Antlitz vom Unheilen mitge- 
kennzeichnet ist, seinen Platz. Es kann jemand danken für die •Aufgabe, mit ei- 
nem Klumpfuß zu leben". Und es gibt Menschen, die das Wagnis eingehen zu 
bekennen, •nach Auschwitz kann ich noch ,mehr' glauben und beten". Bei sol- 
chen Worten kann es dann auch eine Zeitlang still werden im Gespräch... 

Magie 

Durch solches Beten, Bitten und Danken •mit Klumpfuß" wird auch das Beten 
der Magie entlarvt. Magische Tendenzen gibt es auch in einer sich aufgeklärt ge- 
benden Welt: religiös als Wundersucht, pseudoreligiös als Teufelspakt, Feiern 
von schwarzen Messen. Profanisiert zeigt sich magische Wirklichkeitsbeziehung 
im Glauben an die Allmachbarkeit, an den Gott der Effektivität, an die individu- 
ell und mit absoluter Sicherheit alles in Gang setzende Kausalität. Als Welt gilt 
dann nur noch •die Welt, die wir uns schaffen", die Welt, die bloß Ergebnis des 
eigenen Wollens und der eigenen Vorstellung ist. 

Beten ist eine Gratwanderung: Wunder und teuflische Versuchung sind nicht 
nur beim Beten Jesu in der Wüste nahe beieinander, sondern - so Franz von Sa- 
les, wird eingeflochten - jedes Gebetswort ist dämonisch oder göttlich. Das Wis- 
sen darum und die Angst davor hat wohl den Rat in jüdischer Tradition entste- 



Im Spiegel der Zeit 304 

hen lassen, schnell zu beten, die Worte nicht zu bedenken, damit in den Zwi- 
schenräumen nicht Diabolisches, Zweiflerisches eindringen könne. 

Ora et labora 

Das Gespür für die dämonische Dimension der Wirklichkeit war auf eigene 
Weise in der ersten •Welle" der irischen Mönche am Werk, die im 7. Jahrhun- 
dert auf das europäische Festland kamen. Sie verstanden - so glaubt man jetzt 
deutlicher zu sehen - ihr Leben mehr als Errichtung von Lichtinseln in einer 
dunklen Chaoswelt, denn als die Durchführung eines genau geplanten Missions- 
programmes an unzivilisierten Germanenstämmen. Lichtzellen der Gottes-Prä- 
senz in einer wild-dunklen Sündenwelt wollten sie sein. 

Daß aus diesem Gebets-Dasein auch Bekehrung von Menschen und Kultivie- 
rung von Land erwuchs, ist legitime Frucht eines religiösen Seinsaktes. In die- 
sem Dasein und im benediktinischen •Ora-et-labora" ist die Arbeit und Kulti- 
vierung nicht Rechtfertigung für das Beten; auch die Mission ist es nicht. Man 
muß nicht arbeiten und missionieren, um damit die •nutzlose" Zeit des Gebetes 
zu rechtfertigen oder dadurch seine Brauchbarkeit für die Gesellschaft darzu- 
stellen oder die eigene Nächstenliebe zu •beweisen". 

Arbeit ist menschlicher Lebensvollzug wie das Gebet auch. Beides ergibt sich 
für den hörend-empfangsbereiten Menschen. Ora et labora, Gebet und Kartof- 
felhacken, Tempeldienst verrichten und Arbeiten (im Hebräischen ist die 
Sprachwurzel beider Wörter identisch) kann aus demselben Grund erwachsen. 

Ursprüngliches Arbeiten braucht nicht Zerstreuung zu sein, die vom •einen 
Notwendigen" abhält; es kann jenes Einlassen auf die Vielfalt der Lebensfülle 
sein, von der Thomas von Aquin sagt: •Pluralitas pertinet ad rationem boni." - 
•Die Pluralität gehört zum Sinn des Guten." Ob es dann nicht auch im aus- 
drücklichen Gebet selber eine •kreative Zerstreuung" geben kann und nicht nur 
die Linie der Vereinfachung? 

Wüste, Wort und Schweigen 

Wüste wird gemeinhin als Ort der Sammlung verstanden, als Raum des Schwei- 
gens und - als Gebärmutter des Wortes, wie die hebräische Sprache nahelegt, in 
der Wüste und Wort aus einer Wurzel stammen. Ist aber Wüste nicht eher Ort 
der Unfruchtbarkeit? Ja, so sagt das Auge, das die Steinwüste schaut, aber das 
Ohr kann auf die biblische Auskunft hören, daß auf der Unfruchtbaren der Se- 
gen siebenfacher Mutterschaft liegt. Die Wüste nimmt teil an der gesegneten Un- 
fruchtbarkeit des Weges: Mitten in fruchtbarem Land ist der Weg der einzige 
unbewachsene Streifen und doch gerade als solcher Weg für Aussaat und Einho- 
lung der Frucht. So gibt es im menschlichen Herzen den Wegstreifen Wüste: be- 
fahren, belastet, unfruchtbar, staubig, zertrampelt und doch gerade so Grund 
und Vermittler für Leben. 

Die •Herzenswüste" kann als Sprachberaubung erfahren werden, als Armut 
und mitten darin als Raum für ein Neuwerden im Durchleiden der Sprachlosig- 



Im Spiegel der Zeit 305 

keit. So erlittenes Schweigen zeigt, daß Stille kein bloßes Beruhigungsmittel zu 
sein braucht, verfügbar und zur Hand wie eine Tablette (- ob aber wir nicht 
doch, wir kindlichen Menschen, den Rosenkranz gebrauchen dürfen, wenn er 
zum Einschlafen hilft, darf dazugefragt werden). 

In so geschenktem, erlittenem, erbetetem Schweigen kann ein Hören wachsen 
und eine Art von Präsenzwahrnehmung, in der sich göttliche Nähe kundtut - 
nicht in einem ideologisierten oder unwahr spirituell hochstilisierten Medita- 
tionsschweigen. In der langsam sich reinigenden Stille kann die •Stimme ver- 
schwebenden Schweigens" (Martin Buber) vernehmbar werden, die in das Geist- 
ohr von Elija drang. In dieser gesegneten Einsamkeit kann sich auch einstellen, 
daß Menschen, die sich auseinandergeredet haben, wieder sich zusammen- 
schweigen und neu zum Gespräch finden. •Seit ein Gespräch wir sind...", so 
wird zitiert und von einem der Zuhörenden die weniger bekannte Folgezeile 
weitergeführt, •...und hören können aufeinander." 

Ritus, Treue, Wandlung 

Wüste ist nicht nur Ort der Sammlung, sondern auch der klassische Ort für Un- 
terwegssein, neue Weideplätze suchen, Zelte abbrechen und aufbauen, verirrten 
Schafen nachgehen. Gibt es demgegenüber nicht ein legitimes menschlich-reli- 
giöses Bedürfnis nach fester Heimat? Und ist der Ritus, der Brauch, das Alther- 
gebrachte, das Sakrament, der Kult nicht so ein Heimatraum der Geborgenheit 
für all die Unbehausten, wenigstens für eine kurze Zeit? Und kann der Ritus die- 
ser Raum sein, wenn man nie weiß, wann die Stühle wieder umgestellt, die No- 
ten in der neuesten Liedausgabe wieder etwas geändert, jahrhundertealte For- 
men und Formeln modifiziert und wöchentlich neu subjektiv und rationalistisch 
kommentiert werden? Hinweise auf den Wunsch von Kindern nach genauer 
Wiederholung von Märchen, auf kosmische Rhythmen und Generationenverbin- 
dung verstärken die dringlich gestellte Anfrage. Die Erinnerung an das Zeugnis 
der englischen Ärztin Sheila Cassidy, der es ein Trost war zu wissen, daß zur sel- 
ben Zeit, da sie gefoltert wurde, überall auf der Erde die Klage- und Lobpsal- 
men von treuen Betern gesprochen werden, zeigt die bergende Kraft einer allge- 
meinen Gebetsgewohnheit. 

Sicherlich wird vom ehrlichen Beter Brauch und Gewohnheit nicht nur als 
Lust, sondern gelegentlich zumindest auch als Last erfahren. Ist dies aber nicht 
die Last der Treue? Und gibt es nicht •eine Treue, für die wir nichts können", in 
der wir uns vorfinden, von der wir leben, ebenso wie man eine Religion nicht 
erfindet, sondern findet, sich in ihr vorfindet?! Glaube und Treue - wieder ein 
Hinweis von der Sprache her - gehen in biblischem Sprechen ineins. Ist in die- 
sem Sinn Treue zur Form nicht auch lebenschaffender Glaube? 

Zu allem •Ja", und doch dazu und spürbar auch dagegen gesagt und gefragt: 
Gibt es nur die Treue der Wiederholung der Vergangenheit und nicht auch ein 
wagemutiges Vertrauen als Treue zur Zukunft? Gibt es nicht auch Wiederho- 
lung, die bloße Repetition ist, und eine Treue in der Verwandlung? Kann Tradi- 
tion nicht auch Verrat an der Vergangenheit sein - im Wortsinn von tradere = 



Im Spiegel der Zeit 306 

übergeben und verraten? Und gibt es nicht eine Dynamik, die gerade als solche 
Bewahrung ist? Bei genauem historischen Zusehen ist manches Festhalten nicht 
eine fruchtbare Treue zur Wahrheit der •Ur-form", sondern ein Fixiertsein auf 
Dazugekommenes, auf Stilvorlieben eines bestimmten Jahrhunderts, auf Bräu- 
che, die sich für manche oder viele verbraucht haben. 

Lassen sich Fragen und Gegenfragen, Worte und Antworten vermitteln? 
Nicht im Sinn einer glatten Harmonisierung. Es gibt Abraham und Salomo, 
Bundeszelt und Tempel, Fels und Wolke als Gottesbilder; und der, der den 
größten Teil seines Lebens als Zimmermannssohn Menschen ein Dach über ih- 
rem Kopf gebaut hat, findet schließlich als Wanderer keinen Platz für sein mü- 
des Haupt. 

Einfachheit und Einübung 

Dem einen oder anderen der Teilnehmer mag das Gehörte eine Spur zu wenig 
rational Durchdachtes und Durchdiskutiertes gewesen sein, und doch kommt 
die Frage auf: •Ist Beten nicht viel einfacher, als wir da sagen?" Ist Beten nicht 
•nur einfach" ein Zurücktreten vom Gewirr der einzelnen Steinchen, um das 
ganze Mosaik der Wirklichkeit in den Herzensblick zu nehmen; ein •Atmen der 
Seele"; ein Grundempfinden einer letzten Getragenheit über allen Abgründen; 
eine schlichte Aufmerksamkeit auf die Gegenwart Gottes, die nach Thomas von 
Aquin selbst den •Idioten" noch möglich ist; ein immerwährendes Beten der 
Sehnsucht, die sich im Glauben, Hoffen und Lieben manifestiert, wie Augusti- 
nus sagt? 

Im durchdenkenden Bereden kann der Grundakt menschlichen Daseins seine 
Einfachheit und Vorgegebenheit verlieren. Brauchen wir vielleicht gar nicht so 
verkrampft Angst zu haben, nicht beten zu können? Dürfen wir uns also dem 
Gebetsgeheimnis anvertrauen, noch bevor theologische Fragestellungen ganz ge- 
klärt sind? Sicher kann der Beter des Vaterunsers ins - auch fruchtbare - Nach- 
denken über die Bedeutung von •Reich und Wille Gottes" kommen, aber ist 
dann das Beten, von dem das Fragen erst leben kann, nicht doch wieder so ein- 
fach wie die Bitte ums tägliche Brot? 

Die die Frage nach der Einfachheit ursprünglich stellte, teilt sich und den an- 
deren als ihre Antwort mit: Wir leben immer in Beziehung zu der Macht der 
Liebe; wenn ich ins Beten komme, wird mir dies ausdrücklich bewußt, dann ver- 
gewissere ich mich dessen. Ist Beten so nicht ein •beim Allerliebsten sein"! 
Ganzheitlich in und bei dem sein, was in und über allem als •Allerliebstes", als 
göttliches Ur-Du und Geheimnis ist und waltet. 

Gibt es für so Ursprüngliches die Notwendigkeit und Möglichkeit einer Ein- 
übung? Sicherlich die Treue oder Untreue, die Aufmerksamkeit oder Unauf- 
merksamkeit zu dem, was sich von selbst vom Beten des Geistes her gibt. Und 
auch das Setzen von Zeichen der Sehnsucht: Ritus und Gebet verstanden in Ent- 
sprechung zum Tischdecken für einen lieben Besuch. Das Bereiten des Tisches 
ist nicht die Liebe, aber sie will sich darin ausdrücken. 



Einübung und Weisung 307 

Noch andere Einübungen werden erzählt: gelegentlich in einem Straßencafe 
sitzen und alle Menschen anschauen und bemerken, welche man fast gewohn- 
heitsmäßig übersieht und ausblendet und warum. Solches Schauen als Vor- 
übung und Ausübung des Kontaktes mit der universalen Liebe. 

Oder beim Weg ins Geschäft in der Ich-Form denken; also nicht sich sagen: 
•Da vorne liegt ein Kind im Kinderwagen in Höhe des Auspuffrohres eines Om- 
nibusses", sondern: •Ich liege..." 

Oder auch angesichts des eigenen Unvermögens, jemanden von Herzen zu lie- 
ben, sich mit einem Stoßseufzer Luft machen: •Herr, liebe Du ihn! Ich kann es 
nicht!" 

Was so aus dem eigenen Denken und Leben erzählt wird, kann für andere 
zum Hinweis werden. Vieles bleibt ungesagt - auch in dieser •Nacherzählung". 
Eines muß noch dazugesagt werden in Erinnerung an den Anfang: 

•Wie ging es Dir heute?" - •Ich habe versucht zuzuhören, wie wenn man am 
Rand eines Baches steht, wo an den Gräsern und Wurzeln manches Mal ange- 
triebene Blätter hängenbleiben." Darauf erstaunt: •Wie angetriebene Blätter 
sagst Du, wirklich? Hast Du das Blatt heute auf Deinem Stuhl gesehen?" - •Ja, 
ich habe noch gedacht, wie das wohl hierher gekommen ist?!" - Es wurde nicht 
vom Wind hereingeweht. Er, der Frager, hatte es heimlich hingelegt. 

Willi Lambert, Rom 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

Jesus Christus im Spiegel der Weltreligionen 

Ein Gebet 

Herr, du bist das Heil aller Menschen. Obwohl du der Erstgeborene bist vor aller 
Schöpfung, wolltest du den letzten Platz einnehmen. Die Herrlichkeit deiner 
Gottheit hast du verhüllt im Gewand eines einfachen Arbeiters. Nichts hast du 
festgehalten. Den Reichtum göttlicher Fülle gabst du freiwillig preis, um den 
Fluch der Armut in den Segen innerer Freiheit zu verwandeln. Der Lust zu herr- 
schen zogst du den Mut zum Dienen vor. Der eitlen Gier nach Ruhm und Ehre 
hast du dich entzogen durch Verborgenheit. Inmitten politischer und wirtschaft- 
licher Spannungen ließest du dich nicht blenden vom Machtkampf der Parteien. 
Den revolutionären Ideen einer gewaltsamen Befreiung antwortete dein Pro- 
gramm einer entschlossenen Suche nach dem Gottesreich des Friedens und der 
Brüderlichkeit. Sanftmut sollte das Land in Besitz nehmen, nicht Haß, Streit und 
Krieg. Die Ungerechtigkeit in dieser Welt hast du unterlaufen durch Hochher- 
zigkeit im Verzicht. Engherziger Auslegung des Gesetzes gabst du die Weite der 
inneren Freiheit. Den Menschen stelltest du über den geheiligten Sabbat. Tem- 




