
Einübung und Weisung 307 

Noch andere Einübungen werden erzählt: gelegentlich in einem Straßencafe 
sitzen und alle Menschen anschauen und bemerken, welche man fast gewohn- 
heitsmäßig übersieht und ausblendet und warum. Solches Schauen als Vor- 
übung und Ausübung des Kontaktes mit der universalen Liebe. 

Oder beim Weg ins Geschäft in der Ich-Form denken; also nicht sich sagen: 
•Da vorne liegt ein Kind im Kinderwagen in Höhe des Auspuffrohres eines Om- 
nibusses", sondern: •Ich liege..." 

Oder auch angesichts des eigenen Unvermögens, jemanden von Herzen zu lie- 
ben, sich mit einem Stoßseufzer Luft machen: •Herr, liebe Du ihn! Ich kann es 
nicht!" 

Was so aus dem eigenen Denken und Leben erzählt wird, kann für andere 
zum Hinweis werden. Vieles bleibt ungesagt - auch in dieser •Nacherzählung". 
Eines muß noch dazugesagt werden in Erinnerung an den Anfang: 

•Wie ging es Dir heute?" - •Ich habe versucht zuzuhören, wie wenn man am 
Rand eines Baches steht, wo an den Gräsern und Wurzeln manches Mal ange- 
triebene Blätter hängenbleiben." Darauf erstaunt: •Wie angetriebene Blätter 
sagst Du, wirklich? Hast Du das Blatt heute auf Deinem Stuhl gesehen?" - •Ja, 
ich habe noch gedacht, wie das wohl hierher gekommen ist?!" - Es wurde nicht 
vom Wind hereingeweht. Er, der Frager, hatte es heimlich hingelegt. 

Willi Lambert, Rom 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

Jesus Christus im Spiegel der Weltreligionen 

Ein Gebet 

Herr, du bist das Heil aller Menschen. Obwohl du der Erstgeborene bist vor aller 
Schöpfung, wolltest du den letzten Platz einnehmen. Die Herrlichkeit deiner 
Gottheit hast du verhüllt im Gewand eines einfachen Arbeiters. Nichts hast du 
festgehalten. Den Reichtum göttlicher Fülle gabst du freiwillig preis, um den 
Fluch der Armut in den Segen innerer Freiheit zu verwandeln. Der Lust zu herr- 
schen zogst du den Mut zum Dienen vor. Der eitlen Gier nach Ruhm und Ehre 
hast du dich entzogen durch Verborgenheit. Inmitten politischer und wirtschaft- 
licher Spannungen ließest du dich nicht blenden vom Machtkampf der Parteien. 
Den revolutionären Ideen einer gewaltsamen Befreiung antwortete dein Pro- 
gramm einer entschlossenen Suche nach dem Gottesreich des Friedens und der 
Brüderlichkeit. Sanftmut sollte das Land in Besitz nehmen, nicht Haß, Streit und 
Krieg. Die Ungerechtigkeit in dieser Welt hast du unterlaufen durch Hochher- 
zigkeit im Verzicht. Engherziger Auslegung des Gesetzes gabst du die Weite der 
inneren Freiheit. Den Menschen stelltest du über den geheiligten Sabbat. Tem- 



Einübung und Weisung 308 

pelkult und Opferdienst wog in deinen Augen weniger als die Anbetung Gottes 
im Geist und in der Wahrheit. Deine Königswürde verlor ihren Glanz nicht 
durch Dornenkrone, Blutstriemen und Spottmantel. Dein Einssein mit dem Va- 
ter war stark genug, auch die Gottverlassenheit am Kreuz in demütigem Gehor- 
sam auszuhalten. Als zwielichtiger Prophet zum Kreuzestod verurteilt, hast du 
Tod und Hölle überwunden. Mit deiner Auferstehung begann die neue Schöp- 
fung als Verheißung für alle deine Brüder und Schwestern. Alle Zonen und Zei- 
ten hast du in dich aufgenommen. Selbst die Finsternis der Unterwelten hielt 
dem Licht deiner gekreuzigten Liebe nicht stand. Alle und alles hast du an dich 
gezogen. Dein geöffnetes Herz wurde zum neuen Lebensquell. Als Erlöser aller 
Menschen überstiegst du die Himmel, um unser Fürsprecher beim Vater zu sein. 
Um uns Weg zum neuen Leben zu bleiben, ist dein Geist in unser aller Herz aus- 
gegossen. Er führt uns in alle Wahrheit ein bis heute. Dein Geist inspiriert uns 
für die Welt von morgen. Er verherrlicht dich vor den Augen der Völker und Re- 
ligionen. Sind doch alle seit Urbeginn auf dich hin geschaffen. Du bist ihr Ziel. 

Laß mich, Herr, meine Brüder und Schwestern in den anderen Religionen ver- 
stehen. Lehre mich, dich mit ihren Augen zu sehen. Du liebst sie, auch wenn sie 
dich nicht kennen oder verkennen. Mache mein Herz so weit, daß ich ihre Spra- 
che höre ohne Vorurteil. Lehre mich alle Vorbehalte aufgeben. Laß mich sie an- 
schauen mit deinem Blick. Wenn sie reden von dir, will ich schweigen, um auch 
das mir Fremde zu verstehen. So laß mich alle dir bringen als meine Schwestern 
und Brüder: Juden, Moslems, Hindus, Buddhisten und die vielen, die in Natur- 
religionen dich anbeten. 

Dein jüdisches Volk hat jahrhundertelang von dir geschwiegen. Die 15 000 Sei- 
ten des Talmud sprechen nur auf 15 Seiten von dir und deinen Jüngern. Im 
Achtzehnbittengebet flehte der fromme Jude bis vor kurzer Zeit darum, daß 
Gott deinen Namen, Jesus, auslösche. Die unbegreifliche Verfolgung deines 
Volkes durch die Christen verzerrte für jüdische Augen dein Bild. Haß erzeugte 
Haß. Die Frucht war eine bittere. Seit dem Mittelalter überlieferte die jüdische 
Darstellung deines Lebens, die Toledoth Jeschu, eine abstoßende Jesusge- 
schichte. Doch die Leiden deines Volkes in den Konzentrationslagern des Zwei- 
ten Weltkrieges reinigten das Auge vieler. Nun erscheint dein Leidensweg als 
stellvertretendes Symbol für dein Volk auf seinem Weg durch die Geschichte. 
Martin Buber bekennt, daß er dich seit seiner Jugend als seinen großen Bruder 
empfunden habe. Buber möchte glauben können, wie du geglaubt hast. Lapide 
nennt dich den größten Sohn Israels. Schalom Ben Chorin bezeugt über dich: 
•Ich spüre seine brüderliche Hand, die mich faßt, damit ich ihm nachfolge. Es 
ist nicht die Hand des Messias, diese mit Wundmalen gezeichnete Hand. Es ist 
bestimmt keine göttliche, sondern eine menschliche Hand, in deren Linien das 
tiefste Leid eingegraben ist." 

Als Jesus der Bruder wirst du heimgeholt in dein Volk. Doch als einziggebore- 
ner Sohn Gottes bleibst du deinem Volk verborgen. Buber zeigt eindeutig auf 
Brücke und Graben zugleich: Der Glaube Jesu eint uns, der Glaube an Christus 
trennt uns. Zu stark klingt in jüdischen Ohren der Mahnruf: Höre, Israel, der 
Herr, dein Gott ist ein einziger! 



Einübung und Weisung 309 

Auf dem Wege zu dir haben meine islamische Schwester und mein islamischer 
Bruder keine andere Leuchte als den Koran. Der Koran ist für sie das ewige und 
unwandelbare Gotteswort, die einzige Offenbarung seit Adam, Mose und Jesus. 
Sie wurde Mohammed als dem Siegel der Propheten ein letztes Mal enthüllt. 
Deswegen können dich meine Geschwister im Islam nur in dieser Blickrichtung 
erkennen: als Messias, als Gesandten (Sure 9,30f), als Knecht Gottes (Sure 
43,59), als Wort Gottes, als vom Heiligen Geist Gestärkten (Sure 5,109; 
19, 30-33). Alle diese Namen bleiben aber Namen eines Menschen. Dich als 
Gottessohn kennt der Islam nicht. Gottessohnschaft ist im Islam undenkbar. Da 
es im islamischen Glauben keine Erbsündenlehre gibt, entfällt auch die Notwen- 
digkeit deiner Erlösung von Sünde und Schuld. Allah vergibt jedem ohne Ver- 
mittlung. Gottes Gerechtigkeit bewahrte dich daher auch vom Kreuzestod. Ein 
anderer starb an deiner Stelle. Du wurdest nach der Lehre des Koran vorher ent- 
rückt und kehrst wieder am Ende der Tage, um den Antichrist zu besiegen. Du 
wirst von Damaskus nach Jerusalem ziehen, alle Kreuze zerbrechen, die Chri- 
sten zum Islam bekehren oder sie töten. 40 Jahre wirst du dann noch leben, um 
einst in Mekka neben Mohammed begraben zu werden. 

Der islamische Koran und die jüdische Thora samt Talmud schärfen also den 
Blick für Gottes Einzigartigkeit, Erhabenheit und Transzendenz. Sie verhüllen 
aber das Auge vor der dreifaltigen Fülle dieses Geheimnisses. Das innere Lie- 
besgeheimnis Gottes bleibt verborgen. 

Dem Hindu hebt sich hier der Schleier. Seine überlieferten Schriften seit den 
Veden, Upanishaden und der Bhagavadgita begegnen dem Göttlichen mehr in 
der Immanenz als in der Transzendenz. Die Upanishaden lehren, daß wir Men- 
schen den göttlichen Funken (atman) in uns tragen. Er ist identisch mit dem 
göttlichen Feuer, dem göttlichen Urgrund allen Seins (brahman). Dieses ontolo- 
gische Einssein ist Ursprung, Ziel und einziger Lebenssinn unseres Daseins. 
Doch die Unwissenheit verbirgt uns diese Wahrheit. Wir sterblichen Menschen 
wandern nach hinduistischer Auffassung durch viele Leben, ernten in jedem Le- 
ben die Saat früherer Existenzen, müssen so lange wiedergeboren werden, bis 
die Frucht aller Taten verzehrt ist. Erwacht in uns der Gottesfunke zum Leben, 
so erlischt der Zauber der Sinne. Die Scheinwirklichkeit (maya) blendet uns 
nicht mehr. Die existentielle Erfahrung unseres Einsseins mit dem Göttlichen er- 
leuchtet, befreit, verwandelt. Das göttliche Licht, das erleuchtet, bleibt aber in 
seinem Glanz unpersönlich. 330 Millionen Götter sind als Einzelaspekte dieses 
Göttlichen nur Hinweise auf seine Fülle. Drei Aspekte heben sich als spezifisch 
heraus: Brahma als Schöpfer, Vishnu als Erhalter, Shiva als Zerstörer des Uni- 
versums. Vishnu als Erhalter der Welt nimmt auch irdische Gestalt an, wenn die 
Welt in Gefahr ist, den rechten Weg des Lebensgesetzes (dharma) zu verlieren. 
In den menschlichen Formen dieser Herabkünfte (avatara) des Göttlichen, wie 
beispielsweise in Rama und Krishna, kann mein hinduistischer Bruder und kann 
meine hinduistische Schwester am leichtesten die Brücke zu dir, dem Menschen- 
und Gottessohn, finden. Doch als Christus bist du ihm nur eine Gestalt göttli- 
cher Herabkunft neben anderen Gestalten. Deine Einzigartigkeit und unüber- 
holbare Einmaligkeit kann er nicht erkennen. Im Gegenteil. Die Wiederholbar- 



Einübung und Weisung 310 

keit göttlichen Eingreifens in sichtbarer Gestalt erscheint ihm als Plus gegenüber 
der christlichen Einmaligkeit deiner Menschwerdung. Doch die Fülle deines 
gottmenschlichen Seins spricht den Hindu besonders tief an. Dein Einssein mit 
dem Vater, das all dein Denken, Fühlen und Tun so bestimmt, daß du nur den 
Willen des Vaters in allem lebst, offenbart in schönster Form die Identität von 
atman und brahman und überbietet sie. Alle Wege des Yoga, der Liebesweg 
(bhaktimarga), der Tatweg (karmamarga) und der Erkenntnisweg (jnanamarga), 
finden in dir die schönste Verwirklichung ihres eigenen spirituellen Ideals, ohne 
deine Fülle einholen zu können. Selbst das Geheimnis des dreifaltigen Lebens 
berührt den Hindu in der Spiegelung seiner kosmischen Alleinheitserfahrung. 
Der Urgrund leuchtet ihm auf in dreifarbigem Strahl: als Sein (sat), als Be- 
wußtsein (cit), als Seligkeit (ananda). Welch neue Tiefen werden sich erschlie- 
ßen, wenn meine indischen Brüder und Schwestern den Abgrund deines gott- 
menschlichen Seins in seiner Einmaligkeit erkennen können! 

Noch einen meiner Brüder und Schwestern will ich dir bringen, den Jünger 
Buddhas. Der Erleuchtete, der 550 Jahre vor dir den Menschen den Weg wies, 
um das Leid bis in seine Wurzeln zu verwandeln in Friede und Gelassenheit, ist 
bis heute die verkörperte Weisheit im Osten für viele. Buddha beantwortet alle 
Fragen nach Gott, Unsterblichkeit der Seele und Jenseitsvorstellungen mit 
Schweigen. Sein Ziel ist es, den achtfachen Pfad zu lehren als praktische Lebens- 
lehre, um das Leid zu überwinden. Nicht Askese allein bringt den Durchbruch. 
Versenkung entzündet das innere Licht. Buddhas Erbe wandelte sich in dreifa- 
cher Gestalt zum kleinen, großen und diamantenen Fahrzeug. Das Ziel der ge- 
füllten Leere (nirvana) eint ihre Verschiedenheit. Das Mitleid (karuna) mit den 
unerlösten Geschöpfen befähigt den innerlich Befreiten (mukti), den durch Er- 
leuchtung Gereiften, den Bodhisattva, zum Verzicht auf den Eintritt ins Nir- 
vana. Aus Mitleid verpflichtet er sich zum Dienst an den Geschöpfen, bis sie alle 
befreit sind aus der Egozentrik. Diese Haltung ist der deinen verwandt. Dein 
Dienst zur Erlösung aller wurde zur Überwindung von Tod und Sünde für alle. 
Dies könnte die Kontaktstelle sein, an der dir mein buddhistischer Bruder und 
meine buddhistische Schwester am tiefsten begegnen könnten. 

Und wie vielen Menschengeschwistern wird heute dein Licht, mein Herr, hell 
und leuchtend, ohne daß sie wissen, daß es dein Licht ist; sie finden es in der en- 
gagierten Liebezum Mitmenschen; sie schauen es in den Erfahrungen und Riten 
der Urreligionen aller Kontinente; sie suchen Heimat in einem kosmischen Be- 
wußtsein, nachdem die säkularisierte Welt sie enttäuscht hat. 

Welche Fülle, Herr, wäre in der Erkenntnis deines Wesens all denen möglich, 
die deinen Namen tragen. In der Taufe gibst du ihnen teil an deinem Lebensge- 
heimnis. Du nährst dieses Leben in der Eucharistie und im Sakrament des Wor- 
tes. Du reinigst dieses Leben von Schuld im reuigen Neubeginn. Du möchtest, 
daß wir einmal alle eins sind, wie du eins bist mit dem Vater. Du selber hast ver- 
heißen, dich dem Liebenden zu offenbaren. Aber wie schmerzlich ist es für un- 
sere Begegnung mit den Brüdern anderer Religionen, daß unser Leben dein Bild 
so wenig durchleuchten läßt. Beschleunige die Zeit, daß wir mit Paulus erfah- 
ren: Nicht mehr ich lebe, Christus lebt in mir. Josef Zapf, St. Augustin 




