BUCHBESPRECHUNGEN

Gliubige Menschen

Grofie Mpystiker. Leben und Wirken.
Hrsg. von Gerhard Ruhbach, Josef
Sudbrack. Miinchen, C. H. Beck 1984,
400 S., Ln., DM 48,—.

Bei der gemeinsamen Suche der Konfessio-
nen nach den Quellen christlicher Gotteser-
fahrung mitten in der Gottferne des 20.
Jahrhunderts bildet der vorliegende Band
eine wichtige Wegmarke: 20 Biographien
christlicher Mystiker, herausgegeben von
einem katholischen und einem evangeli-
schen Theologen im renommierten C. H.
Beck-Verlag, offenbar fiir einen breiten Le-
serkreis bestimmt. Noch ist es nicht selbst-
verstindlich, dafl bei dem Bemiihen um
eine erneuerte Spiritualitit mitten heraus
aus lehrhaft und institutionell erstarrten
Kirchentiimern Martin Luther unmittelbar
neben Ignatius von Loyola zu stehen
kommt. Dies darf als Zeichen einer unvor-
eingenommenen Betrachtung dankbar be-
griilt werden.

Eingeleitet wird der Band durch Vor-
iberlegungen von J. Sudbrack zum Wesen
christlicher Mystik. Dabei versucht der ka-
tholische Herausgeber erfrealicherweise
keine Definition im engen Sinne, sondern
steckt Grundlinien spezifisch christlicher
Mystik ab, die den Phanomenen lebendiger
Erfahrung weiten Raum lassen. Zu erwih-
nen ist als eine solche Grundlinie insbeson-
dere die bleibende Verantwortung des
christlichen Mystikers fiir Welt und Ge-
schichte, die in den nachfolgenden Biogra-
phien vielfiltige Konkretion erfihrt. Da
die protestantische Theologie mit der My-
stik ihre Schwierigkeiten hat, hitte ich, als
evangelischer Theologe, mir anch vom
evangelischen Herausgeber dhnliche AuBe-
rungen zum Wesen christlicher Mystik ge-
wiinscht.

Die Auswahl der Mystiker spannt sich
vom 4. bis ins 20. Jahrhundert. Deutlich
wird in fast allen Beitrdgen, dal Mystik we-
sensmiBig mit dem Leben, mit der Biogra-
phie eines Menschen zu tun hat. Kaum
einer der hier mit einer Darstellung be-

dachten Mystiker hat das zustande ge-
bracht, was man einen ordentlichen Le-
benslauf nennen kénnte. Gerade dadurch,
daB in Form von Biographien das Phéno-
men Mystik beschrieben wird, kommt zum
Ausdruck, wie sehr Gotteserfahrung ein
Lebenswagnis bedeutet. Dieser fundamen-
tale Zusammenhang kommt z. B. in den
Beitrigen iiber Augustinus (W. Wieland)
und Dag Hammerskjold (K. Beyschlag)
schon in der Darstellung zum Leuchten.

In den weiten Bogen, den die Beitrige
beschreiben, reihen sich wissenschaftlich
saubere, gleichwohl verstdndlich geschrie-
bene Arbeiten ebenso ein wie verehrungs-
volle Lebensbeschreibungen kirchlich aner-
kannter Heiliger. In diesen unterschiedli-
chen Darstellungsweisen spiegelt sich nicht
nur die verschiedene Individualitdt der
Verfasser, sondern dariiber hinaus die prin-
zipielle Schwierigkeit, wie denn von Got-
teserfahrung als einem Lebenswagnis ange-
messen zu berichten sei.

Der Leser wird mit Gewinn teilhaben an
den mystischen Erfahrungen der gemein-
christlichen sowie der katholischen, ortho-
doxen und evangelischen Tradition. Dem
Reformator selbst wird von R. Schwarz ein
gewichtiger, dabei jedoch ganz eigentiimli-
cher Platz in der Geschichte der christli-
chen Mystik zugewiesen. Dies ist richtig
wegen so mancher Entwicklungslinien, die
sich aus der mittelalterlichen Mystik - frei-
lich gebrochen und verwandelt - in Luthers
Leben und Denken hinein verfolgen lassen.
Richtig ist anch, dal R. Schwarz Luthers
eigentiimliche Form der Mystik an seinem
neuartigen Begriff des Glaubens darzustel-
len versucht. Aber genau in der Art, wie
hier Luthers Verstindnis des Glaubens aus-
gefithrt wird, scheint sich mir eine be-
stimmte Weise protestantischen Umgangs
mit Mystik zu spiegeln: In dem Bemiihen,
Luthers Glaubensbegriff durchaus zutref-
fend von bestimmten Erscheinungsweisen
der Mystik abzugrenzen, verblaBBt der Er-
fahrungsgrund des Glaubens. Es wird nicht
geniigend deutlich, dafli der Vollzug des



Buchbesprechungen

Glaubens selbst fiir Luther Momente, Si-
tuationen lebendiger Gottes- oder Christus-
erfahrung einschlieBt, die keineswegs nur
unkenntlich mitden Erfahrungen des Alltags
verwachsen sind.

Als bedeutsam fiir das in unseren Tagen
neu erwachte, breite Interesse an Mystik er-
scheint mir die Darstellung des schwedi-
schen UNO-Generalsekretirs Dag Ham-
merskjold (K. Beyschlag). Hier werden
Grundlinien einer mystischen Existenz un-
ter den spezifischen Gegebenheiten des 20.
Jahrhunderts erkennbar. Da ist vor allem
die ,,Ich-Einsamkeit und Todesangst inmit-
ten aller Erfolge und Moral“, eine Einsam-
keit, die sich von der des mittelalterlichen
Mystikers in manchem unterscheiden
diirfte: eine Einsamkeit ohne geistlichen
Fiihrer, ohne Hilfen aus der Tradition und
gezeichnet von der durch die Erfahrungen
unseres Jahrhunderts unendlich verschirf-
ten Frage, wo denn Gott sei. Gerade ein
Beitrag wie dieser kénnte der Naivitit des
gegenwirtigen, zum Teil sehr diffusen My-
stik-Booms deutliche Grenzen setzen. Es
geht bei Mystik nicht um eine angenehme
Tiefenerfahrung im Leben, sondern um
Gotteserfahrung als ein Lebenswagnis.

M. Nicol

Frauen des Glaubens. Hrsg. von Paul
Imhof. Wiirzburg, Echter 1985. 280 S.,
Pp., DM 29,-.

,»Glanben Frauen anders?, lautet der Titel
eines Buches, das vor nicht langer Zeit auf
den Markt kam (hrsg. von M. Dirks). Darin
schildern Frauen beider christlicher Kon-
fessionen in jeweils kurzen Kapiteln, wel-
che Erfahrungen sie mit ihrem Christentum
und den entsprechenden Kirchen, denen
sie angehdren, gemacht haben und wo sie
hente stehen. Das darin zum Ausdruck
kommende Bild von Glaube und Kirche ist
sehr bunt und gibt bei aller Ehrlichkeit der
Aussagen eine nicht gerade erhellende Ant-
wort auf d.e gestellte Frage. Anders im vor-
liegenden Buch. Hier werden 18 namhafte
Frauengestalten der katholischen Uberlie-
ferung (Heilige und andere) - angefangen
bei Hildegard von Bingen bis Adrienne von
Speyr — in ihrem Glaubensleben vorge-
stellt. Sie alle — auch die bis in unsere Zeit
hineinragenden Gestalten, wie Hedwig

312

Dransfeld und Ida Friederike Gorres — fas-
sen ihren Glauben nicht betont als den
Glauben einer der christlichen ,,Konfessio-
nen” auf, sondern als den kirchlichen Glau-
ben. Dabei ist Kirche fiir sie nicht in erster
Linie Institution (unter der sie u. U. lei-
den), sondern die konkrete Glaubenswirk-
lichkeit, in der einzig und allein ihnen
Christus als der von Gott gesandte Erléser
begegnet und wirksam ist. ,,Haupt und Leib
ein Christus“ (Auogustinus) ist ihrer aller
Grundglaube. Kirche ist darum fiir sie
auch der Ort, an dem der dreifaltige Gott
prdsent ist und waltet. Sie alle sind in die-
sem Sinne eindeutig.

Kann man von diesen Frauen sagen, dal3
sie als Frauen ,,anders“ glauben als die hei-
ligen und nicht heiliggesprochenen Ménner
ihrer jeweiligen Zeit? Ich meine, sehr,
wenngleich man unterscheiden méchte zwi-
schen den unverdnderlichen, weil wurzel-
haften weiblichen Eigenschaften und de-
nen, die ihr Zeitkolorit nicht verleugnen
kénnen, insofern sie das Bild der sich wan-
delnden Kirche und u. U. der sich wan-
delnden Stellung der Frau in der Kirche
widerspiegeln.

Die einzelnen Portraits sind - bei aller
qualitativen Unterschiedlichkeit histori-
scher und literarischer Art - sehr sorgfiltig
gearbeitet und gehen (nicht nur in der
Zeichnung mehr unbekannter Frauen) weit
iiber das durchschnittlich GewuBte hinaus.
- Der Herausgeber sieht in seiner Einfiih-
rung - grundsitzlich zu Recht - das ,,ma-
rianische Prinzip* als einen durchgehenden
Glaubensuntergrund dieser Frauengestal-
ten an. - Das Buch wird m. E. viele Leser
finden. F. Wulf SJ

Die Legenda aurea des Jacobus de Vor-
agine. Aus dem Lateinischen iibersetzt
von Richard Benz. Heidelberg, Verlag
L. Schneider '°1984. XL/1027 S, Ln.,
DM 48,-.

Die schone, bewul3t altertiimlich gehaltene
Ubersetzung von 1917 hat den Neudruck
verdient. Die Goldene Legende des Domi-
nikanerménches und Bischofs von Genua,
Jacob von Viraggio (1230-1298; 1816 selig-
gesprochen), ist eines der einflufireichsten
Biicher des Mittelalters. Sie erzdhlt nicht
nur Leben und Legenden der Heiligen, sie



Buchbesprechungen

ordnet alles zu einem Ganzen, das in seiner
Gliederung mit Fug und Recht eine narra-
tive Fundamentaltheologie und Lebens-
lehre fiir das Volk genannt werden darf. R.
Benz versuchte, auf einen moglichst frithen
lateinischen Text-zuriickzugreifen und die
vielfiltigen Umstellungen und Erweiterun-
gen spiterer Zeit auszumerzen. Man geht
gernedem,, fiturgischen ‘(1) Aufbau(mitvielen
liturgischen usw. Hinweisen) nach und liest
- oft schmunzelnd, zuweilen ergriffen — Be-
richte iiber das Leben und Sterben der Hei-
ligen mit all dem Wunderbaren, das die Le-
genden berichten.

Leider ist diese wissenschaftlich wichtige
und zugleich spirituell tieffithrende Aus-
gabe in gotischen Buchstaben gesetzt, die
fiir viele heute schwer lesbar sind.

Auch die Einleitung des Kulturwissen-
schaftlers hitte einer Erginzung bedurft.
Die Verdienste von R. Benz sind unbe-
streitbar; er hat den Wert des Legenda-
risch-Volkstiimlichen entdeckt und ent-
schieden dargestellt. Allerdings ist man
heute — nach fast 70 Jahren - tiefer einge-
drungen in die Bedeutung der Legenden.
Manches von dem, was Benz damals be-
schrieb, hat sich erstaunlich bewahrheitet.
Anderes, wie die spiirbare Herausstellung
des Volksgebundenen gegeniiber dem
Scholastisch-Theologischen, miifite korri-
giert werden. Es hitte sich gelohnt, die Er-
gebnisse der modernen Legendenforschung
einzuarbeiten oder wenigstens auf sie hin-
zuweisen. A. Bourreau (La légende dorée)
hat noch 1984 die Forschungen weitervor-
angetrieben und gezeigt, was noch zu tun
bleibt. Die Benz-Ubersetzung bleibt klas-
sisch. Der Heidelberger Wissenschaftler
hat schon zu Beginn dieses Jahrhunderts
die Bedeutung solcher Werke wie der Le-
genda aurea geahnt; seine Ubersetzung bie-
tet immer noch einen wahren Lesegenul3.

J. Sudbrack SJ

Kaufmann, Ludwig: Damit wir mor-
gen Christ sein konnen. Vorldufer im
Glauben: Johannes XXIII., Charles
de Foucauld, Oscar Romero. Frei-
burg/Basel/Wien, Herder 1984. 159
S., Paperb., DM 16,80.

Nicht zuletzt aufgrund seiner persénlichen
Betroffenheit gelingt es L. Kaufmann SJ,

313

diese drei groBen Christen unserer Zeit
dem Leser nahezubringen. Er versteht sie
als ,Menschen an der Schwelle®, nimmt
vor allem ,,das Prophetische ihres Lebens*
(9) in Blick. Dabei macht er unmiflver-
stdndlich klar, daB jeder von ihnen in sei-
nem Leben eine Wandlung durchmachte
hin zu dem Lebensstil und der Handlungs-
weise, die wir als die ihre schitzen. Der Au-
tor greift dabei zuriick auf personliche Be-
gegnungen, auf Aussagen von Augenzeu-
gen sowie auf Dokumente, Briefe usw., die
diese Minner selbst verfaBt haben, und
schildert so ihre Entwicklung, ihren Le-
bens- und Glaubensweg. Immer neu wird
das Ineinander von Gottes Gnade und
menschlicher Freiheit/Entscheidung spiir-
bar. Das Buch besticht durch seine Ehrlich-
keit und méchte dazu verhelfen, da3 christ-
liches Leben ,,in der schopferischen Nach-
folge Jesu und der Heiligen“ (6) gelingt.

E. Meuser

Meingast, Fritz: Unsere bayerischen
Nothelfer. Miinchen, Ehrenwirth
1982. 230 S. (mit 16 Bilds. u. 17 Abb.
im Text), geb., DM 36,—.

In den vergangen Jahren wuchs das Inter-
esse an den Heiligen, um an ihnen neu zu
lernen, mit Problemen zurechtzukommen,
sie zu l6sen. Parallel dazu schwoll die Lite-
ratur iber Heilige an. F. Meingast be-
schrinkt sich im hier vorliegenden Buch
auf die in Bayern besonders verehrten Hei-
ligen, u. a. die 14 Nothelfer. Die Lebensbe-
schreibungen sind alphabetisch (nicht
chronologisch) geordnet. Der Autor ver-
kniipft in den einzelnen Kapiteln jeweils
alte Legenden, evtl. vorhandene historische
Angaben und noch heute z. T. gebrauchli-
che Arten der Verehrung miteinander. So-
mit wird die Entstehung bestimmter For-
men des Kultes deutlich; ihr Hintergrund
und ihre urspriingliche Intention werden
sichtbar und dadurch die heutige wie die
damalige Praxis verstdndlich. Anhand der
Lebensbeschreibungen erklirt F. Meingast
ebenfalls die Gegenstinde, mit denen die
einzelnen Heiligen dargestellt werden,
ebenso wie ihre volkstimlich gepflegten
speziellen Schutzpatronate, d. h. in welcher
menschlichen Not diese(r) bestimmte Hei-
lige besonders um ihre/seine Fiirbitte ange-
rufen wird.



Buchbesprechungen

DafBl Heilige, die in lingst vergangenen
Jahrhunderten lebten, auch spiter, ja heute
noch aktuell sein konnen, zeigt die dreima-
lige Verkniipfung der Lebensbeschreibung
»alter Heiliger mit Menschen gleichen
Namens, die in den letzten ca. 100 Jahren
heiligmiBig lebten (Eustachius Kugler,
Maximilian Kolbe, Rupert Mayer), sowie
das Leben Don Boscos, der sich Franz von
Sales zum Vorbild nahm.

An vielen Stellen korrigiert Meingast die
Legenden-, Berichte* anhand von histori-
schen Fakten, die diesen widersprechen —
zuweilen in Verbindung mit einem Erkla-
rungsversuch, wie bzw. wann diese Le-
gende entstanden sein konnte.

Insgesamt gesehen lohnt sich trotz klei-
ner Mingel die Lektiire des Buches wohl
auf jeden Fall fiir Interessenten, die sich
iiber diese (oder einige dieser) mehr als 40
in Bayern besonders verehrten Heiligen
kurz und iberblickartig informieren wol-
len. E. Meuser

Bacht, Heinrich: Das Vermichtnis des
Ursprungs, Bd. IT: Pachomius - Der
Mann und sein Werk (Studien zur
Theologie des geistlichen Lebens, Bd.
VII). Wiirzburg, Echter 1983. 326 S.,
brosch., DM 65,—.

Das Werk bildet mit dem 1972 erschiene-
nen 1. Band der gleichen Reihe und des
gleichen Titels (vgl. GuL 46 [1973] 236) eine
Einheit. Wihrend dieser Band dem Gene-
ralabt Horsiesius, dem zweiten Nachfolger
des Begriinders und Vaters des conobiti-
schen Mdnchtums gewidmet ist, handelt
der vorliegende zweite Band iiber den Be-
griinder selbst, iiber Pachomius, auf den
die alteste Monchsregel in der Geschichte
der Kirche zuriickgeht. Diese ,,Regel* wird
hier zum erstenmal im Deutschen nach der
kritischen Ausgabe der lateinischen Uber-
setzung des Hieronymus (ed. L.-Th. Lefort)
sowie der erhaltenen koptischen Fragmente
wiedergegeben und kommentiert. Voraus-
geschickt wird der ,,Regel“ das ,,Vorwort*
(Praefatio) des Hieronymus. Auf die ver-
schiedenen Unterabteilungen des Regeltex-
tes (die ,,Praecepta“, die ,,Praecepta atque
instituta®, die ,,Praecepta atque indicia“ so-
wie die ,,Praecepta atque leges™) folgen ein
Verzeichnis der ,,Sigel und Abkiirzungen®,

314

eine ,,Zeittafel”, eine Karte des pachomia-
nischen Agypten sowie die verschiedenen
Register (lat. und griech. Fachausdriicke,
Namensregister und Sachregister). - In ei-
nem Einleitungskapitel referiert der Verfas-
ser nach dem vorhandenen Quellenmate-
rial (vor allem nach den verschiedenen Ver-
sionen einer Pachomiusvita) ausfiihrlich
iber die Gestalt, die Personlichkeit des
Ménchsvaters.

Das Ganze ist in seiner Thematik eine
runde und umfassende Arbeit, die fiir die
Erforschung des frithesten Ménchtums so-
wie seiner Bedeutung fiir die Spiritualitit
der Alten Kirche auBerordentlich hilfreich
sein wird. Die Ubersetzung der »Regel® ist,
wie uns scheint, sehr sorgfiltig gemacht
und zeugt als solche schon von einer gro-
len, auf langjdhriger Forschungsarbeit be-
ruhenden Kenntnis der altkirchlichen Spi-
ritualitdit und des monastischen Brauch-
tums. Einen unverhdltnismiBig groBlen
Raum nimmt die Kommentierung ein, im
ganzen iiber 1200 FufBinoten (separat ge-
druckt), von z.T. erheblicher Linge und
mit einer Fiille einschlégiger Literaturanga-
ben. Wer das Werk auch nur einigermafien
aufmerksam gelesen hat und sich selbst ein
wenig in Sprache und Gewohnheiten des
altkirchlichen Monchtums auskennt, be-
dauert nur eines: daf3 die stupende Bele-
senheit des Verfassers, auch in Detailfra-
gen, die sich im Anmerkungsteil zeigt, nicht
genauer und differenzierter fiir das Sachre-
gister aufgeschliisselt wurde. Es wire fir
jeden, der sich mit der monastischen Uber-
lieferung beschiftigt, eine groBie Hilfe ge-
wesen und wiirde thm manche Arbeit er-
sparen. Aber auch so ist nur zu wiinschen,
dafli der wertvolle Band von Fachleuten
und Interessenten im In- und Ausland be-
achtet wird. Er ist eine Fundgrube von Er-
kenntnissen und Anregungen.  F. Wulf SJ

Green, Julien: Bruder Franz. Frei-
burg/Basel/Wien, Herder 1984. 416
S., geb., DM 34,

Ob man von einem Ereignis sprechen soll,
wenn einer der ersten Schriftsteller (geb.
1900; ,,In den Augen der Gesellschaft”;
»Der Mann, der aus der Fremde kommt*)
sich zu Franz von Assisi bekennt? Eigent-
lich nicht, denn der Heilige ist eine Gestalt



Buchbesprechungen

von Weltgeltung (vgl. die reiche japanische
Literatur iber ihn). Aber der Vergleich mit
anderen Darstellungen, die literarischen
Anspruch erheben (wie Holl oder Rinser),
148t die Qualitit dieser Darstellung in hel-
lem Licht erscheinen.

Hier hat ein echtes Gespriach von heute
mit damals stattgefunden (im Gegensatz zu
Holl oder Rinser). Dies merkt man am
Wechsel der literarischen Form; manche
Kapitel sind eher reflexiv (z.B.: Die
Freude — wie kommt man zur Freude, die
Franziskus ausstrahlte?); die meisten sind
berichtend (die genaue Quellenkenntnis
von Green zeigt, da3 er hingehort hat auf
den hl. Franz), alle aber engagiert.

Auch im Text spirt man den Dialog
Greens mit Franziskus. Natiirlich erzihlt
das Buch zuerst von ihm selbst; doch dann
kommen immer personliche Uberlegungen
des Autors hinzu; er kann z. B. sagen:
,Dieser Brief ist zu schon, als daB man ihn
iibergehen dirfte.“ Er kann auch verstéind-
nisvolle Kritik iben - z. B.: ,, Tief in seinem
Inneren steckt ein Gefithl der Angst vor
dem weiblichen Geschlecht ... Und stin-
dig wird Franz in den gréferen geschichtli-
chen Rahmen gestellt.

Dies alles ist in einem Stil geschrieben,
der die Mithe des wissenschaftlichen Nach-
forschens niemals spiiren 14Bt. Das letzte,
bekenntnishafte Kapitel 148t ahnen, warum
dieses so leichte Buch so viel Gewicht hat:
Franz von Assisi wurde fiir den Franzosen
Wegbegleiter in der Neshfolge Christi. Wir
haben also nicht nur ein Buch, sondern das
Buch von Julien Green vor uns, das mehr
von ihm selbst erzihlt als sogar seine be-
rithmten Tagebiicher - so wie auch Franzis-
kus durch sein Leben mehr von Jesus er-
zihlt hat, als langatmige Bibelexegese es je-
mals zustande bringen kann. DaB Julien
Green dies gespiirt hat, macht wohl den
Rang seiner Franziskus-Darstellung aus.

J. Sudbrack SJ

Bullmann, Damasus: Auf den Spuren
des heiligen Franziskus. Furth, Mari-
sten Druck und Verlag 1982. 271 S,
brosch., DM 14,80.

Das handliche Biichlein kann, in die Sei-
tentasche gesteckt, als Reisefiihrer fiir Orte
und Bauten aus der Geschichte des heili-

315

gen Franz gelten. Und mit dem Bekannt-
werden der historischen Stitten werden wir
eingefilhrt in das Leben und Wirken des
Heiligen — mit dem Abschluf3 der Untersu-
chung des Franziskusgrabes von 1978. We-
niger gut (da oft nur hinweisend auf das,
was man ohnehin sieht) scheint mir der
zweite Teil iiber ,,Die Grabeskirche des hei-
ligen Franz* mit den Bildern in Ober- und
Unter-Kirche gelungen zu sein.

Das Buch ist iiberreich bebildert, wobei
aber die SchwarzweiBfotos (ganz wenige
bunte sind dabei) von sehr schlechter
Druckqualitdt sind. Bedauerlicherweise
habe ich auch weder Inhaltsverzeichnis
noch Register gefunden, wodurch der Wert
des sonst recht praktischen Reisefiihrers
durch die Orte und das Leben des heiligen
Franz gemindert wird. J. Sudbrack SJ

Bedouelle, Guy: Dominikus. Von der
Kraft des Wortes. Graz/Wien/Koln,
Styria 1984. 310 S., Ln., DM 39,80.

Die vorliegende, gut iibersetzte Monogra-
phie iiber den heiligen Griinder des ,,ande-
ren“ Bettelordens (so muB man in der
Franziskvusbegeisterong  unserer  Tage
schreiben) zeichnet sich avs durch sachli-
che Darstellung und iberavs geschickte
Verwertong der spirlichen Quellen iiber
die Personlichkeit des Heiligen. Man hat
den Eindruck eines Mosaiks aus verschie-
densten Steinen - Berichte, Legenden,
Theologisches, Zeitgeschichtliches -, die
alle auf ihren historischen Wert gepriift
sorgfiltig nebeneinandergesetzt werden.
Bedouelle mochte durchaus ein geistlich-
geistiges Bild seines Ordensvaters zeich-
nen, auch wenn er sich hiitet, psychologi-
sierenden  Vermutungen nachzugehen.
Aber dasjenige, was nun doch von Domini-
kus bekannt ist und was sich von seiner Or-
densgriindung her gleichsam auf ihn zu-
riickprojizieren 14Bt, ist so reich und inten-
siv, daB ein sehr lebendiges Bild entsteht.
Die ,,Sympathie“, die P. Bedouelle dem hl.
Dominikus und seiner Ordensgriindung
entgegenbringt, ist nicht der schlechteste
Weg zu einem genuinen Bild tber die Ver-
gangenheit.

Wir sind dankbar, daB wir neben der in-
teressanten Textsammlung von Koudelka
(1983) nun auch ein fundiertes Buch iiber



Buchbesprechungen

Leben, Wirken und Personlichkeit des hl.
Dominikus in der Hand haben, das auf
dem heutigen Stand der Forschung ist.

J. Sudbrack SJ

Ramon Liull: Die Kunst, sich in Gott
zu verlieben. Ausgew., iibertr. und ein-
gel. von Erika Lorenz (,Texte zum
Nachdenken®). Freiburg/Basel/Wien,
Herder 1985. 128 S., kart., DM 7,90.

Dieses fiinfte Bindchen, das Erika Lorenz
in den , Texte(n) zum Nachdenken“ verof-
fentlicht hat, 148t fast unwillkiirlich an die
,Philothea und den , Theotimus* von
Franz von Sales denken: einmal, weil es
auch unkundigen Lesern zuginglich ist;
zum anderen aber, weil es aufzeigt, wie das
Gebet den ganzen Menschen erfassen
kann: seine Vorstellungskraft, seinen Ver-
stand und Willen, sein Herz.

Aus dem riesigen Schriftwerk (26 Binde
mit insgesamt 27 000 Seiten) des wenig be-
kannten Ramon Llull hat Erika Lorenz ei-
nige kostbare Stellen groBenteils erstmals
ins Deutsche iibertragen und sie zu einer
Art Betrachtung iiber die ,, Kunst der guten
Liebe” zusammengefaBt. Llull, der Juden-
und Moslem-Missionar des Mittelalters
(1232-1316), hat Erkenntnis und Liebe nie
voneinander getrennt. Die Macht der Ver-
nunf( spricht fiir den Glauben, wenngleich
die ganze Fiille des Gottesglaubens einzig
der liebenden Offenbarung Gottes zu-
kommt. Weisheit ist die ,vierte* géttliche
Tugend. Vollkommene Gutheit kann nicht
untdlig sein. Es entspricht Gottes Vollkom-
menheit, Gutes aus sich selbst hervorzu-
bringen und sich mitzuteilen; und so zeugt
der Vatergott den Sohn, der gleichfalls
ewig gut ist, und von beiden geht der Hei-
lige Geist aus. Der Mensch aber, als Gottes
Ebenbild geschaffen, soll sich in liebender
Erkenntnis Gott immer mehr nihern und
sich ihm anwandeln. Die Kraft der Liebe
bedarf keiner Methode oder Weisung,
wenn nur der ,,Freund* seinen ,,Geliebten*
von ganzem Herzen liebt, und das heiBt:
sich von ihm lieben 14Bt. Das ist die
~Kunst, sich in Gott zu verlieben“.

Ramon Llull wurde als lebensfroher, ver-
heirateter Weltmann, Vater von zwei Kin-
dern, Hofbeamter in Mallorca, in reiferen
Jahren (1263) durch wiederholte Erschei-

316

nungen des gekreuzigten Heilands von einer
glihenden, unerlaubten Liebe bekehrt,
wandelte sich zum Biiler und Mystiker
und stelite sein ganzes Sein in den Dienst
des Welteriésers. Der Herr verlangte von
ihm, ein Buch gegen die Irrtiimer der Un-
gldubigen zu schreiben. Daher studierte er
Sprachen und Sitten der Andersgldubigen,
vorweg der Araber und Juden. Wihrend
Thomas von Aquin sich in seiner ,,Summa
contra gentiles”“ mit der Vereinbarkeit von
Glauben und Denken begniigt, will Llull
die Argumente seiner Gegner mit Begriin-
dungen widertegen, die vom Wesen Gottes
ausgehen. Echten Erfolg aber verspricht er
sich nur von einem gemeinsamen Vorgehen
der christlichen Institutionen und der
Liebe zu den Andersgldubigen.

Die kurzen Ausziige, die Erika Lorenz
vorlegt, quellen von Gleichnissen und Fa-
beln formlich iiber; oft sind sie durchzogen
von innigen Gebeten; sie bilden eine vor-
treffliche Einfiihrung in tief empfundenes,
einfaches Beten. J. Schaack SJ

1. Meister Eckhart: Ewigkeit inmitten
dieser Zeit. Ausgew., eingel. und
komm. von Karin Johne (Reihe ,,Klas-
siker der Meditation*). Ziirich/Einsie-
del/Ko6ln, Benziger 1983. 168 S,
borsch., DM 14,50.

2. Le commentaire de la Genése. Pre-
cédé des Prologues. Texte Latin, Intro-
duction, Traduction et Notes par Fer-
nand Brunner (L’ceuvre Latine de
Maitre Eckhart, Vol. 1). Paris, Les Edi-
tions du Cerf 1984. 694 S., kart.,, FF
326,-.

Diebeiden Text-Sammlungen geben je einen
typischen Blick auf Eckhart frei. Eine
weitere, leider allzu oft vertretene Méglich-
keit, die aus Eckhart einen ,,anonymen*
Buddhisten macht, dem das -christliche
Dogma nur Hilfestellung fiir Anfinger ist,
darf hier vergessen sein.

1. K. Johne, eine Pfarrerin aus der DDR,
hat Eckhart ganz personlich meditiert, und
so bietet sie eine sehr personliche Textzu-
sammensteliung, die mit knappen Hinwei-
sen aufgeschlossen wird. Der Grundton
heiB3t: Fasziniert.. von der Liebe Gottes,



Buchbesprechungen

vom Geheimnis des Menschen, von der Ge-
lassenheit, vom Leid, von der Erfahrung ...
Die Texte stammen alle aus der
Quint’schen Ubertragung der deutschen
Schriften. Die knappe Einleitung beginnt
typischerweise mit einer Eckhartlegende
(die ja bekanntlich vielfach ans Kreisen
stammen, die den Meister hiretisch ver-
falschten). Die Einleitung ist auch nicht in
allen Teilen genau. Ob er wirklich aus rit-
terlichem Geschlecht war? Ob er wirklich
,auf alle scharfe Polemik* verzichtete?
Seine Kolner Verteidigung ist selbst fiir J.
Koch arrogant; usw. Johne hat den lateini-
schen Eckhart vollig beiseite gelassen -
und so entsteht ein sympathisches, aber
recht subjektives Bild von Eckhart.

2. Der 1. Band der groBangelegten Aus-
gabe der lateinischen Werke des Meisters
durch ein franzdsisches Forscherteam
schligt die wohl notwendige Synthese ein
(wie sie im deutschsprachigen Raum durch
Forscher wie A. Haas vertreten wird). Ab-
gesehen davon, daB man gleichsam in einer
Handausgabe die fateinischen Texte mit
Anmerkung und sorgfiltiger Ubersetzung
bekommt, hat dieser Band auch einen vor-
ziiglichen (vielleicht zu ausfiihrlichen)
Kommentar von F. Brunner (dazu gute Re-
gister). Er geht der scharfsinnigen Logik
Eckharts nach, zeigt aber zugleich die tiefe
religidse Bedeutung dieses Denkens. ,Der
Gott Eckharts ist kein philosophisches Ab-
solutes ohne religiose Tiefe. Im Namen
einer noch schirferen Logik und eines
noch intensiveren Wollens (als bisher) will
der Meister gerade die Anforderungen der
Religion ins Wort bringen. Er stellt sich
nicht gegen Glaube, Gnade oder Offenba-
rung, sondern will deren Impulse in eine
durchsichtige Lehre iibersetzen.” (142)
Man wiirde sich eine idhnliche Arbeit in
deutscher Sprache wiinschen, damit end-
lich dem weit verbreiteten Eckhart-MiB-

brauch das Handwerk gelegt wiirde und.

der wahre Eckhart leben darf (vgl. das
kommende Heft 5 von Gul).J. Sudbrack SJ

Orbdn, A. P.: Die Korrespondenz und
der , Liber exhortationis“ des Heinrich
von Kalkar. Erste kritische Ausgabe
(Analecta Cartusiana, Bd. 111). Salz-
burg, Institut fiir Anglistik und Ameri-
kanistik 1984. VI/303 S., Paperback.

317

Der niederrheinische Kartduser (1328 bis
1408) gehort zu den einfluBreichsten, aber
kaum bekannten Gestalten der spitmittel-
alterlichen Spiritualitit (vgl. die Arbeit
von H. Riithing: Der Kartiuser Heinrich
Egher von Kalkar 1328-1408, Gottingen
1967). Er wies Geert Groote den Weg und
soll nach einigen sogar am Ursprung der
Sentenzensammlung stehen, die spéter zur
»Imitatio Christi“ wurde. Die Verbreitung
seiner Briefe (in 28 Handschriften, darun-
ter zwei so gut wie vollstindige Sammlun-
gen; einige der Briefe gehen an Heinrich)
zeigt, daB man ihnen einen iiberindividuel-
len aszetisch-diszipliniren Wert beimaf.
Die vorliegende Ausgabe ist nach streng
philologischen Gesichtspunkten erstellt
worden. Bibel-, Autoren- und Namensregi-
ster schlieBen sie ab. Heinrich kennt z. B.
Hildegard von Bingen (aber gemifB der da-
maligen Uberlieferung als eine Art Zu-
kunfts-Wahrsagerin). Ein Sachregister fehlt
leider, wire aber iiberaus wertvoll, um in
die Spiritvalitdt dieser Zeit einzudringen.
Eines nur sei gesagt: Das oft zitierte mysti-
sche ,,Gottes wegen Gott lassen” (,,got umb
got laissen®) wird von Heinrich gedeutet:
~wegen des Gehorsams gegeniiber seiner
Aufgabe®, und mit der Begriindung be-
stiarkt: ,,obgleich dir die Contemplatio Ra-
chels mehr behagt, gefallen doch Gott bes-
ser die vielen Kinder der Lea* (189), die
iiblicherweise fiir das aktive Leben steht.
Uberhaupt wiire es von héchstem Interesse,
die Synthese von Aszese-Theologie-Mystik
im Schrifttum des Kartidusers herauszuar-
beiten. Gott ist fiir ihn nicht das ,,Wesen-
sein*“ (esse essentiale), sondern das , Ursa-
chesein® (esse causale) von allem; und da-
her kann er empfehlen, daB man oft an die
Ewigkeit der Seele denken soll, die schon
mit Christus in Gott ist; und dabei legt er
groBen Wert auf die Unterschiedenheit von
Leib und Seele, von Fleisch und Geist.

Wahrscheinlich kann man aus den
Schriften dieses wichtigen und hochgebil-
deten Mannes der Praxis mehr {iber die
Spiritualitit des Spatmittelalters und damit
iber die Wurzeln der Reformation und
auch der Geistigkeit der Gegenreformation
lernen als aus den mehr theologischen
Schriften oder auch aus dem geistigen
Schrifttum tiberragender Gestalten, wie Ni-
kolaus von Cues es war.



Buchbesprechungen

Dem rithrigen Herausgeber der Analecta
ist fiir diese Verdffentlichung zu danken.
J. Sudbrack SJ

Greifenstein, Eckart: Der Hiob-Traktat
des Marquard von Lindau. Uberliefe-
rung, Untersuchung und kritische
Textausgabe (Miinchener Texte und
Untersuchungen zur deutschen Litera-
tur des Mittelalters, Band 68). Ziirich/
Miinchen, Artemis Verlag 1979. X/270
S., Ln., DM 59,—.

Fir die Geschichte der Spiritualitidt des
Spatmittelalters hat diese Schrift eines Mi-
noriten-Provinzials ( 1392) mehrfache Be-
deutung. Sie gehort zwar nicht zu den
meistgelesenen Schriften Marquards (26
Handschriften); aber ihre dreifache Form
gibt einen guten Einblick in den spétmittel-
alterlichen Umgang mit aszetisch-mysti-
schen Schriften. Am Beginn stand ein latei-
nischer Traktat, der vielleicht vom Autor
selbst ins Deutsche iibertragen, in mehre-
ren Gestalten und Aufspaltungen iiberlie-
fertund dann wiederumins Lateinische riick-
iibersetzt wurde. Diese Uberlieferungsge-
schichte 148t interessante Untersuchungen
und Vergleiche zu. Greifenstein geht beson-
ders dem formalen Problem nach: den Un-
terschieden zwischen scholastischem Trak-
tat, Moralisation, Schriftglossierung, Lese-
predigt, Vita (es geht ja um Hiob), aszeti-
sches ,,Stiick* vom Leiden oder populér-
mystischer und theologischer Leidenstrak-
tat. Mit Recht hiitet sich Greifenstein, diese
Unterschiede zu stark zu betonen. Auch die
typische Dialogform des Marquard von
Lindau 148t sich im Gesamttraktat wieder-
finden.

Inhaltlich haben wir eine der Auseinan-
dersetzungen mit dem Leid vor uns, die fir
das spite Mittelalter typisch sind. Es ist
sehr zu bedauern, daBl vorliegende Arbeit
diese inhaltlichen Fragen so gut wie vdllig
ausklammert. Ob dies nicht auch zum
Schaden der mehr formalen Betrachtung
geschah? Der editierte deutsche Text des
Traktats ndmlich scheint zu zeigen, daB die
von der Scholastik herkommende stark
distinktive  Darstellungsweise  (erstens,
zweitens, drittens wsw.) das Leidenspro-
blem letztlich doch verharmlost. Mit ande-

318

ren Worten: In den letzten (der zehnten
und elften) Distinctiones, geht alles gut
aus.

Fiir das Gebdude der Spiritualititsge-
schichte wird durch den gut herausgegebe-
nen deutschen Text des Traktats ein inter-
essanter Stein bereitgestellt; aber der Stein
harrt noch erst der Behauung und Bearbei-
tung. J. Sudbrack §J

Graviss, Denis R.: Portrait of the Spiri-
tual Director in the Writings of Saint
John for the Cross (Vacare Deo; 6).
Roma, Institutum Carmelitanum 1983.
206 S., Paperb., Lit. 20000.

In einer Zeit, in der so viele vom ,,geistli-
chen Meister” sprechen, tut es gut, einmal
niichtern und klar iiber ,,Das Portrit des
geistlichen Leiters nach den Schriften des
heiligen Johannes vom Kreuz“ unterrichtet
zu werden. Die aus romischen Studien ent-
standene Arbeit gibt zuerst eine recht kluge
Einfithrung in die Meinung der Umwelt
des Heiligen (von Abt Cisneros, Franz von
Osuna, Ignatius von Loyola, Johannes von
Avila, Teresa von Avila usw.) und fiihrt
auch in sein Schrifttum ein, wobei beson-
ders Wert auf den ,,poetischen Charakter*
seiner mystischen Werke gelegt wird.

Die Analyse geschieht nach der beriihm-
ten Stelle aus der ,Lebendigen Liebes-
flamme* (III 30), die eine lingere Ausein-
andersetzung mit der ,geistlichen Fiih-
rung” einleitet: ,,Der ,Direktor’ mu3 mehr
besitzen als Weisheit und Diskretion, er
mul3 Erfahrung haben.” Diesen drei Eigen-
schaften geht Graviss durch die Schriften
des Heiligen nach und versucht sie auch je-
desmal in seinem Leben selbst zu verifizie-
ren.

Die klare Gliederung des Buches macht
den lesenden und auch wissenschaftlichen
Umgang mit ihm leicht. Was mir zu kurz zu
kommen scheint, ist die konkrete Erfah-
rung des Heiligen selbst, die er auch an der
zitierten Stelle kundgibt: ,, Fiir diesen Weg,
zumindest fiir die oberste Strecke, aber
auch fiir die mittlere, wird kaum ein Fiihrer
gefunden, der alle Erfordernisse erfiillt.”
Etwas weiter spricht er sogar vom ,pest-
gleichen Vorgehen dieser Fiihrer* (II1 62).
Wir erhalten also in dieser wichtigen Arbeit
eher ein Idealbild geistlicher Fithrung oder
Begleitung als eine konkrete Auseinander-



Buchbesprechungen

setzung mit der Welt des Tatsdchlichen.
Fiir dieses letztere aber bietet das Buch
eine sorgfiltig erarbeitete historische Platt-
form. J. Sudbrack SJ

Paul vom Kreuz — Im Kreuz ist Heil.
Auswahl aus seinen Schriften. Ausgew.,
iibers., komm. und eingel. von Martin
Bialas (Reihe ,Klassiker der Medita-
tion). Ziirich/Einsiedeln/Koéln, Ben-
ziger Verlag 1979. 183 S., brosch., DM
10,80.

Der Herausgeber, jetzt Provinzial der deut-
schen Passionisten, setzt mit diesem Werk
sein Bemiihen (vgl. GuL 52, 1979, 78f) fort,
die Geistigkeit seines Ordensstifters Paul v.
Kreuz (1694-1775) in Deutschland be-
kanntzumachen. Dem dient auch beson-
ders der 1. Teil: ,,Das Leben und die geistli-
che Lehre des Heiligen“ (11-50), der immer
wieder mit Ausziigen aus seinen Briefen zu
Wort kommt. Die Ausfiihrungen iiber das
Leiden (z. B. 45) miissen unbedingt gelesen
werden, sonst gelangen die Gedanken des
,Charismatikers des Kreuzes“, die natiir-
lich immer wieder um das Leiden im Men-
schenleben kreisen, das oft mehr als Gnade
denn als Last begriiBt wird, auf eine falsche
Bahn. Die Gutheit der Schépfung und das
bleibende Argernis und die Schwere des
Kreuzes werden dann nicht mehr ausgewo-
gen gesehen. Der 2. Teil enthilt Texte aus
den Werken und Briefen des Heiligen.
Nach ,Eintragungen des geistlichen Tage-
buches* (53-71) stellt M. Bialas aus seinen
in jahrelanger Beschiftigung mit den iiber
2000 Briefen des Heiligen, die uns iiber-
kommen und noch nicht verdffentlicht
sind, gewonnenen Erkenntnissen einige
Themen der Spiritualitit Pauls v. Kreuz zu-
sammen, fast immer mittels wortlicher Zi-
tate aus den Briefen: Geistliche Grund-
siitze (73-88); Das Leiden Jesu: ,,Ein Werk
der Liebe Gottes“ (89-96); Betrachtung des
Leidens Jesu (97-106); ,,Mit Jesu gekreu-
zigt sein“ (107-117); Durch Kreuz zur Auf-
erstchung (118-120); Durch Armut,
Keuschheit und Gehorsam ,,Mystisch ster-
ben* (121-134). Letzteres ist ein kleines
Werk des Ordensstifters, das hier versffent-
licht wird und besonders in die Mitte sei-
nes Denkens fithren diirfte. Es ist fiir uns
eine schwere Kost und wiirde ohne Einlei-

319

tung wohl in die Irre fithren. Den Abschluf3
bilden einige Briefe des Heiligen (135-181).
Eine Untersuchung der Quellen kénnte die
Einbindung des Heiligen der Barockzeit in
die aszetische Tradition aufweisen und ge-
rade dadurch seine Stellung in seiner Zeit
besser vornehmen: ,,StrauBl aus den Peinen
Jesu* (154) und ,koéniglicher Weg des Hei-
ligen Kreuzes“ (110) sind z. B. Gedanken
des hl. Bernhard von Clairvaux (Serm. su-
per Cant., Cant. 43, 2-5), die hier iiber viele
Kanile der Tradition nachwirken. Das Je-
suskind auf dem Kreuz ist wohl mit Eph-
raem dem Syrer (Hymn. de Virg. 21, 8:
CSCO 224, 67) tiefer zu sehen. Mag auch
das viele Sprechen vom Leiden in diesem
Buch nicht auf den ersten Blick gefallen, so
kann es trotzdem in einem Leben und einer
Welt voller Leiden eine Hilfe sein und vor
allem zeigen, daBl auch Heilige Schwierig-
keiten hatten. W. Baier

Kleine Schwester Magdeleine von Je-
sus:Von der Sahara in die ganze Welt.
Die Kleinen Schwestern Jesu auf den
Spuren des Bruder Karl von Jesus
(Charles de Foucauld). Miinchen/Zii-
rich/Wien, Verlag Neue Stadt 1984.
174 S., kart., DM 19,80.

Es entspricht dem Stil der Kleinen Schwe-
stern Jesu, daB auch dieses Buch von ihrer
Griinderin iiber die Griindung sich wie
eine zufillige Momentaufnahme prisen-
tiert. Die ,Zusammenfassung der Ge-
schichte der Kleinen Schwestern Jesu®
(9-18) 146t nur ahnen, da Schwester Mag-
deleine irgendwann in Algier geboren sein
muB. Und die Tagebuchnotizen und Briefe
lassen eher den Geist als das geschichtliche
Werden der Gemeinschaft durchblicken.
Es sind zwei groBe Teile: Vorgeschichte
der Griindung der Fraternitit (1936-1939)
und die ersten zehn Jahre (1939-1950).
Selbst der Anhang mit zwei Anfragen an
den Heiligen Vater wegen der Armut (1944,
1947) 1468t die fundamentale Problematik
nur ahnen: eine Ordensgriindung, die auf
jede finanzielle Sicherung inmitten des mo-
dernen Sozialstaates verzichtet.

Es ist also der Geist, den man in diesem
Buch suchen muf3; der aber nun in vielen
kleinen Episoden und Begegnungen leben-



Buchbesprechungen

dig wird; also keine abstrakte Darlegung,
sondern unmittelbares Leben.

Und da erscheint ein Doppeltes: ein
Vertrauen auf Gott, das einem den Atem
nimmt; immer wieder sind es Sitze wie:
»Der Herr wird Sie bei der Hand nehmen,
folgen Sie ihm blind*“, und: ,Jesus ist der
Meister des Unméglichen“. In einer fast
anekdotischen Zufilligkeit hat Sr. Magde-
leine ganz konsequent ihr Ziel verfolgt:
arm in volligem Vertrauen auf Gott zu le-
ben. Und dazu kommt eine Liebe zu den
Menschen, den Afrikanern, den Armen,
den Zigeunern usw., an der jede altkluge
Reflexion {iber Sinn und Nutzen eines frei-
willigen Lebens in vollkommener Armut
scheitert.

Wer ein Zeugnis (nicht nur einen Bericht
oder eine Theologie) iiber Christentum
heute sucht, muBl nach diesem Buch grei-
fen. J. Sudbrack SJ

Leitenberger, llse: Ein Engel fiir To-
bias. Rafael Kalinowski — Patron der
Emigranten und Vertriebenen. Wien,
Herder 1983. 112 S., Paperb., DM
14,80.

Am 22 Juni 1983 wurde in Krakau der
Karmelit Rafael Kalinowski durch Papst
Johannes Paul II. seliggesprochen. Wer
war dieser Monch? Iise Leitenberger ver-
folgt diese Frage in einem klaren und dich-
ten Buch, das sich auf geringstes Material
stiitzen mufite. Doch der Ostexpertin und
Journalistin erschlieBt auch das kleinste
Steinchen groBe historische und mensch-
lich bewegende Zusammenhinge.

Die innere Geradlinigkeit wird sichtbar,
mit der dieser polnische Aristokrat aus Li-
tauen seiner Berufung folgte. Er war Inge-
nieur und zaristischer Offizier, Minister
und sibirischer Strafgefangener, Prinzener-
zieher in Paris, wo sich die Fiihrung zu tie-
fer Freundschaft entwickelte, Karmelit
schlieBlich, hinter dem sich die Pforten des
Grazer Karmels schlossen. Nach einem
Noviziat, das ihm demiitiger war als die si-
birische Liuterung, wendet der zum Prie-
ster Geweihte sich der Reform des polni-
schen Karmel im Geist der heiligen Teresa
von Avila zu. Die scheinbaren Ordensin-
terna gehen alle Christen an, richtet sich
doch das Bemiihen auf Einheit der Kirche,

320

Zusammenhang von Gebet und sozialem
Engagement, bedingungslose Liebe.

Die politischen Wirren, deren Opfer Pater
Rafael in Polen unter russischer Besatzung
fast geworden wiire, sind von der Verfasse-
rin ebenso differenziert wie verstandlich
dargestellt. Die politische Heimatlosigkeit,
die Toleranz gegeniiber Andersglidnbigen
und dem russischen ,,Feind*“ veraniaBten
die Kirche, Rafael Kalinowski den Emi-
granten und Vertriebenen als Fiirsprecher
zu empfehlen. War er doch beides: Tobias
zuerst, dann der begleitende Engel. Ein Pa-
tron fiir Ausnahmesituationen einiger? Ein
Patron fiir alle, immer. Fiir uns ,,in ganz an-
derer Art Verbannte und Entrechtete”, die
wir ,in dieser heimgesuchten, friedlosen
Welt zu dienen aufgerufen sind“. E. Lorenz

Manshausen, Udo Theodor: Die Bio-
graphie der Edith Stein. Beispiel einer
Mystagogie (Europiische Hochschul-
schriften, Reihe XXIII: Theologie,
Bd. 233). Frankfurt/Bern/New York/
Nancy, Verlag P. Lang 1984. VI/126
S., kart., DM 30,

Sehr breit (4-26) entwickelt der erste Teil
den Begriff der Mystagogie (Hinfithrung
ins Geheimnis) nach Karl Rahner. Im zwei-
ten Teil (27-80), der die religiose Entwick-
lung Edith Steins nachzeichnet, wird das
biographische Material (darunter einiges
noch unveréffentlicht) intensiv und umfas-
send verarbeitet. Der dritte Teil der Syn-
these (81-95) will aufgrund der Biographie
der Karmelitin ,,Hinweise fiir eine Mysta-
gogie in die religidose Erfahrung* geben. Er
stellt die Rolle des ,,Zufalls“ (als Annahme
seines Lebens vor Gott), des Personalen
(statt abstrakter Wahrheit), der Korrelation
(nach Tillich), des stellvertretenden Betens,
des Kreuzes, der inneren Stille usw. heraus.
Der Leser ist wieder einmal erschiittert
von der GréBe dieser Frau; allerdings fragt
er sich, ob vorliegende Untersuchung mehr
geleistet hat, als zur Begegnung mit E.
Stein hinzufiihren. Um etwas Spezifisches
zum heutigen Problem der Glaubensmysta-
gogie zu sagen, miiBte man breiter (Ausein-
andersetzung mit der damaligen Philoso-
phie) und tiefer (Auseinandersetzung mit

der christlichen Mystik) ansetzen.
J. Sudbrack ST





