
BUCHBESPRECHUNGEN 

Gläubige Menschen 

Große Mystiker. Leben und Wirken. 
Hrsg. von Gerhard Ruhbach, Josef 
Sudbrack. München, C. H. Beck 1984. 
400 S., Ln., DM 48,-. 

Bei der gemeinsamen Suche der Konfessio- 
nen nach den Quellen christlicher Gotteser- 
fahrung mitten in der Gottferne des 20. 
Jahrhunderts bildet der vorliegende Band 
eine wichtige Wegmarke: 20 Biographien 
christlicher Mystiker, herausgegeben von 
einem katholischen und einem evangeli- 
schen Theologen im renommierten C. H. 
Beck-Verlag, offenbar für einen breiten Le- 
serkreis bestimmt. Noch ist es nicht selbst- 
verständlich, daß bei dem Bemühen um 
eine erneuerte Spiritualität mitten heraus 
aus lehrhaft und institutionell erstarrten 
Kirchentümern Martin Luther unmittelbar 
neben Ignatius von Loyola zu stehen 
kommt. Dies darf als Zeichen einer unvor- 
eingenommenen Betrachtung dankbar be- 
grüßt werden. 

Eingeleitet wird der Band durch Vor- 
überlegungen von J. Sudbrack zum Wesen 
christlicher Mystik. Dabei versucht der ka- 
tholische Herausgeber erfreulicherweise 
keine Definition im engen Sinne, sondern 
steckt Grundlinien spezifisch christlicher 
Mystik ab, die den Phänomenen lebendiger 
Erfahrung weiten Raum lassen. Zu erwäh- 
nen ist als eine solche Grundlinie insbeson- 
dere die bleibende Verantwortung des 
christlichen Mystikers für Welt und Ge- 
schichte, die in den nachfolgenden Biogra- 
phien vielfältige Konkretion erfährt. Da 
die protestantische Theologie mit der My- 
stik ihre Schwierigkeiten hat, hätte ich, als 
evangelischer Theologe, mir auch vom 
evangelischen Herausgeber ähnliche Äuße- 
rungen zum Wesen christlicher Mystik ge- 
wünscht. 

Die Auswahl der Mystiker spannt sich 
vom 4. bis ins 20. Jahrhundert. Deutlich 
wird in fast allen Beiträgen, daß Mystik we- 
sensmäßig mit dem Leben, mit der Biogra- 
phie eines Menschen zu tun hat. Kaum 
einer der hier mit einer Darstellung be- 

dachten Mystiker hat das zustande ge- 
bracht, was man einen ordentlichen Le- 
benslauf nennen könnte. Gerade dadurch, 
daß in Form von Biographien das Phäno- 
men Mystik beschrieben wird, kommt zum 
Ausdruck, wie sehr Gotteserfahrung ein 
Lebenswagnis bedeutet. Dieser fundamen- 
tale Zusammenhang kommt z. B. in den 
Beiträgen über Augustinus (W. Wieland) 
und Dag Hammerskjöld (K. Beyschlag) 
schon in der Darstellung zum Leuchten. 

In den weiten Bogen, den die Beiträge 
beschreiben, reihen sich wissenschaftlich 
saubere, gleichwohl verständlich geschrie- 
bene Arbeiten ebenso ein wie verehrungs- 
volle Lebensbeschreibungen kirchlich aner- 
kannter Heiliger. In diesen unterschiedli- 
chen Darstellungsweisen spiegelt sich nicht 
nur die verschiedene Individualität der 
Verfasser, sondern darüber hinaus die prin- 
zipielle Schwierigkeit, wie denn von Got- 
teserfahrung als einem Lebenswagnis ange- 
messen zu berichten sei. 

Der Leser wird mit Gewinn teilhaben an 
den mystischen Erfahrungen der gemein- 
christlichen sowie der katholischen, ortho- 
doxen und evangelischen Tradition. Dem 
Reformator selbst wird von R. Schwarz ein 
gewichtiger, dabei jedoch ganz eigentümli- 
cher Platz in der Geschichte der christli- 
chen Mystik zugewiesen. Dies ist richtig 
wegen so mancher Entwicklungslinien, die 
sich aus der mittelalterlichen Mystik - frei- 
lich gebrochen und verwandelt - in Luthers 
Leben und Denken hinein verfolgen lassen. 
Richtig ist auch, daß R. Schwarz Luthers 
eigentümliche Form der Mystik an seinem 
neuartigen Begriff des Glaubens darzustel- 
len versucht. Aber genau in der Art, wie 
hier Luthers Verständnis des Glaubens aus- 
geführt wird, scheint sich mir eine be- 
stimmte Weise protestantischen Umgangs 
mit Mystik zu spiegeln: In dem Bemühen, 
Luthers Glaubensbegriff durchaus zutref- 
fend von bestimmten Erscheinungsweisen 
der Mystik abzugrenzen, verblaßt der Er- 
fahrungsgrund des Glaubens. Es wird nicht 
genügend deutlich, daß der Vollzug des 



Buchbesprechungen 312 

Glaubens selbst für Luther Momente, Si- 
tuationen lebendiger Gottes- oder Christus- 
erfahrung einschließt, die keineswegs nur 
unkenntlich mit den Erfahrungen des Alltags 
verwachsen sind. 

Als bedeutsam für das in unseren Tagen 
neu erwachte, breite Interesse an Mystik er- 
scheint mir die Darstellung des schwedi- 
schen UNO-Generalsekretärs Dag Ham- 
merskjöld (K. Beyschlag). Hier werden 
Grundlinien einer mystischen Existenz un- 
ter den spezifischen Gegebenheiten des 20. 
Jahrhunderts erkennbar. Da ist vor allem 
die •Ich-Einsamkeit und Todesangst inmit- 
ten aller Erfolge und Moral", eine Einsam- 
keit, die sich von der des mittelalterlichen 
Mystikers in manchem unterscheiden 
dürfte: eine Einsamkeit ohne geistlichen 
Führer, ohne Hilfen aus der Tradition und 
gezeichnet von der durch die Erfahrungen 
unseres Jahrhunderts unendlich verschärf- 
ten Frage, wo denn Gott sei. Gerade ein 
Beitrag wie dieser könnte der Naivität des 
gegenwärtigen, zum Teil sehr diffusen My- 
stik-Booms deutliche Grenzen setzen. Es 
geht bei Mystik nicht um eine angenehme 
Tiefenerfahrung im Leben, sondern um 
Gotteserfahrung als ein Lebenswagnis. 

M. Nico! 

Frauen des Glaubens. Hrsg. von Paul 
Imhof. Würzburg, Echter 1985. 280 S., 
Pp., DM 29,-. 

•Glauben Frauen anders?", lautet der Titel 
eines Buches, das vor nicht langer Zeit auf 
den Markt kam (hrsg. von M. Dirks). Darin 
schildern Frauen beider christlicher Kon- 
fessionen in jeweils kurzen Kapiteln, wel- 
che Erfahrungen sie mit ihrem Christentum 
und den entsprechenden Kirchen, denen 
sie angehören, gemacht haben und wo sie 
heute stehen. Das darin zum Ausdruck 
kommende Bild von Glaube und Kirche ist 
sehr bunt und gibt bei aller Ehrlichkeit der 
Aussagen eine nicht gerade erhellende Ant- 
wort auf d.e gestellte Frage. Anders im vor- 
liegenden Buch. Hier werden 18 namhafte 
Frauengestalten der katholischen Überlie- 
ferung (Heilige und andere) - angefangen 
bei Hildegard von Bingen bis Adrienne von 
Speyr - in ihrem Glaubensleben vorge- 
stellt. Sie alle - auch die bis in unsere Zeit 
hineinragenden   Gestalten,   wie   Hedwig 

Dransfeld und Ida Friederike Görres - fas- 
sen ihren Glauben nicht betont als den 
Glauben einer der christlichen •Konfessio- 
nen" auf, sondern als den kirchlichen Glau- 
ben. Dabei ist Kirche für sie nicht in erster 
Linie Institution (unter der sie u. U. lei- 
den), sondern die konkrete Glaubenswirk- 
lichkeit, in der einzig und allein ihnen 
Christus als der von Gott gesandte Erlöser 
begegnet und wirksam ist. •Haupt und Leib 
ein Christus" (Augustinus) ist ihrer aller 
Grundglaube. Kirche ist darum für sie 
auch der Ort, an dem der dreifaltige Gott 
präsent ist und waltet. Sie alle sind in die- 
sem Sinne eindeutig. 

Kann man von diesen Frauen sagen, daß 
sie als Frauen •anders" glauben als die hei- 
ligen und nicht heiliggesprochenen Männer 
ihrer jeweiligen Zeit? Ich meine, sehr, 
wenngleich man unterscheiden möchte zwi- 
schen den unveränderlichen, weil wurzel- 
haften weiblichen Eigenschaften und de- 
nen, die ihr Zeitkolorit nicht verleugnen 
können, insofern sie das Bild der sich wan- 
delnden Kirche und u. U. der sich wan- 
delnden Stellung der Frau in der Kirche 
widerspiegeln. 

Die einzelnen Portraits sind - bei aller 
qualitativen Unterschiedlichkeit histori- 
scher und literarischer Art - sehr sorgfältig 
gearbeitet und gehen (nicht nur in der 
Zeichnung mehr unbekannter Frauen) weit 
über das durchschnittlich Gewußte hinaus. 
- Der Herausgeber sieht in seiner Einfüh- 
rung - grundsätzlich zu Recht - das •ma- 
rianische Prinzip" als einen durchgehenden 
Glaubensuntergrund dieser Frauengestal- 
ten an. - Das Buch wird m. E. viele Leser 
finden. F. WulfSJ 

Die Legenda aurea des Jacobus de Vor- 

agine. Aus dem Lateinischen übersetzt 
von Richard Benz. Heidelberg, Verlag 
L. Schneider ">1984. XL/1027 S., Ln., 
DM 48,-. 

Die schöne, bewußt altertümlich gehaltene 
Übersetzung von 1917 hat den Neudruck 
verdient. Die Goldene Legende des Domi- 
nikanermönches und Bischofs von Genua, 
Jacob von Viraggio (1230-1298; 1816 selig- 
gesprochen), ist eines der einflußreichsten 
Bücher des Mittelalters. Sie erzählt nicht 
nur Leben und Legenden der Heiligen, sie 



Buchbesprechungen 313 

ordnet alles zu einem Ganzen, das in seiner 
Gliederung mit Fug und Recht eine narra- 
tive Fundamentaltheologie und Lebens- 
lehre für das Volk genannt werden darf. R. 
Benz versuchte, auf einen möglichst frühen 
lateinischen Text zurückzugreifen und die 
vielfältigen Umstellungen und Erweiterun- 
gen späterer Zeit auszumerzen. Man geht 
gernedem • liturgischen'{!) Aufbau (mit vielen 
liturgischen usw. Hinweisen) nach und liest 
- oft schmunzelnd, zuweilen ergriffen - Be- 
richte über das Leben und Sterben der Hei- 
ligen mit all dem Wunderbaren, das die Le- 
genden berichten. 

Leider ist diese wissenschaftlich wichtige 
und zugleich spirituell tiefführende Aus- 
gabe in gotischen Buchstaben gesetzt, die 
für viele heute schwer lesbar sind. 

Auch die Einleitung des Kulturwissen- 
schaftlers hätte einer Ergänzung bedurft. 
Die Verdienste von R. Benz sind unbe- 
streitbar; er hat den Wert des Legenda- 
risch-Volkstümlichen entdeckt und ent- 
schieden dargestellt. Allerdings ist man 
heute - nach fast 70 Jahren - tiefer einge- 
drungen in die Bedeutung der Legenden. 
Manches von dem, was Benz damals be- 
schrieb, hat sich erstaunlich bewahrheitet. 
Anderes, wie die spürbare Herausstellung 
des Volksgebundenen gegenüber dem 
Scholastisch-Theologischen, müßte korri- 
giert werden. Es hätte sich gelohnt, die Er- 
gebnisse der modernen Legendenforschung 
einzuarbeiten oder wenigstens auf sie hin- 
zuweisen. A. Bourreau (La legende doree) 
hat noch 1984 die Forschungen weitervor- 
angetrieben und gezeigt, was noch zu tun 
bleibt. Die Benz-Übersetzung bleibt klas- 
sisch. Der Heidelberger Wissenschaftler 
hat schon zu Beginn dieses Jahrhunderts 
die Bedeutung solcher Werke wie der Le- 
genda aurea geahnt; seine Übersetzung bie- 
tet immer noch einen wahren Lesegenuß. 

J. Sudbrack SJ 

Kaufmann, Ludwig: Damit wir mor- 
gen Christ sein können. Vorläufer im 
Glauben: Johannes XXIII., Charles 
de Foucauld, Oscar Romero. Frei- 
burg/Basel/Wien, Herder 1984. 159 
S., Paperb., DM 16,80. 

Nicht zuletzt aufgrund seiner persönlichen 
Betroffenheit gelingt es L. Kaufmann SJ, 

diese drei großen Christen unserer Zeit 
dem Leser nahezubringen. Er versteht sie 
als •Menschen an der Schwelle", nimmt 
vor allem •das Prophetische ihres Lebens" 
(9) in Blick. Dabei macht er unmißver- 
ständlich klar, daß jeder von ihnen in sei- 
nem Leben eine Wandlung durchmachte 
hin zu dem Lebensstil und der Handlungs- 
weise, die wir als die ihre schätzen. Der Au- 
tor greift dabei zurück auf persönliche Be- 
gegnungen, auf Aussagen von Augenzeu- 
gen sowie auf Dokumente, Briefe usw., die 
diese Männer selbst verfaßt haben, und 
schildert so ihre Entwicklung, ihren Le- 
bens- und Glaubensweg. Immer neu wird 
das Ineinander von Gottes Gnade und 
menschlicher Freiheit/Entscheidung spür- 
bar. Das Buch besticht durch seine Ehrlich- 
keit und möchte dazu verhelfen, daß christ- 
liches Leben •in der schöpferischen Nach- 
folge Jesu und der Heiligen" (6) gelingt. 

E. Meuser 

Meingast, Fritz: Unsere bayerischen 
Nothelfer. München, Ehrenwirth 
1982. 230 S. (mit 16 Bilds, u. 17 Abb. 
im Text), geb., DM 36,-. 

In den vergangen Jahren wuchs das Inter- 
esse an den Heiligen, um an ihnen neu zu 
lernen, mit Problemen zurechtzukommen, 
sie zu lösen. Parallel dazu schwoll die Lite- 
ratur über Heilige an. F. Meingast be- 
schränkt sich im hier vorliegenden Buch 
auf die in Bayern besonders verehrten Hei- 
ligen, u. a. die 14 Nothelfer. Die Lebensbe- 
schreibungen sind alphabetisch (nicht 
chronologisch) geordnet. Der Autor ver- 
knüpft in den einzelnen Kapiteln jeweils 
alte Legenden, evtl. vorhandene historische 
Angaben und noch heute z. T. gebräuchli- 
che Arten der Verehrung miteinander. So- 
mit wird die Entstehung bestimmter For- 
men des Kultes deutlich; ihr Hintergrund 
und ihre ursprüngliche Intention werden 
sichtbar und dadurch die heutige wie die 
damalige Praxis verständlich. Anhand der 
Lebensbeschreibungen erklärt F. Meingast 
ebenfalls die Gegenstände, mit denen die 
einzelnen Heiligen dargestellt werden, 
ebenso wie ihre volkstümlich gepflegten 
speziellen Schutzpatronate, d. h. in welcher 
menschlichen Not diese(r) bestimmte Hei- 
lige besonders um ihre/seine Fürbitte ange- 
rufen wird. 



Buchbesprechungen 314 

Daß Heilige, die in längst vergangenen 
Jahrhunderten lebten, auch später, ja heute 
noch aktuell sein können, zeigt die dreima- 
lige Verknüpfung der Lebensbeschreibung 
•alter" Heiliger mit Menschen gleichen 
Namens, die in den letzten ca. 100 Jahren 
heiligmäßig lebten (Eustachius Kugler, 
Maximilian Kolbe, Rupert Mayer), sowie 
das Leben Don Boscos, der sich Franz von 
Sales zum Vorbild nahm. 

An vielen Stellen korrigiert Meingast die 
Legenden-•Berichte" anhand von histori- 
schen Fakten, die diesen widersprechen - 
zuweilen in Verbindung mit einem Erklä- 
rungsversuch, wie bzw. wann diese Le- 
gende entstanden sein könnte. 

Insgesamt gesehen lohnt sich trotz klei- 
ner Mängel die Lektüre des Buches wohl 
auf jeden Fall für Interessenten, die sich 
über diese (oder einige dieser) mehr als 40 
in Bayern besonders verehrten Heiligen 
kurz und überblickartig informieren wol- 
len. E. Meuser 

Backt, Heinrich: Das Vermächtnis des 
Ursprungs, Bd. II: Pachomius - Der 
Mann und sein Werk (Studien zur 
Theologie des geistlichen Lebens, Bd. 
VIII). Würzburg, Echter 1983. 326 S, 
brosch., DM 65,-. 

Das Werk bildet mit dem 1972 erschiene- 
nen I. Band der gleichen Reihe und des 
gleichen Titels (vgl. GuL 46 [1973] 236) eine 
Einheit. Während dieser Band dem Gene- 
ralabt Horsiesius, dem zweiten Nachfolger 
des Begründers und Vaters des cönobiti- 
schen Mönchtums gewidmet ist, handelt 
der vorliegende zweite Band über den Be- 
gründer selbst, über Pachomius, auf den 
die älteste Mönchsregel in der Geschichte 
der Kirche zurückgeht. Diese •Regel" wird 
hier zum erstenmal im Deutschen nach der 
kritischen Ausgabe der lateinischen Über- 
setzung des Hieronymus (ed. L.-Th. Lefort) 
sowie der erhaltenen koptischen Fragmente 
wiedergegeben und kommentiert. Voraus- 
geschickt wird der •Regel" das •Vorwort" 
(Praefatio) des Hieronymus. Auf die ver- 
schiedenen Unterabteilungen des Regeltex- 
tes (die •Praecepta", die •Praecepta atque 
instituta", die •Praecepta atque iudicia" so- 
wie die •Praecepta atque leges") folgen ein 
Verzeichnis der •Sigel und Abkürzungen", 

eine •Zeittafel", eine Karte des pachomia- 
nischen Ägypten sowie die verschiedenen 
Register (lat. und griech. Fachausdrücke, 
Namensregister und Sachregister). - In ei- 
nem Einleitungskapitel referiert der Verfas- 
ser nach dem vorhandenen Quellenmate- 
rial (vor allem nach den verschiedenen Ver- 
sionen einer Pachomiusvita) ausführlich 
über die Gestalt, die Persönlichkeit des 
Mönchsvaters. 

Das Ganze ist in seiner Thematik eine 
runde und umfassende Arbeit, die für die 
Erforschung des frühesten Mönchtums so- 
wie seiner Bedeutung für die Spiritualität 
der Alten Kirche außerordentlich hilfreich 
sein wird. Die Übersetzung der •Regel" ist, 
wie uns scheint, sehr sorgfältig gemacht 
und zeugt als solche schon von einer gro- 
ßen, auf langjähriger Forschungsarbeit be- 
ruhenden Kenntnis der altkirchlichen Spi- 
ritualität und des monastischen Brauch- 
tums. Einen unverhältnismäßig großen 
Raum nimmt die Kommentierung ein, im 
ganzen über 1200 Fußnoten (separat ge- 
druckt), von z.T. erheblicher Länge und 
mit einer Fülle einschlägiger Literaturanga- 
ben. Wer das Werk auch nur einigermaßen 
aufmerksam gelesen hat und sich selbst ein 
wenig in Sprache und Gewohnheiten des 
altkirchlichen Mönchtums auskennt, be- 
dauert nur eines: daß die stupende Bele- 
senheit des Verfassers, auch in Detailfra- 
gen, die sich im Anmerkungsteil zeigt, nicht 
genauer und differenzierter für das Sachre- 
gister aufgeschlüsselt wurde. Es wäre für 
jeden, der sich mit der monastischen Über- 
lieferung beschäftigt, eine große Hilfe ge- 
wesen und würde ihm manche Arbeit er- 
sparen. Aber auch so ist nur zu wünschen, 
daß der wertvolle Band von Fachleuten 
und Interessenten im In- und Ausland be- 
achtet wird. Er ist eine Fundgrube von Er- 
kenntnissen und Anregungen.      F. WulfSJ 

Green, Julien: Bruder Franz. Frei- 
burg/Basel/Wien, Herder 1984. 416 
S., geb., DM 34,-. 

Ob man von einem Ereignis sprechen soll, 
wenn einer der ersten Schriftsteller (geb. 
1900; •In den Augen der Gesellschaft"; 
•Der Mann, der aus der Fremde kommt") 
sich zu Franz von Assisi bekennt? Eigent- 
lich nicht, denn der Heilige ist eine Gestalt 



Buchbesprechungen 315 

von Weltgeltung (vgl. die reiche japanische 
Literatur über ihn). Aber der Vergleich mit 
anderen Darstellungen, die literarischen 
Anspruch erheben (wie Holl oder Rinser), 
läßt die Qualität dieser Darstellung in hel- 
lem Licht erscheinen. 

Hier hat ein echtes Gespräch von heute 
mit damals stattgefunden (im Gegensatz zu 
Holl oder Rinser). Dies merkt man am 
Wechsel der literarischen Form; manche 
Kapitel sind eher reflexiv (z.B.: Die 
Freude - wie kommt man zur Freude, die 
Franziskus ausstrahlte?); die meisten sind 
berichtend (die genaue Quellenkenntnis 
von Green zeigt, daß er hingehört hat auf 
den hl. Franz), alle aber engagiert. 

Auch im Text spürt man den Dialog 
Greens mit Franziskus. Natürlich erzählt 
das Buch zuerst von ihm selbst; doch dann 
kommen immer persönliche Überlegungen 
des Autors hinzu; er kann z. B. sagen: 
•Dieser Brief ist zu schön, als daß man ihn 
übergehen dürfte." Er kann auch verständ- 
nisvolle Kritik üben - z. B.: •Tief in seinem 
Inneren steckt ein Gefühl der Angst vor 
dem weiblichen Geschlecht..." Und stän- 
dig wird Franz in den größeren geschichtli- 
chen Rahmen gestellt. 

Dies alles ist in einem Stil geschrieben, 
der die Mühe des wissenschaftlichen Nach- 
forschens niemals spüren läßt. Das letzte, 
bekenntnishafte Kapitel läßt ahnen, warum 
dieses so leichte Buch so viel Gewicht hat: 
Franz von Assisi wurde für den Franzosen 
Wegbegleiter in der Np.^hfolge Christi. Wir 
haben also nicht nur ein Buch, sondern das 
Buch von Julien Green vor uns, das mehr 
von ihm selbst erzählt als sogar seine be- 
rühmten Tagebücher - so wie auch Franzis- 
kus durch sein Leben mehr von Jesus er- 
zählt hat, als langatmige Bibelexegese es je- 
mals zustande bringen kann. Daß Julien 
Green dies gespürt hat, macht wohl den 
Rang seiner Franziskus-Darstellung aus. 

J. Sudbrack SJ 

Bullmann, Damasus: Auf den Spuren 
des heiligen Franziskus. Furth, Mari- 
sten Druck und Verlag 1982. 271 S., 
brosch., DM 14,80. 

Das handliche Büchlein kann, in die Sei- 
tentasche gesteckt, als Reiseführer für Orte 
und Bauten aus der Geschichte des heili- 

gen Franz gelten. Und mit dem Bekannt- 
werden der historischen Stätten werden wir 
eingeführt in das Leben und Wirken des 
Heiligen - mit dem Abschluß der Untersu- 
chung des Franziskusgrabes von 1978. We- 
niger gut (da oft nur hinweisend auf das, 
was man ohnehin sieht) scheint mir der 
zweite Teil über •Die Grabeskirche des hei- 
ligen Franz" mit den Bildern in Ober- und 
Unter-Kirche gelungen zu sein. 

Das Buch ist überreich bebildert, wobei 
aber die Schwarzweißfotos (ganz wenige 
bunte sind dabei) von sehr schlechter 
Druckqualität sind. Bedauerlicherweise 
habe ich auch weder Inhaltsverzeichnis 
noch Register gefunden, wodurch der Wert 
des sonst recht praktischen Reiseführers 
durch die Orte und das Leben des heiligen 
Franz gemindert wird. J. Sudbrack SJ 

Bedouelle, Guy: Dominikus. Von der 
Kraft des Wortes. Graz/Wien/Köln, 
Styria 1984. 310 S., Ln., DM 39,80. 

Die vorliegende, gut übersetzte Monogra- 
phie über den heiligen Gründer des •ande- 
ren" Bettelordens (so muß man in der 
Franziskusbegeisterung unserer Tage 
schreiben) zeichnet sich aus durch sachli- 
che Darstellung und überaus geschickte 
Verwertung der spärlichen Quellen über 
die Persönlichkeit des Heiligen. Man hat 
den Eindruck eines Mosaiks aus verschie- 
densten Steinen - Berichte, Legenden, 
Theologisches, Zeitgeschichtliches -, die 
alle auf ihren historischen Wert geprüft 
sorgfältig nebeneinandergesetzt werden. 
Bedouelle möchte durchaus ein geistlich- 
geistiges Bild seines Ordensvaters zeich- 
nen, auch wenn er sich hütet, psychologi- 
sierenden Vermutungen nachzugehen. 
Aber dasjenige, was nun doch von Domini- 
kus bekannt ist und was sich von seiner Or- 
densgründung her gleichsam auf ihn zu- 
rückprojizieren läßt, ist so reich und inten- 
siv, daß ein sehr lebendiges Bild entsteht. 
Die •Sympathie", die P. Bedouelle dem hl. 
Dominikus und seiner Ordensgründung 
entgegenbringt, ist nicht der schlechteste 
Weg zu einem genuinen Bild über die Ver- 
gangenheit. 

Wir sind dankbar, daß wir neben der in- 
teressanten Textsammlung von Koudelka 
(1983) nun auch ein fundiertes Buch über 



Buchbesprech ungen 316 

Leben, Wirken und Persönlichkeit des hl. 
Dominikus in der Hand haben, das auf 
dem heutigen Stand der Forschung ist. 

J. Sudbrack SJ 

Ramon Llull: Die Kunst, sich in Gott 
zu verlieben. Ausgew., übertr. und ein- 
gel. von Erika Lorenz (•Texte zum 
Nachdenken"). Freiburg/Basel/Wien, 
Herder 1985. 128 S., kart., DM 7,90. 

Dieses fünfte Bändchen, das Erika Lorenz 
in den •Texte(n) zum Nachdenken" veröf- 
fentlicht hat, läßt fast unwillkürlich an die 
•Philothea" und den •Theotimus" von 
Franz von Sales denken: einmal, weil es 
auch unkundigen Lesern zugänglich ist; 
zum anderen aber, weil es aufzeigt, wie das 
Gebet den ganzen Menschen erfassen 
kann: seine Vorstellungskraft, seinen Ver- 
stand und Willen, sein Herz. 

Aus dem riesigen Schriftwerk (26 Bände 
mit insgesamt 27 000 Seiten) des wenig be- 
kannten Ramon Llull hat Erika Lorenz ei- 
nige kostbare Stellen großenteils erstmals 
ins Deutsche übertragen und sie zu einer 
Art Betrachtung über die •Kunst der guten 
Liebe" zusammengefaßt. Llull, der Juden- 
und Moslem-Missionar des Mittelalters 
(1232-1316), hat Erkenntnis und Liebe nie 
voneinander getrennt. Die Macht der Ver- 
nunft spricht für den Glauben, wenngleich 
die ganze Fülle des Gottesglaubens einzig 
der liebenden Offenbarung Gottes zu- 
kommt. Weisheit ist die •vierte" göttliche 
Tugend. Vollkommene Gutheit kann nicht 
untätig sein. Es entspricht Gottes Vollkom- 
menheit, Gutes aus sich selbst hervorzu- 
bringen und sich mitzuteilen; und so zeugt 
der Vatergott den Sohn, der gleichfalls 
ewig gut ist, und von beiden geht der Hei- 
lige Geist aus. Der Mensch aber, als Gottes 
Ebenbild geschaffen, soll sich in liebender 
Erkenntnis Gott immer mehr nähern und 
sich ihm anwandeln. Die Kraft der Liebe 
bedarf keiner Methode oder Weisung, 
wenn nur der •Freund" seinen •Geliebten" 
von ganzem Herzen liebt, und das heißt: 
sich von ihm lieben läßt. Das ist die 
•Kunst, sich in Gott zu verlieben". 

Ramon Llull wurde als lebensfroher, ver- 
heirateter Weltmann, Vater von zwei Kin- 
dern, Hofbeamter in Mallorca, in reiferen 
Jahren (1263) durch wiederholte Erschei- 

nungen des gekreuzigten Heilands von einer 
glühenden, unerlaubten Liebe bekehrt, 
wandelte sich zum Büßer und Mystiker 
und stellte sein ganzes Sein in den Dienst 
des Welterlösers. Der Herr verlangte von 
ihm, ein Buch gegen die Irrtümer der Un- 
gläubigen zu schreiben. Daher studierte er 
Sprachen und Sitten der Andersgläubigen, 
vorweg der Araber und Juden. Während 
Thomas von Aquin sich in seiner •Summa 
contra gentiles" mit der Vereinbarkeit von 
Glauben und Denken begnügt, will Llull 
die Argumente seiner Gegner mit Begrün- 
dungen widerlegen, die vom Wesen Gottes 
ausgehen. Echten Erfolg aber verspricht er 
sich nur von einem gemeinsamen Vorgehen 
der christlichen Institutionen und der 
Liebe zu den Andersgläubigen. 

Die kurzen Auszüge, die Erika Lorenz 
vorlegt, quellen von Gleichnissen und Fa- 
beln förmlich über; oft sind sie durchzogen 
von innigen Gebeten; sie bilden eine vor- 
treffliche Einführung in tief empfundenes, 
einfaches Beten. /. Schaack SJ 

1. Meister Eckhart: Ewigkeit inmitten 
dieser Zeit. Ausgew., eingel. und 
komm, von Karin Johne (Reihe •Klas- 
siker der Meditation"). Zürich/Einsie- 
del/Köln, Benziger 1983. 168 S., 
borsch., DM 14,50. 

2. Le commentaire de la Genese. Pre- 
cede des Prologues. Texte Latin, Intro- 
duction, Traduction et Notes par Fer- 
nand Brunner (L'ceuvre Latine de 
Maltre Eckhart, Vol. 1). Paris, Les Edi- 
tions du Cerf 1984. 694 S., kart., FF 
326,-. 

Die beiden Text-Sammlungen geben je einen 
typischen Blick auf Eckhart frei. Eine 
weitere, leider allzu oft vertretene Möglich- 
keit, die aus Eckhart einen •anonymen" 
Buddhisten macht, dem das christliche 
Dogma nur Hilfestellung für Anfänger ist, 
darf hier vergessen sein. 

1. K. Johne, eine Pfarrerin aus der DDR, 
hat Eckhart ganz persönlich meditiert, und 
so bietet sie eine sehr persönliche Textzu- 
sammenstellung, die mit knappen Hinwei- 
sen aufgeschlossen wird. Der Grundton 
heißt: Fasziniert... von der Liebe Gottes, 



Buchbesprechungen 317 

vom Geheimnis des Menschen, von der Ge- 
lassenheit, vom Leid, von der Erfahrung ... 
Die Texte stammen alle aus der 
Quint'schen Übertragung der deutschen 
Schriften. Die knappe Einleitung beginnt 
typischerweise mit einer Eckhartlegende 
(die ja bekanntlich vielfach aus Kreisen 
stammen, die den Meister häretisch ver- 
fälschten). Die Einleitung ist auch nicht in 
allen Teilen genau. Ob er wirklich aus rit- 
terlichem Geschlecht war? Ob er wirklich 
•auf alle scharfe Polemik" verzichtete? 
Seine Kölner Verteidigung ist selbst für J. 
Koch arrogant; usw. Johne hat den lateini- 
schen Eckhart völlig beiseite gelassen - 
und so entsteht ein sympathisches, aber 
recht subjektives Bild von Eckhart. 

2. Der 1. Band der großangelegten Aus- 
gabe der lateinischen Werke des Meisters 
durch ein französisches Forscherteam 
schlägt die wohl notwendige Synthese ein 
(wie sie im deutschsprachigen Raum durch 
Forscher wie A. Haas vertreten wird). Ab- 
gesehen davon, daß man gleichsam in einer 
Handausgabe die lateinischen Texte mit 
Anmerkung und sorgfältiger Übersetzung 
bekommt, hat dieser Band auch einen vor- 
züglichen (vielleicht zu ausführlichen) 
Kommentar von F. Brunner (dazu gute Re- 
gister). Er geht der scharfsinnigen Logik 
Eckharts nach, zeigt aber zugleich die tiefe 
religiöse Bedeutung dieses Denkens. •Der 
Gott Eckharts ist kein philosophisches Ab- 
solutes ohne religiöse Tiefe. Im Namen 
einer noch schärferen Logik und eines 
noch intensiveren Wollens (als bisher) will 
der Meister gerade die Anforderungen der 
Religion ins Wort bringen. Er stellt sich 
nicht gegen Glaube, Gnade oder Offenba- 
rung, sondern will deren Impulse in eine 
durchsichtige Lehre übersetzen." (142) 
Man würde sich eine ähnliche Arbeit in 
deutscher Sprache wünschen, damit end- 
lich dem weit verbreiteten Eckhart-Miß- 
brauch das Handwerk gelegt würde und 
der wahre Eckhart leben darf (vgl. das 
kommende Heft 5 von GuVf.J. Sudbrack SJ 

Orbän, A. P.: Die Korrespondenz und 
der •Liber exhortationis" des Heinrich 
von Kaikar. Erste kritische Ausgabe 
(Analecta Cartusiana, Bd. 111). Salz- 
burg, Institut für Anglistik und Ameri- 
kanistik 1984. VI/303 S., Paperback. 

Der niederrheinische Kartäuser (1328 bis 
1408) gehört zu den einflußreichsten, aber 
kaum bekannten Gestalten der spätmittel- 
alterlichen Spiritualität (vgl. die Arbeit 
von H. Rüthing: Der Kartäuser Heinrich 
Egher von Kaikar 1328-1408, Göttingen 
1967). Er wies Geert Groote den Weg und 
soll nach einigen sogar am Ursprung der 
Sentenzensammlung stehen, die später zur 
•Imitatio Christi" wurde. Die Verbreitung 
seiner Briefe (in 28 Handschriften, darun- 
ter zwei so gut wie vollständige Sammlun- 
gen; einige der Briefe gehen an Heinrich) 
zeigt, daß man ihnen einen überindividuel- 
len aszetisch-disziplinären Wert beimaß. 

Die vorliegende Ausgabe ist nach streng 
philologischen Gesichtspunkten erstellt 
worden. Bibel-, Autoren- und Namensregi- 
ster schließen sie ab. Heinrich kennt z. B. 
Hildegard von Bingen (aber gemäß der da- 
maligen Überlieferung als eine Art Zu- 
kunfts-Wahrsagerin). Ein Sachregister fehlt 
leider, wäre aber überaus wertvoll, um in 
die Spiritualität dieser Zeit einzudringen. 
Eines nur sei gesagt: Das oft zitierte mysti- 
sche •Gottes wegen Gott lassen" (•got umb 
got laissen") wird von Heinrich gedeutet: 
•wegen des Gehorsams gegenüber seiner 
Aufgabe", und mit der Begründung be- 
stärkt: •obgleich dir die Contemplatio Ra- 
chels mehr behagt, gefallen doch Gott bes- 
ser die vielen Kinder der Lea" (189), die 
üblicherweise für das aktive Leben steht. 
Überhaupt wäre es von höchstem Interesse, 
die Synthese von Aszese-Theologie-Mystik 
im Schrifttum des Kartäusers herauszuar- 
beiten. Gott ist für ihn nicht das •Wesen- 
sein" (esse essentiale), sondern das •Ursa- 
chesein" (esse causale) von allem; und da- 
her kann er empfehlen, daß man oft an die 
Ewigkeit der Seele denken soll, die schon 
mit Christus in Gott ist; und dabei legt er 
großen Wert auf die Unterschiedenheit von 
Leib und Seele, von Fleisch und Geist. 

Wahrscheinlich kann man aus den 
Schriften dieses wichtigen und hochgebil- 
deten Mannes der Praxis mehr über die 
Spiritualität des Spätmittelalters und damit 
über die Wurzeln der Reformation und 
auch der Geistigkeit der Gegenreformation 
lernen als aus den mehr theologischen 
Schriften oder auch aus dem geistigen 
Schrifttum überragender Gestalten, wie Ni- 
kolaus von Cues es war. 



Buchbesprechungen 318 

Dem rührigen Herausgeber der Analecta 
ist für diese Veröffentlichung zu danken. 

J. Sudbrack SJ 

Greifenstein, Eckart: Der Hiob-Traktat 
des Marquard von Lindau. Überliefe- 
rung, Untersuchung und kritische 
Textausgabe (Münchener Texte und 
Untersuchungen zur deutschen Litera- 
tur des Mittelalters, Band 68). Zürich/ 
München, Artemis Verlag 1979. X/270 
S., Ln., DM 59,-. 

Für die Geschichte der Spiritualität des 
Spätmittelalters hat diese Schrift eines Mi- 
noriten-Provinzials (t 1392) mehrfache Be- 
deutung. Sie gehört zwar nicht zu den 
meistgelesenen Schriften Marquards (26 
Handschriften); aber ihre dreifache Form 
gibt einen guten Einblick in den spätmittel- 
alterlichen Umgang mit aszetisch-mysti- 
schen Schriften. Am Beginn stand ein latei- 
nischer Traktat, der vielleicht vom Autor 
selbst ins Deutsche übertragen, in mehre- 
ren Gestalten und Aufspaltungen überlie- 
fert und dann wiederum ins Lateinische rück- 
übersetzt wurde. Diese Überlieferungsge- 
schichte läßt interessante Untersuchungen 
und Vergleiche zu. Greifenstein geht beson- 
ders dem formalen Problem nach: den Un- 
terschieden zwischen scholastischem Trak- 
tat, Moralisation, Schriftglossierung, Lese- 
predigt, Vita (es geht ja um Hiob), aszeti- 
sches •Stück" vom Leiden oder populär- 
mystischer und theologischer Leidenstrak- 
tat. Mit Recht hütet sich Greifenstein, diese 
Unterschiede zu stark zu betonen. Auch die 
typische Dialogform des Marquard von 
Lindau läßt sich im Gesamttraktat wieder- 
finden. 

Inhaltlich haben wir eine der Auseinan- 
dersetzungen mit dem Leid vor uns, die für 
das späte Mittelalter typisch sind. Es ist 
sehr zu bedauern, daß vorliegende Arbeit 
diese inhaltlichen Fragen so gut wie völlig 
ausklammert. Ob dies nicht auch zum 
Schaden der mehr formalen Betrachtung 
geschah? Der editierte deutsche Text des 
Traktats nämlich scheint zu zeigen, daß die 
von der Scholastik herkommende stark 
distinktive Darstellungsweise (erstens, 
zweitens, drittens usw.) das Leidenspro- 
blem letztlich doch verharmlost. Mit ande- 

ren Worten: In den letzten (der zehnten 
und elften) Distinctiones, geht alles gut 
aus. 

Für das Gebäude der Spiritualitätsge- 
schichte wird durch den gut herausgegebe- 
nen deutschen Text des Traktats ein inter- 
essanter Stein bereitgestellt; aber der Stein 
harrt noch erst der Behauung und Bearbei- 
tung. J. Sudbrack SJ 

Graviss, Denis R.: Portrait of the Spiri- 
tual Director in the Writings of Saint 
John for the Cross (Vacare Deo; 6). 
Roma, Institutum Carmelitanum 1983. 
206 S., Paperb., Lit. 20000. 

In einer Zeit, in der so viele vom •geistli- 
chen Meister" sprechen, tut es gut, einmal 
nüchtern und klar über •Das Porträt des 
geistlichen Leiters nach den Schriften des 
heiligen Johannes vom Kreuz" unterrichtet 
zu werden. Die aus römischen Studien ent- 
standene Arbeit gibt zuerst eine recht kluge 
Einführung in die Meinung der Umwelt 
des Heiligen (von Abt Cisneros, Franz von 
Osuna, Ignatius von Loyola, Johannes von 
Avila, Teresa von Avila usw.) und führt 
auch in sein Schrifttum ein, wobei beson- 
ders Wert auf den •poetischen Charakter" 
seiner mystischen Werke gelegt wird. 

Die Analyse geschieht nach der berühm- 
ten Stelle aus der •Lebendigen Liebes- 
flamme" (III 30), die eine längere Ausein- 
andersetzung mit der •geistlichen Füh- 
rung" einleitet: •Der ,Direktor' muß mehr 
besitzen als Weisheit und Diskretion, er 
muß Erfahrung haben." Diesen drei Eigen- 
schaften geht Graviss durch die Schriften 
des Heiligen nach und versucht sie auch je- 
desmal in seinem Leben selbst zu verifizie- 
ren. 

Die klare Gliederung des Buches macht 
den lesenden und auch wissenschaftlichen 
Umgang mit ihm leicht. Was mir zu kurz zu 
kommen scheint, ist die konkrete Erfah- 
rung des Heiligen selbst, die er auch an der 
zitierten Stelle kundgibt: •Für diesen Weg, 
zumindest für die oberste Strecke, aber 
auch für die mittlere, wird kaum ein Führer 
gefunden, der alle Erfordernisse erfüllt." 
Etwas weiter spricht er sogar vom •pest- 
gleichen Vorgehen dieser Führer" (III 62). 
Wir erhalten also in dieser wichtigen Arbeit 
eher ein Idealbild geistlicher Führung oder 
Begleitung als eine konkrete Auseinander- 



Buchbesprechungen 319 

setzung mit der Welt des Tatsächlichen. 
Für dieses letztere aber bietet das Buch 
eine sorgfältig erarbeitete historische Platt- 
form. J. Sudbrack SJ 

Paul vom Kreuz - Im Kreuz ist Heil. 
Auswahl aus seinen Schriften. Ausgew., 
übers., komm, und eingel. von Martin 
Bialas (Reihe •Klassiker der Medita- 
tion"). Zürich/Einsiedeln/Köln, Ben- 
ziger Verlag 1979. 183 S., brosch., DM 
10,80. 

Der Herausgeber, jetzt Provinzial der deut- 
schen Passionisten, setzt mit diesem Werk 
sein Bemühen (vgl. GuL 52, 1979, 780 fort, 
die Geistigkeit seines Ordensstifters Paul v. 
Kreuz (1694-1775) in Deutschland be- 
kanntzumachen. Dem dient auch beson- 
ders der 1. Teil: •Das Leben und die geistli- 
che Lehre des Heiligen" (11-50), der immer 
wieder mit Auszügen aus seinen Briefen zu 
Wort kommt. Die Ausführungen über das 
Leiden (z. B. 45) müssen unbedingt gelesen 
werden, sonst gelangen die Gedanken des 
•Charismatikers des Kreuzes", die natür- 
lich immer wieder um das Leiden im Men- 
schenleben kreisen, das oft mehr als Gnade 
denn als Last begrüßt wird, auf eine falsche 
Bahn. Die Gutheit der Schöpfung und das 
bleibende Ärgernis und die Schwere des 
Kreuzes werden dann nicht mehr ausgewo- 
gen gesehen. Der 2. Teil enthält Texte aus 
den Werken und Briefen des Heiligen. 
Nach •Eintragungen des geistlichen Tage- 
buches" (53-71) stellt M. Bialas aus seinen 
in jahrelanger Beschäftigung mit den über 
2000 Briefen des Heiligen, die uns über- 
kommen und noch nicht veröffentlicht 
sind, gewonnenen Erkenntnissen einige 
Themen der Spiritualität Pauls v. Kreuz zu- 
sammen, fast immer mittels wörtlicher Zi- 
tate aus den Briefen: Geistliche Grund- 
sätze (73-88); Das Leiden Jesu: •Ein Werk 
der Liebe Gottes" (89-96); Betrachtung des 
Leidens Jesu (97-106); •Mit Jesu gekreu- 
zigt sein" (107-117); Durch Kreuz zur Auf- 
erstehung (118-120); Durch Armut, 
Keuschheit und Gehorsam •Mystisch ster- 
ben" (121-134). Letzteres ist ein kleines 
Werk des Ordensstifters, das hier veröffent- 
licht wird und besonders in die Mitte sei- 
nes Denkens führen dürfte. Es ist für uns 
eine schwere Kost und würde ohne Einlei- 

tung wohl in die Irre führen. Den Abschluß 
bilden einige Briefe des Heiligen (135-181). 
Eine Untersuchung der Quellen könnte die 
Einbindung des Heiligen der Barockzeit in 
die aszetische Tradition aufweisen und ge- 
rade dadurch seine Stellung in seiner Zeit 
besser vornehmen: •Strauß aus den Peinen 
Jesu" (154) und •königlicher Weg des Hei- 
ligen Kreuzes" (110) sind z. B. Gedanken 
des hl. Bernhard von Clairvaux (Serm. su- 
per Cant., Cant. 43, 2-5), die hier über viele 
Kanäle der Tradition nachwirken. Das Je- 
suskind auf dem Kreuz ist wohl mit Eph- 
raem dem Syrer (Hymn, de Virg. 21, 8: 
CSCO 224, 67) tiefer zu sehen. Mag auch 
das viele Sprechen vom Leiden in diesem 
Buch nicht auf den ersten Blick gefallen, so 
kann es trotzdem in einem Leben und einer 
Welt voller Leiden eine Hilfe sein und vor 
allem zeigen, daß auch Heilige Schwierig- 
keiten hatten. W. Baier 

Kleine Schwester Magdeleine von Je- 
sus: Von der Sahara in die ganze Welt. 
Die Kleinen Schwestern Jesu auf den 
Spuren des Bruder Karl von Jesus 
(Charles de Foucauld). München/Zü- 
rich/Wien, Verlag Neue Stadt 1984. 
174 S., kart., DM 19,80. 

Es entspricht dem Stil der Kleinen Schwe- 
stern Jesu, daß auch dieses Buch von ihrer 
Gründerin über die Gründung sich wie 
eine zufällige Momentaufnahme präsen- 
tiert. Die •Zusammenfassung der Ge- 
schichte der Kleinen Schwestern Jesu" 
(9-18) läßt nur ahnen, daß Schwester Mag- 
deleine irgendwann in Algier geboren sein 
muß. Und die Tagebuchnotizen und Briefe 
lassen eher den Geist als das geschichtliche 
Werden der Gemeinschaft durchblicken. 
Es sind zwei große Teile: Vorgeschichte 
der Gründung der Fraternität (1936-1939) 
und die ersten zehn Jahre (1939-1950). 
Selbst der Anhang mit zwei Anfragen an 
den Heiligen Vater wegen der Armut (1944, 
1947) läßt die fundamentale Problematik 
nur ahnen: eine Ordensgründung, die auf 
jede finanzielle Sicherung inmitten des mo- 
dernen Sozialstaates verzichtet. 

Es ist also der Geist, den man in diesem 
Buch suchen muß; der aber nun in vielen 
kleinen Episoden und Begegnungen leben- 



Buchbesprechungen 320 

dig wird; also keine abstrakte Darlegung, 
sondern unmittelbares Leben. 

Und da erscheint ein Doppeltes: ein 
Vertrauen auf Gott, das einem den Atem 
nimmt; immer wieder sind es Sätze wie: 
•Der Herr wird Sie bei der Hand nehmen, 
folgen Sie ihm blind", und: •Jesus ist der 
Meister des Unmöglichen". In einer fast 
anekdotischen Zufälligkeit hat Sr. Magde- 
leine ganz konsequent ihr Ziel verfolgt: 
arm in völligem Vertrauen auf Gott zu le- 
ben. Und dazu kommt eine Liebe zu den 
Menschen, den Afrikanern, den Armen, 
den Zigeunern usw., an der jede altkluge 
Reflexion über Sinn und Nutzen eines frei- 
willigen Lebens in vollkommener Armut 
scheitert. 

Wer ein Zeugnis (nicht nur einen Bericht 
oder eine Theologie) über Christentum 
heute sucht, muß nach diesem Buch grei- 
fen. /. Sudbrack SJ 

Leitenberger, Ilse: Ein Engel für To- 
bias. Rafael Kalinowski - Patron der 
Emigranten und Vertriebenen. Wien, 
Herder 1983. 112 S., Paperb., DM 
14,80. 

Am 22. Juni 1983 wurde in Krakau der 
Karmelit Rafael Kalinowski durch Papst 
Johannes Paul II. seliggesprochen. Wer 
war dieser Mönch? Ilse Leitenberger ver- 
folgt diese Frage in einem klaren und dich- 
ten Buch, das sich auf geringstes Material 
stützen mußte. Doch der Ostexpertin und 
Journalistin erschließt auch das kleinste 
Steinchen große historische und mensch- 
lich bewegende Zusammenhänge. 

Die innere Geradlinigkeit wird sichtbar, 
mit der dieser polnische Aristokrat aus Li- 
tauen seiner Berufung folgte. Er war Inge- 
nieur und zaristischer Offizier, Minister 
und sibirischer Strafgefangener, Prinzener- 
zieher in Paris, wo sich die Führung zu tie- 
fer Freundschaft entwickelte, Karmelit 
schließlich, hinter dem sich die Pforten des 
Grazer Karmels schlössen. Nach einem 
Noviziat, das ihm demütiger war als die si- 
birische Läuterung, wendet der zum Prie- 
ster Geweihte sich der Reform des polni- 
schen Karmel im Geist der heiligen Teresa 
von Avila zu. Die scheinbaren Ordensin- 
terna gehen alle Christen an, richtet sich 
doch das Bemühen auf Einheit der Kirche, 

Zusammenhang von Gebet und sozialem 
Engagement, bedingungslose Liebe. 

Die politischen Wirren, deren Opfer Pater 
Rafael in Polen unter russischer Besatzung 
fast geworden wäre, sind von der Verfasse- 
rin ebenso differenziert wie verständlich 
dargestellt. Die politische Heimatlosigkeit, 
die Toleranz gegenüber Andersgläubigen 
und dem russischen •Feind" veranlaßten 
die Kirche, Rafael Kalinowski den Emi- 
granten und Vertriebenen als Fürsprecher 
zu empfehlen. War er doch beides: Tobias 
zuerst, dann der begleitende Engel. Ein Pa- 
tron für Ausnahmesituationen einiger? Ein 
Patron für alle, immer. Für uns •in ganz an- 
derer Art Verbannte und Entrechtete", die 
wir •in dieser heimgesuchten, friedlosen 
Welt zu dienen aufgerufen sind". E. Lorenz 

Manshausen, Udo Theodor: Die Bio- 
graphie der Edith Stein. Beispiel einer 
Mystagogie (Europäische Hochschul- 
schriften, Reihe XXIII: Theologie, 
Bd. 233). Frankfurt/Bern/New York/ 
Nancy, Verlag P. Lang 1984. VI/126 
S., kart, DM 30,-. 

Sehr breit (4-26) entwickelt der erste Teil 
den Begriff der Mystagogie (Hinführung 
ins Geheimnis) nach Karl Rahner. Im zwei- 
ten Teil (27-80), der die religiöse Entwick- 
lung Edith Steins nachzeichnet, wird das 
biographische Material (darunter einiges 
noch unveröffentlicht) intensiv und umfas- 
send verarbeitet. Der dritte Teil der Syn- 
these (81-95) will aufgrund der Biographie 
der Karmelitin •Hinweise für eine Mysta- 
gogie in die religiöse Erfahrung" geben. Er 
stellt die Rolle des •Zufalls" (als Annahme 
seines Lebens vor Gott), des Personalen 
(statt abstrakter Wahrheit), der Korrelation 
(nach Tillich), des stellvertretenden Betens, 
des Kreuzes, der inneren Stille usw. heraus. 

Der Leser ist wieder einmal erschüttert 
von der Größe dieser Frau; allerdings fragt 
er sich, ob vorliegende Untersuchung mehr 
geleistet hat, als zur Begegnung mit E. 
Stein hinzuführen. Um etwas Spezifisches 
zum heutigen Problem der Glaubensmysta- 
gogie zu sagen, müßte man breiter (Ausein- 
andersetzung mit der damaligen Philoso- 
phie) und tiefer (Auseinandersetzung mit 
der christlichen Mystik) ansetzen. 

J. Sudbrack SJ 




