
•Es genügt nicht, 
Grundsätze zu verkünden..." 
Zur Erlösungslehre der lateinamerikanischen Befreiungstheologie 

Florencio Galindo, Tunja (Kolumbien) 

Die Theologie der Befreiung macht Schlagzeilen. Selbst Kreise und Me- 
dien, denen zuvor nichts an theologischen Fragen gelegen hatte, be- 
schäftigen sich leidenschaftlich mit dem Thema. Der Grund für diese 
unerwartete Popularität einer Theologie liegt sicherlich nicht darin, daß 
die christliche Botschaft plötzlich ein neues Pfingstereignis ausgelöst 
hätte, sondern darin, daß in der Theologie der Befreiung eine Entwick- 
lung im Christentum ihren Niederschlag gefunden hat, die den Finger 
auf wunde Stellen unserer heutigen Gesellschaft legt. Einige zucken un- 
ter dem Druck zusammen, andere erblicken darin den Ansatz eines Hei- 
lungsprozesses. 

Der Streit um die Theologie der Befreiung 

Wer den Ablauf der Debatte in den letzten Monaten und Jahren mitver- 
folgt hat, kommt unschwer zu der Schlußfolgerung, daß die Ursachen 
der bekannten Konflikte und Mißverständnisse vielfältig sind: 

Probleme der Verständigung 

Die Polemik droht immer mehr zu einem Wortgefecht zu werden, bei 
dem eine Partei nur auf die Hälfte dessen hört, was die andere sagt. Die 
Befreiungstheologen behaupten, daß christliches Heil auch den Einsatz 
für eine soziale und politische Befreiung einschließt; ihre Gegner be- 
haupten, daß diese Theologen das Heil nur auf die soziale und politi- 
sche Befreiung einschränken. Stimmen des Lehramts weisen auf Einsei- 
tigkeiten, Übertreibungen oder Abweichungen hin, die irgendwann und 
irgendwo auf dem Kontinent festzustellen sind - allerdings wohl ganz 
selten in der dargelegten Weise. Kaum einer erklärt sich aber bereit, sei- 
nen Standpunkt zu überprüfen. Die Verständigung ist schwierig gewor- 
den. Das Mißverständnis gründet nicht nur in den Vorurteilen auf der 
amtlichen Seite, sondern auch darin, daß in den Schriften der Befrei- 
ungstheologen wenig glückliche Formulierungen vorkommen, vor allem 



Erlösungslehre 323 

eine gewisse Fusion und Konfusion zwischen marxistischen und theolo- 
gischen Begriffen. Die Theologen sehen heute solche Mängel ein und 
versuchen sie nach und nach zu überwinden. Eine positive Frucht der 
Kritik von Seiten des Lehramts! Keine Theologie kam in ihrer ganzen 
Reife zur Welt. 

Ein Mißverständnis ist es auch, die Theologie der Befreiung als ein 
geschlossenes System, als eine theologische Schule im herkömmlichen 
Sinn zu betrachten anstatt als eine Bewegung, die viele Nuancierungen 
aufweist. Offensichtlich wird die Kritik an ihr so vorgetragen, als wäre 
diese Theologie durch die politisch radikale Linie der •Christen für den 
Sozialismus" oder durch die unglücklichen Ereignisse während des 
Papstbesuches in Nicaragua umschrieben. Die •Christen für den Sozia- 
lismus" gelten aber heute als eine Nebenlinie und ein überholter Son- 
derfall in der Geschichte der Theologie der Befreiung. Für die Ereig- 
nisse in Nicaragua war gerade nicht die Theologie der Befreiung verant- 
wortlich, sondern das Zusammentreffen von Umständen, die nur bei 
den Spannungen in diesem Land verständlich sind. 

Der Mangel an Verständigung hat aber eine Pauschalverurteilung zur 
Folge gehabt, die nach Meinung der Schweizer Ordensoberen •nicht nur 
die Option einzelner Theologen für die Armen, sondern den Einsatz 
einer ganzen Kontinentalkirche bedroht"1. 

Die Sache der Armen 

Der Einsatz für die Sache der Armen ist Fundament aller Theologien 
der Befreiung. Bekanntlich verlangt der Papst von der Kirche Latein- 
amerikas, •angesichts der krassen sozialen Gegensätze bei ihrem Einsatz 
für die Menschen, insbesondere für die Ärmeren und an den Rand Ge- 
drängten, nicht passiv und gleichgültig zu bleiben"2. Der Papst will also, 
daß die Situation der Armen, die - wohl gemerkt - zwei Drittel der Be- 
völkerung Lateinamerikas ausmachen, sich radikal verändert. Auch die 
vatikanische Instruktion3 beteuert, die Solidarität mit den Armen in kei- 
ner Weise in Frage zu stellen. 

Gleichwohl scheint diese Frage eine, wenn auch nicht entscheidende 
Ursache des Konfikts zu sein; denn nicht alle meinen mit dem Einsatz 
für die Armen dasselbe: Einige beschränken sich darauf, den Armen zu 

1 In: KNA, 30.1.1985. 
2 In seiner Rede in Caracas am 29.1.1985, in : KNA, 30.1.1985. 
3 Instruktion der Kongregation filr die Glaubenslehre über einige Aspekte der • Theologie der 
Befreiung" (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls, Nr. 57 vom 06.8.1984, hrsg. vom 
Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn). 



Florencio Galindo 324 

sagen, was sie nicht tun sollen; andere wollen für sie etwas tun; andere 
schließlich teilen ihre Leiden, Sorgen und Kämpfe und versuchen, mit 
ihnen bessere Verhältnisse zu schaffen. 

Viele aber in Lateinamerika - auch in der Reihe der führenden Kräfte 
der Kirche, vor allem natürlich unter denen, die dort und in den reichen 
Ländern von den ungerechten Verhältnissen profitieren - haben Angst 
vor einer entschlossenen Solidarität mit den Armen und versuchen mit 
allen Mitteln, die Kirche davon abzubringen. 

Wir hoffen, daß in diesem Punkt von sehen des Heiligen Stuhls bald 
Klarheit geschaffen wird; denn viele Christen, die sich in Lateinamerika 
für die Armen einsetzen, sind in Sorge, daß die Armen in ihren Erwar- 
tungen von der Kirche enttäuscht werden könnten. •Auch bei uns", er- 
klärt Weihbischof Kampe im Hinblick auf die möglichen Auswirkungen 
der römischen Instruktion in der Bundesrepublik, •werden diejenigen 
frohlocken, denen der Aufbruch der Kirche in jenen Ländern ein Dorn 
im Auge ist."4 

Die pastorale Aufgabe 

Seit den dreißiger Jahren dieses Jahrhunderts gibt es in katholischen 
Kreisen Lateinamerikas eine Erneuerungsbewegung, die sich durch die 
Hinwendung zum Sozialen auszeichnet. Man begann, das Bündnis mit 
der traditionalistischen Oberschicht aufzukündigen und sich jenem Bür- 
gertum (meist der höheren Mittelschicht) zuzuwenden, das sich für den 
Modernisierungs- und Industrialisierungsprozeß einsetzte. Diese Bewe- 
gung, die heute für die pastorale Arbeit maßgebend ist, setzt auf Zusam- 
menarbeit mit dem Bürgertum - etwa nach dem politischen Modell der 
italienischen Democrazia Cristiana. Die an den Richtlinien von Medel- 
lin5 orientierte Volkspastoral und die Theologie der Befreiung als Theo- 
rie dieser Pastoral lehnen dagegen ein solches Modell der •neuen Chri- 
stenheit" als untauglich ab. Die Kirche solle sich nicht wieder in ein 
Bündnis mit einer neuen Schicht von Mächtigen einlassen, die erfah- 
rungsgemäß keine nennenswerte Änderung herbeiführen können; sie 
solle zum Volk gehen und ihm beim Verlangen nach menschlicheren Le- 
bensbedingungen zur Seite stehen. Nicht die neuen Herrschenden, son- 
dern das Volk selbst soll das Subjekt des Wandels, der Träger der Neu- 
ordnung sein, die in Lateinamerika kommen muß. 

4 In: KNA, 15.9.1984. 
5 Internationale Katechetische Woche in Medellin vom 11.-18.8.1968, einberufen von der 

Katechetischen Kommission des Lateinamerikanischen Bischofsrates (CELAM) und der 
kolumbianischen Bischofskonferenz. 



Erlösungslehre 325 

Hier ist Dialog erforderlich. Die angestrebte Befreiung ist - wie die 
römische Instruktion feststellt - ja nicht bloß eine Aufgabe der Theolo- 
gen ; vielmehr bedarf die Kirche, um die Armen zu befreien, der Mitar- 
beit von Wirtschaftsexperten, Humanwissenschaftlern und Soziologen, 
also von jenen Leuten der •bürgerlichen Mittelschicht". 

Erlösung als Befreiung 

Vom zentralen Impuls dieser pastoralen und theologischen Bemühun- 
gen her möchten wir uns den Fragen um die Theologie der Befreiung 
stellen. 

Wenn die Ausdeutung von •Erlösung" als •Befreiung" wirklich die 
•Perversion der christlichen Botschaft"6 wäre, brauchten wir sie nicht 
mehr nach ihrem Gehalt zu befragen. Höchstens könnten wir versuchen, 
die konkreten Formen der Perversion genauer aufzuzeigen. Die pau- 
schale Aburteilung ist jedoch zu allgemein und undifferenziert, als daß 
sie einer unvoreingenommenen Analyse standhielte. 

Die Frage nach der Erlösungslehre der Theologie der Befreiung aber 
ist berechtigt, ja drängend; und dies nicht allein infolge der Polemik, 
sondern vor allem auch deshalb, weil die Frage nach der Erlösung heute 
in den Mittelpunkt theologischen Denkens gerückt ist. Ist es doch eine 
traurige Feststellung, daß der Mensch heute trotz allen technischen 
Fortschritts in keiner der heutigen Gesellschaftsformen erlöst, sondern 
im Gegenteil überall entfremdet, unfrei, enttäuscht ist. Das Nichterlöst- 
sein ist zur tiefsten Erfahrung der heutigen Menschheit geworden, auch 
der sogenannten christlichen Welt. Hat das Christentum versagt? Ist es 
überfordert? Kann die Erfahrung der Erlösung denn nur einzelnen 
Menschen, nicht einer Gesellschaft als solcher vermittelt werden? 

Option für die Armen 

Was Lateinamerika anbelangt, so müßte eigentlich das Leben der dorti- 
gen Gesellschaft in besonderer Weise von der Frohbotschaft des Chri- 
stentums geprägt sein. Dort hatte nämlich das Christentum eine große 
Chance, sich als erlösend zu bewähren. 500 Jahre lang waren dort prak- 
tisch nur Katholiken am Werk. Die alten Kulturen mit ihren Religionen 
wurden zerstört; es gab keine Reformation, keine religiösen Kriege, kei- 
nen nennenswerten Einfluß aus anderen Glaubensbekenntnissen. Der 
Katholizismus war die Religion aller Kolonisatoren und wurde nach 
den Unabhängigkeitskriegen zur Staatsreligion in den meisten Ländern. 

Instruktion der Kongregation fiir die Glaubenslehre, aaO. (Anm. 3), XI, 1. 



Florencio Galindo 326 

Dennoch weist die lateinamerikanische Gesellschaft heute wie kaum 
eine andere in ihrer Struktur die Merkmale des Unchristlichen auf. 
Kaum anderswo leiden die Menschen so sehr wie in Lateinamerika un- 
ter dem Fluch des •homo homini lupus" (der Mensch ist dem Menschen 
ein Wolf), unter Ungerechtigkeit, Mißbrauch des Mitmenschen, Folte- 
rung mit Methoden, die denen der Nazi- oder KGB-Folterkammern in 
nichts nachstehen, Brudermord usw. 

Es wäre ungerecht, der Kirche alle Schuld an solchen Zuständen auf- 
zubürden; es gibt viele Gründe. Die Macht des menschlichen Egoismus, 
der von Generation zu Generation über die Botschaft der Liebe siegt, ist 
mit der Taufe nicht abgelegt. Dennoch muß sich die katholische Kirche 
gerade in Lateinamerika rehabilitieren und sich von neuem auf ihre Auf- 
gabe besinnen. 

In diesem Kontext steht die lateinamerikanische Theologie der Befrei- 
ung. Sie entstand nicht als Theorie eines Autors, nicht als Methode einer 
Gelehrtenschule, nicht als Versuch, aus den Glaubenswahrheiten heraus 
Antworten auf die Probleme aller Menschen und aller Zeiten zu entwik- 
keln. Sie ist zunächst ein Schrei der Entrüstung angesichts des Versagens 
des Katholizismus, dem es nicht gelang, auf dem Kontinent Lateiname- 
rikas das Modell einer christlichen Gesellschaft zu errichten. Und das 
war nicht die Entrüstung des Selbstgerechten, der mit dem Finger auf 
andere zeigt, sondern eine Entrüstung, die in der Kirche selbst entstand 
und sich zunächst gegen die eigene Schuld und die eigene Ohnmacht 
richtet; erst dann klagt sie auch andere Kräfte des Bösen an, die mit im 
Spiel gewesen sind. Dieser prophetische Charakter darf nicht übersehen 
werden. Propheten sind aber gerade nicht Vorbilder von Ausgewogen- 
heit, doch in ihrem Auftrag, auf das Gebot der Stunde aufmerksam zu 
machen, unersetzbar. 

Die Entrüstung artikulierte sich in einer Bewegung der Solidarität mit 
den Armen des Kontinents, mit denjenigen also, die für den Mißerfolg 
der Kirche •bezahlen" müssen. Bischöfe, Priester und Ordensleute bega- 
ben sich zu den Armen, suchten den Kontakt mit ihnen, hörten auf ihre 
Klagen, teilten ihre Sorgen und oftmals auch ihre Lebensweise. Sie ent- 
deckten dabei schon bei den Armen selbst einen Prozeß, der zur Verän- 
derung ihrer Lage, zur •Befreiung" führen könnte. Und sie machten sich 
diesen Prozeß zu eigen. Befreiung ist in der Tat der Begriff, der die neue 
Haltung des lateinamerikanischen Menschen zum Ausdruck bringt, und 
•Option für die Armen" das Wort, das die neue Haltung der lateiname- 
rikanischen Kirche kennzeichnet. Alles, was mit der Theologie der Be- 
freiung zu tun hat, muß in dieser Perspektive betrachtet werden. 



Erlösungslehre 327 

Erwachsen aus christlicher Praxis 

Die Aussagen der Erlösungslehre der Theologie der Befreiung sind be- 
stimmt von der Option für die Armen. Christen haben sich aufgrund 
ihres Glaubens und die Kirchen haben sich in Treue zu ihrem Verkündi- 
gungsauftrag dem Kampf der Unterdrückten um Befreiung angeschlos- 
sen. Das Wort •Kampf wird dabei im Sinne der Enzyklika •Laborem ex- 
ercens" gebraucht: Es ist •ein normaler Einsatz für ein gerechtes Gut", 
•kein Kampf gegen andere", kein Kampf um des Kampfes willen oder 
um den Gegner auszuschalten7. Die Theologie der Befreiung versucht, 
diese •Praxis" der Kirche und des Volkes zu reflektieren. Ihre Inspira- 
tionsquelle ist aber nicht der Marxismus, sondern der Glaube selbst und 
der Auftrag der Kirche. In die Debatte sind nicht nur Theologen, son- 
dern auch Bischöfe, Ordensleute, Priester, engagierte Christen jedes 
Standes verwickelt. 

Als Bischof Leonidas Proano von Riobamba (Ecuador) im vergange- 
nen Jahr 75 wurde und dem Kirchenrecht entsprechend dem Papst sei- 
nen Rücktritt anbot, schrieben die Katechisten seiner Diözese dem 
Papst folgenden Brief: •Wenn Du uns einen anderen Bischof schicken 
mußt, dann sende uns bitte einen, der die Armen so zu lieben und zu be- 
gleiten und ihnen ebenso Hoffnung zu geben versteht wie unser Monse- 
nor Proano."8 

Daraus ergibt sich ein Doppeltes: 
- Die Theologie der Befreiung darf nicht allein als ein intellektueller 
oder intellektualistischer Vorgang verstanden werden. Vor der theologi- 
schen Reflexion steht die Entscheidung, sich der Situation zu stellen: 
Zwei Drittel der lateinamerikanischen Bevölkerung leben in menschen- 
unwürdigen Verhältnissen. Aus der Herausforderung dieser Situation 
entstanden eine Spiritualität und eine Pastoral, die nun reflektiert wer- 
den müssen. Wer diesen Zusammenhang von Spiritualität, Pastoral und 
theologischer Reflexion übersieht, wird nicht dem gerecht, was man zu- 
sammenfassend als •Theologie der Befreiung" bezeichnet. Diese Theo- 
logie steht im Dienst eines Glaubens, der durch die Liebe wirksam wird 
und auf Veränderung zielt. 

Der Theologe spielt in diesem Zusammenhang nicht die Rolle eines 
•Lehrmeisters", sondern die eines Freundes, eines Anteilnehmenden, 
eines •Mitkämpfers", der mit dem Volk die gleichen Wege geht. Er hat 
die Aufgabe, •Erfahrungen zu sammeln, sie in ein System zu bringen 

7 Vgl. Enzyklika •Laborem exercens"(Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls, Nr. 32 
vom 14.9.1981, hrsg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn), 20. 

8 Veröffentlicht in: Münchner Katholische Kirchenzeitung, 78. Jg., Nr. 6 vom 10.2.1985. 



Florencio Galindo 328 

und zu vertiefen und sie dann wieder an die Menschen zurückzugeben" 
(L. Boff). 
- Das Neue an der Theologie der Befreiung liegt in der Einstellung, 
nicht in den Themen. Ihr wichtigster Beitrag ist ihre Arbeitsweise, nicht 
der Lehrinhalt. Sie behandelt keine neuen Themen, sondern die der tra- 
ditionellen Theologie (Gott, Jesus Christus, Kirche, Gnade, Sünde, Be- 
kehrung usw.) - doch aus einem anderen Blickwinkel, nämlich aus dem 
Anliegen, die ungerechten Verhältnisse zu ändern, zunächst in Latein- 
amerika, dann aber auch dort, wo Menschen sich in ähnlichen Zustän- 
den befinden. 

Züge der Theologie der Befreiung 

Anhand klassischer Themen der Erlösungstheologie ist nun die Theolo- 
gie der Befreiung zu befragen. 

Das Wort •Befreiung" 

Die Befreiungstheologen befassen sich relativ wenig mit der Vielfalt der 
Erlösungsterminologie im Alten und Neuen Testament. Von den ver- 
schiedenen Verben, die das Erlösungswirken Gottes in der Welt wieder- 
geben - wie •retten", •erlösen", •loskaufen" und •befreien" - scheint 
•befreien", angesichts der in Lateinamerika vorherrschenden Unterdrük- 
kung, das passendste Wort zu sein. So wird auch seit etwa 1970 der Kern 
der christlichen Erlösung in den amtlichen Dokumenten vorzugsweise 
mit •ganzheitlicher Befreiung" umschrieben9. Gemeint ist damit die Be- 
freiung von allem, was den Menschen niederdrückt, vor allem aber die 
Befreiung von der Sünde als der Wurzel alles Bösen und aller Ungerech- 
tigkeit10. •Die Erlösung vom Bösen führt zur wahren und völligen Be- 
freiung aller insgesamt und jedes einzelnen."11 

Den Befreiungstheologen wird vorgeworfen, Glauben und Christen- 
tum durch den Begriff •Befreiung" auf ein rein politisches Konzept zu 
reduzieren. Hierzu ist aber daran zu erinnern, daß G. Gutierrez schon 
ganz zu Beginn drei Bedeutungsebenen des Ausdrucks •Befreiung" un- 

9 Vgl. die Römische Synode von 1971, das Apostolische Schreiben •Evangelii nuntiandi" 
(1975) sowie die Dokumente von Medellin (1968) und Puebla (1979). 
10 Vgl. Apostolisches Schreiben •Evangelii nuntiandi"(Verlautbarungen des Apostolischen 
Stuhls, Nr. 2 vom 8.12.1975, hrsg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, 
Bonn), 9. 
11 Puebla, 189; zit. in: Hans Zwiefelhofer, Zeichen des Widerspruchs. Überlegungen zur 
Rolle der Kirche, in: MISEREOR im Widerstreit der Meinungen, München/Mainz 1984 
60. 



Erlösungslehre 329 

terschieden hat: Auf der ersten Ebene ist die Rede von der Befreiung als 
gesellschaftlichem, wirtschaftlichem und politischem Prozeß, gekenn- 
zeichnet durch den bestehenden Konflikt zwischen den Klassen der Ge- 
sellschaft; auf der zweiten Ebene hat Befreiung eine mehr anthropolo- 
gisch-historische Bedeutung, insofern der Mensch mehr und mehr zum 
bewußten Subjekt der Geschichte werden soll; und auf der dritten, rein 
theologischen Ebene wird dieser Prozeß im Licht des christlichen Glau- 
bens gedeutet als Befreiung von der Sünde. 

Strukturelle und persönliche Sünde 

Nach christlichem Verständnis ist der Mensch erlösungsbedürftig. Die 
klassische christliche Auffassung hat diese •Situation" des einzelnen 
Menschen stets durch die Lehre von der •Erbsünde" ins Über-Personale 
erweitert. Die Theologen der Befreiung setzen in ihrem Heil- und Un- 
heil-Verständnis bei den Unrechtsverhältnissen in Lateinamerika an. 
Die unmenschliche Situation, in der die dortigen Menschen leben, wird 
theologisch als Widerspruch zum Heil gedeutet. Man findet in ihr eine 
•strukturelle Sünde". Die Erniedrigung des Menschen ist Verhöhnung 
Gottes. 

Damit wird ein verengtes Sünden- und Heilsverständnis erweitert. 
Das Böse ist nicht nur etwas Individuelles, Statisches, nicht nur ein 
Fehlverhalten des einzelnen Menschen; es besitzt eine Dynamik und 
lenkt die Geschichte in eine falsche Richtung. Das ist mit dem Wort 
•strukturell" gemeint. Die Menschen können sich diese Strukturen an- 
eignen und sie zu ihrer Lebensausrichtung machen, so daß die bösen Ta- 
ten der einzelnen Ausdruck schon bestehender Strukturen und Systeme 
sind oder sein können12. 

•Erlösung" von Gott her geschieht daher auch in der sozialen, kultu- 
rellen und politischen Befreiung, und zwar in einem sehr realen Sinn. Je- 
des Handeln, das auf Aufhebung der •strukturellen Sünde" und auf So- 
lidarität mit den Armen zielt, bringt das Heil Gottes zum Vorschein. 

Die Rede von •struktureller Sünde" ist vielfach auf Widerspruch ge- 
stoßen. Ist die Sünde nicht ausschließlich als Tat der Person zu verste- 
hen? So wird oft argumentiert. Können Strukturen sündig sein? Doch 
man kann das Verhältnis von Person und gesellschaftlicher Struktur 
nicht nach dem Modell Ursache (Person) - Folge (Gesellschaft) denken. 
Dies wäre einseitig. Es würde die wechselseitige Beziehung zwischen 
Person und Gesellschaft verkennen. •Der Fortschritt der menschlichen 

12 Vgl. Leonardo Boff, Vater Unser, Düsseldorf 21983. 



Florencio Galindo 330 

Person und das Wachsen der Gesellschaft als solcher bedingen sich ge- 
genseitig ... Es kann nicht geleugnet werden, daß die Menschen aus den 
gesellschaftlichen Verhältnissen heraus, in denen sie leben, oft vom Tun 
des Guten abgelenkt und zum Bösen angetrieben werden."13 

Die Deutung der Erlösungsbedürftigkeit steht also in der Spannung 
zwischen Privatisierung des Sündenverständnisses, zu der manche tradi- 
tionelle Moraltheologie neigt, und Überstrapazierung der Begriffe 
•strukturelle Sünde", •Macht des Bösen", •Sünde der Welt", zu der die 
Befreiungstheologen unter dem Druck der Verhältnisse ständig in Versu- 
chung sind. Eine rein strukturelle Deutung der Sünde liefe Gefahr, dem 
Geheimnis der menschlichen Freiheit nicht genügend Raum zu geben. 
Eine rein personalistische Deutung würde dem abgründigen Geheimnis 
des Bösen nicht gerecht14. Sicherlich könnte ein Neubedenken der klas- 
sischen Erbsündenlehre einen Weg nach vorne zeigen. 

Ganzheitliches Heil 

Im Leben und Denken der Kirche ist in den letzten Jahren die Einsicht 
gewachsen, daß das Heil alle Menschen und den ganzen Menschen um- 
faßt: •Das Erlösungswerk Christi zielt an sich auf das Heil der Men- 
schen, es umfaßt aber auch den Aufbau der gesamten zeitlichen Ord- 
nung."15 Die Befreiungstheologen haben diesen Gedanken vertieft: 
- Alle Menschen sind zu einem einzigen Ziel bestimmt. Deshalb gibt es 
keine zwei nebeneinander herlaufenden Geschichten, eine profane und 
eine sakrale, sondern eine einzige menschliche Zukunft, die sich Chri- 
stus, Herr der Geschichte, ein für allemal zu eigen gemacht hat. 

Ein biblisches Thema möge dies beleuchten: die Zuordnung von 
Schöpfung und Erlösung. In der Bibel wird Schöpfung nicht als Vor- 
stufe des Erlösungswerkes, sondern als die erste Heilstat Gottes verstan- 
den. Gott hat •uns erwählt vor der Erschaffung der Welt" (Eph 1,4). Die 
Schöpfung ist bereits Teil des Erlösungsgeschehens. Deshalb wird Gott 
in den Psalmen zugleich als Schöpfer und Erlöser besungen (vgl. Ps 136) 
und das Erlösungswerk Christi im Zusammenhang mit der Schöpfung 
dargestellt (vgl. Joh 1). Schöpfung und Erlösung haben einen christolo- 
gischen Sinn: In Christus ist alles erschaffen und alles erlöst worden 

13 Gaudium et spes. Pastorale Konstitution über die Kirche in der Welt von heute, 25 (in: 
LThK- Das Zweite Vatikanische Konzil, Teil III, Freiburg 1968, 359, 361). 
14 Vgl. Franz Kamphaus, Sich gegenseitig ernst nehmen, in: Herder Korrespondenz 39 
(4/1985) 175. 
15 Apostolicam actuositatem. Dekret über das Apostolat der Laien, 5 (in: LThK - Das 
Zweite Vatikanische Konzil, Teil II, Freiburg 1967, 621). 



Erlösungslehre 331 

(vgl. Kol 1,15•20)16. Deshalb muß auch heute •Erlösung" sich in der 
•Profangeschichte" zeigen - als Befreiung zum menschenwürdigen Da- 
sein. 
- Der Mensch hat seinen Ort innerhalb des Erlösungswerkes. •Die Er- 
lösung ist selbstverständlich ein Geschenk Gottes, sie kommt aber nie 
senkrecht vom Himmel zu uns herab, sondern immer durch Vermittlun- 
gen. Das ist das Gesetz der Menschwerdung Gottes." (L. Boff) •Sich die 
Erde Untertan machen" ist Arbeit am Heil. Arbeiten, um diese Welt zum 
Besseren zu verändern, ist Erlösen. Das Mitwirken am Aufbau einer ge- 
rechten, menschenwürdigeren Gesellschaft ist Teilhabe am Heilungspro- 
zeß, der den ganzen Menschen erfaßt. Übertragen auf lateinamerikani- 
sche Verhältnisse bedeutet dies: Die Überwindung von Elend und Aus- 
beutung ist ein Zeichen für das Kommen des Reiches Gottes. Reich 
Gottes und soziale Ungerechtigkeit lassen sich nicht miteinander verein- 
baren. Christ sein in Lateinamerika verlangt also, daß man sich schöpfe- 
risch für menschliche Befreiung engagiert. 

Sozialer Fortschritt 

Schon in dem Apostolischen Schreiben •Evangelii Nuntiandi" (30-35) 
wird darauf hingewiesen, daß zwischen Evangelisierung und menschli- 
cher Entfaltung (Befreiung), zwischen Heil und irdischem Wohl enge 
Verbindungen bestehen. Beide sind aber nicht identisch. Das Heil er- 
schöpft sich nicht im sozialen Fortschritt. 

Hier zeigt sich wiederum die Spannung zwischen zwei Extremhaltun- 
gen: Der traditionellen Theologie wird vorgeworfen, Heil und irdisches 
Wohl auseinanderzureißen; die Befreiungstheologen werden davor ge- 
warnt, beides in eins zu setzen und den Menschen im Namen des Glau- 
bens ein irdisches Paradies zu versprechen. •Wir kämpfen aber um men- 
schenwürdigere Lebensbedingungen für alle", beteuern die Befreiungs- 
theologen. 

Ein offenes Gespräch über diese Frage zwischen europäischer und la- 
teinamerikanischer Theologie würde beiden Seiten nützen. Es würde die 
einen daran erinnern, daß •die Erwartung der neuen Erde die Sorge für 
die Gestaltung dieser (alten) Erde nicht abschwächen darf'17, und die 
anderen vor der Versuchung bewahren, die vollständige Erlösung be- 
reits auf dieser Erde zu versprechen. 

16 Vgl. Gustavo Gutierrez, Die historische Macht der Armen, München/Mainz 1984, 38. 
17 Gaudium et spes, 39 (aaO. [Anm. 13], 395). 



Florencio Galindo 332 

Parteilichkeit 

Den Theologen der Befreiung wird eine radikale Politisierung der Glau- 
bensaussagen vorgeworfen18. Doch man ist sich darin einig, daß das 
Evangelium politische Kraft und politische Konsequenzen hat. Die Ent- 
scheidung für die Sache der Armen ist also für die kirchliche Pastoral 
keine beliebige Wahl, sondern die Kirche hat eine •authentische Ver- 
pflichtung aus dem Auftrag des Evangeliums"19. Alles hängt davon ab, 
was man unter Politik versteht. 

Der Vorwurf richtet sich also nicht gegen ein soziales Engagement der 
Christen, das auch politische Konsequenzen haben kann, sondern gegen 
die Verabsolutierung des Politischen, die dazu führen kann, daß •die 
Geistlichen zu politischen Führern und die Gemeinden zu politischen 
Parteien" (F. Kamphaus) werden. Zugespitzt gesagt: gegen die Tendenz, 
•jede Aussage des Glaubens und der Theologie politischen Kriterien zu 
unterziehen"20. Christen, die so weit gehen, müssen vor der Illusion un- 
realistischer Ziele in ihrem politischen Engagement gewarnt werden. 
Selbst mit der Errichtung politischer Ordnungen wird es uns nicht gelin- 
gen, das Böse vollständig zu vernichten und der Welt das Heil zu brin- 
gen. Für eine solche Illusion zu kämpfen kann zum Totalitarismus füh- 
ren. 

Auch wenn die Parteipolitik nicht die Aufgabe von Priestern und Bi- 
schöfen sein soll, bleibt doch die Frage offen, inwieweit diese bestimmte 
Gruppierungen oder Parteien vorzugsweise unterstützen sollen, die ihrer 
Vorstellung nach dem Ziel der sozialen Gerechtigkeit besser dienen. 

Orthopraxie 

Der Ausdruck hat einen wichtigen Stellenwert bei den Befreiungstheolo- 
gen, vor allem aber in der Christologie Leonardo Boffs. Gemeint ist, daß 
das befreiende Handeln im Sinne Christi mehr wiegen muß als theologi- 
sche Korrektheit. Ohne den Wert genauer dogmatischer Aussagen her- 
abzusetzen, kommt es dem Christen in Lateinamerika in Anbetracht der 
Dringlichkeit der Situation nicht zunächst auf Absicherung von Texten 
an, sondern auf Impulse, die die Kirche in Bewegung setzen, auf den 
Geist, der den Buchstaben lebendig macht. Die Rede von einer •revolu- 
tionären Praxis" im Sinne der marxistischen Terminologie erscheint 

18 Vgl. Instruktion der Kongregation fiir die Glaubenslehre, aaO. (Anm. 3), IX, 6. 
19 Johannes Paul II.,  Puebla, Eröffnungsansprache 111,3; vgl. Franz Kamphaus, aaO. 
(Anm. 14), 171-177. 
20 Instruktion der Kongregation für die Glaubenslehre, aaO. (Anm. 3), IX, 6. 



Erlösungslehre 333 

zwar in Schriften der •Christen für den Sozialismus", darf jedoch nicht 
als kennzeichnend für die Theologie der Befreiung gelten. •Unter Praxis 
verstehen wir zunächst das Leben des Volkes." (L. Boff) Gemeint ist mit 
•Praxis" die bedrückende soziale und politische Situation Lateinameri- 
kas, die sich von Tag zu Tag noch verschlechtert. Die Praxis steht im Ge- 
fälle zwischen dem pastoralen Wirken einer immer noch kolonial ge- 
prägten und belasteten Kirche und den Anforderungen der gegenwärti- 
gen Lage. Praxis ist der Lebensstil der Priester, der seit Jahrhunderten 
mehr oder weniger gleich geblieben ist. Praxis heißt aber auch die neue 
Ordnung, für die man sich in all diesen Bereichen einsetzt. Es geht um 
einen lebendigen Glauben, der die Grenzen des reinen Lippenbekennt- 
nisses überschreitet. 

Die Befreiungstheologen berufen sich hierzu nicht auf marxistische 
Devisen, sondern auf die Hl. Schrift und auf päpstliche Dokumente. Be- 
sonders wird auf das Wort Papst Pauls VI. in seinem Brief •Octogesima 
adveniens" hingewiesen: •Es genügt nicht, Grundsätze zu verkünden, 
Absichten zu beteuern, schreiende Ungerechtigkeiten anzuklagen und 
prophetische Unheilsrufe auszustoßen. Solche Reden haben nur dann 
wirkliches Gewicht, wenn sich damit bei jedem ein lebendiges Be- 
wußtsein der eigenen Verantwortung und der wirksame Einsatz verbin- 
den."21 

Die Stärke der Theologie der Befreiung besteht darin, daß in ihr das 
Wort der Verkündigung und der praktische Einsatz übereinstimmen. Sie 
ist eine Theologie, die vorher gelebt wird. Wird einmal in Lateinamerika 
eine recht verstandene, die Probleme nicht verschweigende Versöhnung 
gelebt, so wird man von einer •Theologie der Versöhnung" sprechen 
dürfen. Auch eine solche Theologie kann nicht erfunden, sie muß zu- 
nächst gelebt werden. 

Auftrag der Kirche 

Das Erlösungswerk Christi wird durch die Kirche fortgesetzt. Als Zei- 
chen des Heils geht •diese Kirche... den Weg mit der ganzen Mensch- 
heit gemeinsam und erfährt das gleiche irdische Geschick mit der 
Welt"22. Zu diesem •irdischen Geschick" gehört, daß sie die Richtung 
ihres Weges immer wieder überprüfen muß, damit ihre Botschaft der Er- 
lösung und Befreiung von der Welt verstanden und ernstgenommen 
wird23. 

21 Octogesima adveniens, 48, in: AAS 63 (1971) 437f. 
22 Gaudium et spes, 40 (aaO. [Anm. 13], 407). 
23 Vgl. Hans Zwiefelhofer, aaO. (Anm. 11), 55-57. 



Florencio Galindo 334 

Gustavo Gutierrez erinnert daran, daß für die Kirche in Lateiname- 
rika noch vor einigen Jahren der Priestermangel das Hindernis für den 
Anschluß an die Neuzeit zu sein schien. Inzwischen denken nur noch 
wenige so; denn der Priestermangel ist nur das Symptom einer umfas- 
senden und tiefer sitzenden Krise, in der die Kirche zur Zeit steckt: Ihre 
Sicht der Dinge war und ist zum Teil noch eindeutig klerikal ausgerich- 
tet. 

Um die heutigen Probleme zu bewältigen, braucht sie größeren Frei- 
mut und mehr Kreativität. Mit der Modernisierung einiger kirchlicher 
Strukturen und einigen pastoralen Anpassungen ist es nicht mehr getan. 
Es kommt auf einschneidende Änderungen an. Und die Erfahrung der 
letzten Jahre hat gezeigt, daß die Kirche in Lateinamerika zu einem sol- 
chen Schritt fähig ist. 

Als ihre wichtigsten Aufgaben zählt Gutierrez folgende auf: 
- Sie muß sich vor allem um ihre Identität bemühen, denn bisher hat sie 
in Abhängigkeit von anderen gelebt und konnte keine eigene Gestalt 
entwickeln. 
- Sie muß ihre koloniale Mentalität überwinden. Dadurch wird sie auch 
zur Bereicherung der Weltkirche beitragen. 
- Sie muß unbeschadet der hierarchischen Struktur Gemeinschaft beto- 
nen und Kollegialität fördern. Dies hat zum Neubedenken des bibli- 
schen Begriffs •Volk Gottes" geführt und die kirchlichen Basisgemein- 
den sich rasch vermehren lassen. Eine Folge davon ist es, daß sich im- 
mer mehr Bischöfe und Priester von den herrschenden Eliten distanzie- 
ren und den Umgang mit den Armen und Jugendlichen suchen. Die 
Pastoral inmitten des Volkes wird wirksamer. 
- Sie muß ihr Bemühen um Armut weiter vertiefen, ihren Lebensstil auf- 
richtig überprüfen, das Gefälle zwischen Predigt und Zeugnis beenden. 
Wenn sich diese Kirche nicht nur den Armen öffnet, sondern selbst arm 
wird, verändert sich auch ihre äußere Erscheinung. 

Bei diesem Bemühen, so fügt Gutierrez hinzu, wird es nicht ohne 
Schwierigkeiten abgehen. Dabei werden leichtsinnige Grenzüberschrei- 
tungen vorkommen. Die größere Gefahr wären jedoch Unbeweglichkeit 
und Zuflucht zu sogenannten Veränderungen, die im Grunde nur die ge- 
genwärtige Situation festschreiben. 

Der Marxismusvorwurf 

Der schwerste Vorwurf gegen die Theologen der Befreiung und damit 
auch gegen ihre Erlösungslehre ist ihre Beziehung zum Marxismus: Sie 
übernähmen Ideen, die aus dem Marxismus stammen, bedienten sich 



Erlösungslehre 335 

unkritisch der Methode der marxistischen Analyse, predigten den Klas- 
senkampf, trennten zwar die Wirtschaftstheorie von der atheistischen 
Ideologie, aber vermischten Christus und Marx. 

Ohne ausführlich auf diese Probleme einzugehen, seien einige Bemer- 
kungen gemacht, die die Diskussion entlasten können24: 

- Das Problem ist meines Erachtens vor allem ein •Sprachproblem". 
Nicht jeder meint dasselbe, wenn er von •marxistischer Gesellschafts- 
analyse" bzw. von •Klassenkampf spricht. In manchen Gebieten La- 
teinamerikas genügt es heutzutage, daß ein Priester in seiner Sonntags- 
predigt von •Armen und Reichen" spricht, daß er denunziert wird, er 
habe •Klassenkampf gepredigt. Manch einer spricht von •Kommunis- 
mus", hat aber in Wirklichkeit die Lebensweise der ersten Christenge- 
meinde von Jerusalem vor Augen. 

- Nicht nur in Lateinamerika gibt es eine Tendenz, jedes Bemühen um 
Veränderung der Unrechtsverhältnisse mit der Parole der Bekämpfung 
des Kommunismus abzuwürgen. Diese Waffe, die die Strategie der soge- 
nannten •Nationalen Sicherheit" geschickt einzusetzen versteht, hat den 
Einsatz der Kirche für die Menschenrechte und die soziale Gerechtig- 
keit erheblich erschwert. Bischöfe und Priester klagen, daß die •Be- 
kämpfung des Kommunismus" allmählich zu einer •Ideologie" von 
Mördern geworden ist. Hier sei das Wort Dom Helder Camaras in Erin- 
nerung gerufen: •Wenn ich einem Armen ein Stück Brot gebe, hält man 
mich für einen Heiligen; wenn ich aber den Armen zeige, warum sie 
kein Brot haben, dann werde ich als Kommunist betrachtet." 

Wenn bestimmte Kreise innerhalb der Kirche mit dem Kampfwort 
•Marxismus" nicht vorsichtig genug umgehen, spielen sie den Gegnern 
jeder Änderung Vorwürfe in die Hände. Diese Befürchtung ist nicht zu 
Unrecht in Verbindung mit der Instruktion der Glaubenskongregation 
geäußert worden. 

- Man weigert sich, gesellschaftsanalytische Daten von Marx oder aus 
marxistischem Lager anzuerkennen, selbst wenn sie Feststellungen von 
Tatsachen sind und ausdrücklich von deren marxistischer Bewertung ge- 
trennt werden. Pater von Nell-Breuning nennt diese Haltung ein Vorur- 
teil und erinnert an die Worte der Würzburger Synode, die sagt, daß 

24 Vgl. dazu neben dem bekannten Brief von Pater Arrupe: Oswald von Nell-Breuning, 
Marxismus - zu leicht genommen, in: StdZ 110 (2/1985) 87-91; Raul Fornet-Betancourt, 
Der Marxismusvorwurf gegen die lateinamerikanische Theologie der Befreiung, in: StdZ 110 
(4/1985) 231-240. 



Florencio Galindo 336 

•Karl Marx eine Reihe fundamentaler Fakten... der neuen gesellschaft- 
lichen Wirklichkeit erkannte und in einer politisch wirksamen Weise 
formulierte". Pater von Nell-Breuning stellt sich gegen die Tendenz, die 
Gesellschaftsanalyse •als marxistisch' zu denunzieren, wenn die festge- 
stellten Tatsachen uns mißfallen"25. 

Eine andere Frage ist die unnötige oder gar falsche Übertragung mar- 
xistischer Begriffe auf Aspekte der Struktur der Kirche oder auf die Sa- 
kramente. 

- Erwähnt sei eine Erklärung der Bischofskonferenz von Honduras an- 
läßlich des Berichts einer CELAM-Kommission über Mittelamerika am 
2. Juli 1982: •Die Anschuldigungen, daß es Marxisten in der katholi- 
schen Kirche gibt und daß viele Priester in den bewaffneten Kampf ver- 
wickelt sind, sind sehr schwerwiegend, und wir können dazu nicht 
schweigen, denn dadurch würden wir ihnen zustimmen. Diese Anschul- 
digungen geben offensichtlich die Denkart derjenigen wieder, die mei- 
nen, das größte und sogar einzige Übel Mittelamerikas sei der Marxis- 
mus und neben ihm die Kirche als seine beste Verbündete." 

Kardinal Godfried Danneels erklärte ebenfalls nach einer Reise 
durch mehrere Länder Südamerikas Mitte des Jahres 1984: •Ich kann in 
aller Ehrlichkeit behaupten, daß ich bei meiner Reise durch Lateiname- 
rika diese Einstellung nicht gefunden habe... Eine solche Beschränkung 
auf marxistische Ideen habe ich nicht beobachtet. Die Befreiungstheolo- 
gen, die ich getroffen habe, waren alle diskrete Leute, erfüllt von kirchli- 
chem Sinn und pastoralem Geist, übernatürlich eingestellt und bereit, 
ihre Theologie notfalls abzuändern. Sie waren aber sehr in Sorge, daß 
die Armen in ihren Erwartungen von der Kirche getäuscht und ent- 
täuscht werden könnten. Sie bitten darum, daß man den Armen nicht 
die Hoffnung raube, daß sich die Kirche weiterhin ihrer in großer Liebe 
annimmt."26 

Die Zukunft der Weltkirche 

Im letzten Jahr erklärte Weihbischof Juan Maria Uriarte von Bilbao: 
•Ich finde, daß unsere europäischen Kirchen allgemein zu sehr mit sich 
selbst beschäftigt sind: gut vorbereitete Gottesdienste, Organisationsfra- 
gen, finanzielle Solidarität, sorgfältige Planung der Pastoralarbeit, Festi- 
gung der eigenen Strukturen... Alles zwar sehr wichtige Dinge, die aber 
nur Mittel sind, um ein überzeugendes Zeichen Jesu in der Welt zu sein. 
Die Theologie und die Pastoral der Befreiung der lateinamerikanischen 
25 Oswald von Nell-Breuning, aaO. (Anm. 24), 88. 
26 Zeitschrift des Lateinamerika-Kollegs Loewen, Juli-Sept. 1984. 



Kirche: • Charisma und Macht" 337 

Kirchen könnten den europäischen Kirchen dazu verhelfen, ein tieferes 
Bewußtsein zu gewinnen, daß die Sendung der Kirche nicht primär in 
der Selbsterhaltung besteht, sondern darin, das Reich Gottes in der Welt 
durchzusetzen... Keine Angst, diese Öffnung zur Welt wird nicht zum 
Verlust der christlichen Identität führen."27 

Wir sind uns bewußt: In Lateinamerika spielt sich gegenwärtig die 
Zukunft der Weltkirche ab. Erweist sich diese Kirche - mit bald mehr 
als der Hälfte der Katholiken - als untauglich, als unfähig, eine gültige 
Antwort auf die Probleme jener Menschen zu geben, die ihren Blick auf 
sie richten, so wird dort in 50 Jahren kaum jemand von der katholischen 
Kirche sprechen. So lautet die Prognose Leonardo Boffs. Die sozialen 
Änderungen werden sich durchsetzen - mit der Kirche oder ohne sie 
und gegen sie. 

Wir haben aber Grund zur Hoffnung. Mit Optimismus kann ich von 
einem guten Teil der lateinamerikanischen Kirche behaupten, was der 
Generalobere der Jesuiten, Pater Kolvenbach, von den Jesuiten Süd- 
und Mittelamerikas sagt: •Sie öffnen der übrigen Gesellschaft die Au- 
gen für die Frage, warum die Liebe zu den Armen Vorrang hat."28 

Auf diesem schweren Weg sind Fehler nicht ausgeschlossen. Hier 
aber müßte das Wort eines Priesters aus Mittelamerika gelten: •So oft 
beging die Kirche Lateinamerikas in der Vergangenheit Fehler zugun- 
sten der Reichen. Lassen Sie uns jetzt vielleicht auch wieder Fehler ma- 
chen, diesmal jedoch zugunsten der Armen." 

28  045,23.12.1984. 
27 Vgl. Päginas, Nov.-Dez. 1984, 18-22. 

Kirche: •Charisma und Macht" 
Zum Streit um Leonardo Boff 

Medard Kehl, Frankfurt 

Die am 9. Mai dieses Jahres bekanntgegebene gemeinsame Entschei- 
dung der (für die Ordensleute zuständigen) Religiosenkongregation und 
der Glaubenskongregation, dem brasilianischen Franziskanerpater L. 
Boff ein •Bußschweigen" aufzuerlegen, hat in vielen - der •Theologie 
der Befreiung" aufgeschlossen gegenüberstehenden - Kreisen Überra- 
schung, Bestürzung und Empörung hervorgerufen. Schien doch nach 




