Kirche: ,, Charisma und Macht“ 337

Kirchen konnten den europdischen Kirchen dazu verhelfen, ein tieferes
BewuBtsein zu gewinnen, daB die Sendung der Kirche nicht primir in
der Selbsterhaltung besteht, sondern darin, das Reich Gottes in der Welt
durchzusetzen... Keine Angst, diese Offnung zur Welt wird nicht zum
Verlust der christlichen Identitét fithren.“?’

Wir sind uns bewuBt: In Lateinamerika spielt sich gegenwirtig die
Zukunft der Weltkirche ab. Erweist sich diese Kirche - mit bald mehr
als der Hilfte der Katholiken - als untauglich, als unfihig, eine giiltige
Antwort auf die Probleme jener Menschen zu geben, die ihren Blick auf
sie richten, so wird dort in 50 Jahren kaum jemand von der katholischen
Kirche sprechen. So lautet die Prognose Leonardo Boffs. Die sozialen
Anderungen werden sich durchsetzen — mit der Kirche oder ohne sie
und gegen sie.

Wir haben aber Grund zur Hoffnung. Mit Optimismus kann ich von
einem guten Teil der lateinamerikanischen Kirche behaupten, was der
Generalobere der Jesuiten, Pater Kolvenbach, von den Jesuiten Siid-
und Mittelamerikas sagt: ,,Sie 6ffnen der iibrigen Gesellschaft die Au-
gen fir die Frage, warum die Liebe zu den Armen Vorrang hat.“?

Auf diesem schweren Weg sind Fehler nicht ausgeschlossen. Hier
aber miilte das Wort eines Priesters aus Mittelamerika gelten: ,,So oft
beging die Kirche Lateinamerikas in der Vergangenheit Fehler zugun-
sten der Reichen. Lassen Sie uns jetzt vielleicht auch wieder Fehler ma-
chen, diesmal jedoch zugunsten der Armen.*

8 0A4S, 23.12.1984.
¥ Vgl. Paginas, Nov.-Dez. 1984, 18-22.

Kirche: ,,Charisma und Macht*

Zum Streit um Leonardo Boff

Medard Kehl, Frankfurt

Die am 9. Mai dieses Jahres bekanntgegebene gemeinsame Entschei-
dung der (fir die Ordensleute zustindigen) Religiosenkongregation und
der Glaubenskongregation, dem brasilianischen Franziskanerpater L.
Boff ein ,,Bulschweigen“ aufzuerlegen, hat in vielen - der ,, Theologie
der Befreiung” aufgeschlossen gegeniiberstehenden - Kreisen Uberra-
schung, Bestiirzung und Empdrung hervorgerufen. Schien doch nach



Medard Kehl 338

dem am 7. September 1984 in ,briiderlicher Atmosphire“ verlaufenen
Gesprach in Rom und vor allem nach der am 13. Mirz veroffentlichten
»Bekanntmachung* der Glaubenskongregation der ,Fall Boff* abge-
schlossen zu sein, zumal dort zusammenfassend und ohne jede Andeu-
tung von Sanktionen festgestellt wurde: ,,Bei der Veroffentlichung des
Obigen fiihlt sich die Kongregation auBerdem verpflichtet zu erkliren,
daB} die hier analysierten Optionen von L. Boff so sind, daB sie die ge-
sunde Glaubenslehre, die zu fordern und zu schiitzen eben die Aufgabe
dieser Kongregation ist, gefihrden.*!

Das Unverstindnis angesichts der dann doch noch erfolgten MaB-
regelung basiert in unseren Breiten allerdings auch auf einer weit-
gehenden Unkenntnis der konkreten theologischen Aussagen Boffs, die
von der Glaubenskongregation untersucht und als gefahrlich eingestuft
worden sind. Es wird namlich keineswegs die Theologie der Befreiung
einfachhin (wie noch in der romischen ,Instructio“ vom September
1984) oder die Theologie L. Boffs im ganzen verurteilt. Die Kritik der
Glaubenskongregation richtet sich vielmehr auf einige genau zu benen-
nende Punkte aus L. Boffs Buch ,,Kirche: Charisma und Macht. Studien
Zu einer streitbaren Ekklesiologie*?.

Ansatz, Anliegen und Stil des Buches

Dieses Buch erhebt — wie L. Boff immer wieder betont - nicht den An-
spruch, eine systematisch ausgearbeitete und vollstindige Ekklesiologie
zu bieten. Es setzt sich vielmehr aus 13 Kapiteln zusammen, die bereits
in den Jahren 1972-1981 als Vortrige bzw. Artikel zu den verschieden-
sten Gelegenheiten und fiir die unterschiedlichsten Kreise veréffentlicht
worden sind. Das ekklesiologische Fundament all dieser Beitrige hat L.
Boff in seiner bei L. Scheffczyk in Miinchen verfaiten Dissertation ge-
legt: ,,Die Kirche als Sakrament im Horizont der Welterfahrung“ (Pa-
derborn 1972). Von daher ist es unbestritten, da3 Boff ganz in der katho-
lischen, durch das II. Vatikanische Konzil wiederbelebten Tradition
steht, die die sichtbare Kirche als ,,Sakrament“ des Heilshandelns Got-
tes in der Welt versteht. Diese Grundaussage nimmt bei Boff allerdings
eine — von E. Kdsemann, H. Kiing und G. Hasenbhiittl inspirierte — pneu-
matologische Sinnspitze an, insofern er die Kirche als ein durch die

' Notifikation der Kongregation fiir die Glaubenslehre zu dem Buch , Kirche: Charisma und
Macht“von L. Boff, in: Osservatore Romano, Wochenausgabe in deutscher Sprache, Nr. 13
vom 29. 3. 1985, 4.

2 Diisseldorf 1985; portugiesisch: Igreja: Charisma e Poder. Ensaios de Eclesiologia mili-
tante, Petropolis 1981.



Kirche: ,, Charisma und Macht* 339

Vielfalt der Charismen strukturiertes Sakrament des Heiligen Geistes ver-
steht (vgl. Kap. 12 u. 13).

Auf dieser Grundlage, die auch in der europiischen Theologie
der letzten 20 Jahre weithin anerkannt ist, entfaltet Boff nun sein eigent-
liches Anliegen, das die ersten 11 Kapitel des Buches entscheidend
priagt. Es geht Boff ndmlich vor allem darum, die gegenwirtig notwen-
dige Antwort der Kirche auf die politische und soziale Herausforderung
durch die unvorstellbar groBe Armut von etwa 75 Prozent des (christli-
chen!) Volkes in Brasilien (und in anderen lateinamerikanischen Lin-
dern) zu formulieren. Boff sieht diese Antwort nun vornehmlich in der
Praxis und Konzeption jenes Teils der Kirche Lateinamerikas gegeben,
der sich fiir die aktive Mitarbeit an der politisch-sozialen, kulturellen
und religiosen Befreiung der Armen in ihren Lindern entschieden hat.
Diese Solidaritit lebt hauptsidchlich in den ,,Basisgemeinden; deswe-
gen werden gerade sie von Boff ekklesiologisch ,,auf den Begriff ge-
bracht” und mit den traditionellen Formen von Kirche vermittelt. ,,Ba-
sisgemeinde“ bezeichnet ein sehr vielfiltiges Phinomen; etwas verallge-
meinert kann darunter ein ZusammenschluB von mehreren kleinen
Gruppen (oft im Rahmen einer bestehenden Pfarrei und ,,animiert*
durch pastorale Mitarbeiter) verstanden werden, die aus Christen der
unteren sozialen Schichten bestehen und die sich regelmidBig zum ge-
meinsamen Gebet, zum Horen auf das Wort Gottes, zum Austausch
iber ithren Glauben und ihre Lebenssituation, schlieBlich zum gemeinsa-
men Handeln im religidsen und gesellschaftlichen Lebensbereich tref-
fen. Diese Gemeinden verstehen sich als ,Kirche des Volkes*, womit
eben gerade die Armen, die kleinen Leute, die Opfer des Systems ge-
meint sind. Sie werden jetzt zum eigentlich tragenden Subjekt der Kir-
che, wodurch sich auch eine neue , Ekklesiogenese“, d.h. ein ,Neuent-
stehen von Kirche“ abzeichnet. Diese ,,Kirche von unten* steht prinzi-
piell keineswegs im Widerspruch zu der institutionalisierten ,,Kirche des
hierarchisch gegliederten Amtes“. Im Gegenteil, beide brauchen sich ge-
genseitig: Die hierarchische Kirche sorgt mit ihren Amtern, ihrer Tradi-
tion, ihren Sakramenten, ihrem Glaubensbekenntnis fiir die ,,Kontinui-
tit, die katholische Identitit und Einheit“ der Basisgemeinden; diese
hinwiederum schenken der traditionell institutionellen Form von Kirche
(gleichsam wie ein ,Sauerteig”) die notwendige evangeliumsgemiBe
Ausrichtung an den ,,geringsten der Briider und Schwestern Jesu*, da-
mit sie sich nicht mehr primér in den Dienst der Wohlhabenden stellt,
sondern die Interessen der Armen zu den ihren macht und dadurch
wirklich zu einer universalen ,,Kirche der Armen“ wird. In dieser Polari-
tdt gilt jedoch die hierarchische Struktur nicht mehr als das primire



Medard Kehl 340

Ordnungsprinzip dieser Kirche; statt dessen ibernimmt die schwester-
lich/briiderliche Gemeinschaft aller Glaubenden, vor allem der Armen
und der mit ihnen Solidarischen, diese Rolle.

An diesem Punkt kommt es nun an vielen Stellen des Buches zu einer
sehr pointierten Darstellung des Gegensatzes zwischen der neuentste-
henden armen Kirche des Volkes und der eher in den biirgerlich-wohl-
habenden Schichten beheimateten Kirche der traditionellen hierarchi-
schen Strukturen. Dabei nimmt die Kritik an den konkreten Amtsstruk-
turen der romisch-katholischen Kirche sehr oft eine Schdrfe an, die man
im allgemeinen nur bei Gegnern der Kirche auBerhalb ihrer eigenen
Grenzen findet (vgl. 18ff, 68ff, 9511, 155ff, 198 ff, 246 ff)>. Diese Kritik
trifft in ihren historischen und soziologischen Aussagen zweifellos auf
manche Tatsachen in Geschichte und Gegenwart unserer Kirche zu;
aber daf3 dies unsere Kirche ist, deren geschichtliche und strukturelle
Last wir mittragen miissen und die uns als ihren Gliedern trotz allem
den Geist Jesu Christi bleibend vermittelt — dies wird (bei allen gegentei-
ligen Beteuerungen) in solchen Analysen fiir mich kaum mehr spiirbar.
Ich muf} ehrlich sagen: Gerade bei der groBen Sympathie, die ich fiir die

3 Zwei Beispiele dieses Stils: ,,Nicht einmal die Priester hilt man fiir fahig, in Dingen, die
sie betreffen, zu iiberlegen, sich zu organisieren und - im Respekt fiir die Einheit in der
Kirche - Entscheidungen zu treffen. Auf Konzilien, Synoden oder dhnlichen Kirchentref-
fen sind es immer die Bischéfe, die fiir sie denken, handeln und entscheiden. Juristisch
gelten sie als Gehilfen der Bischofe und, was die Rechte ihres ordo anbelangt, als bischof-
liche Anhiingsel. Fast jedesmal, wenn es zur Bildung von Gruppen mit eigenen Konturen
kam, erfolgten unmittelbar Verdichtigung, Diffamierung oder Druck von oben, wenn
nicht gar Suspendierung und Exkommunikation.“ (69)

,»Diese Ideologie der Macht schuf nach und nach den ekklesiologischen Ballast, der in
Theologenkreisen bis ins 19. Jh. und in der Mentalitit der hochsten offiziellen Hierarchie
praktisch bis heute fortbestand. Die absolute Macht des Papstes bestimmte den weiteren
Gang der Geschichte in Kirche und Gesellschaft: Geschichte war entweder die Geschichte
dieser absoluten Macht, ihrer Bestitigung und ihrer Konsolidierung, oder sie war eine Ge-
schichte, die — um selbstindig sein und fortbestehen zu kdnnen - gegen jene Macht ange-
hen muBite. So geriet die Kirche in ein schreckliches Dilemma: entweder sie herrscht oder
sie wird beherrscht.

Wie jede andere totalitire Macht entwickelt auch die michtige Institution Kirche ihre
Argumentation, um sich zu rechtfertigen. Die Vernunft verzichtet auf ihre kritische Funk-
tion und wird zu einem bloBen Werkzeug des Systems. Die Theologie gerit schlicht zu ei-
nem sentire cum ecclesia, einem ,Empfinden mit der Kirche‘, wobei unter ecclesia eindeu-
tig die Institution zu verstehen ist...

Kirchliche Macht verstand sich immer als Macht aus Gottes Hand. Allerdings: das
Goéttliche an der Macht der Institution Kirche ist nur ihr Ursprung. Thre konkrete Handha-
bung ist wenig gottlich, sondern vollzieht sich nach der Logik jedweder menschlichen
Macht, einschlieBlich all ihrer Tricks. Neuere soziologische Untersuchungen haben ge-
zeigt, daBl die Entscheidungsbefugnis in der Institution Kirche in extremer Weise zentrali-
siert ist. Im folgenden seien hier einige Seiten eines brasilianischen Analytikers abge-
druckt, auf denen beschrieben wird, daf die Regierungsform der Kirche und der Kommu-
nistischen Partei der Sowjetunion iiberraschende Parallelen aufweisen: ...“ (101f)



Kirche: ,, Charisma und Macht“ 341

,heue“ Sicht von Kirche hege, wie Boff sie prisentiert, sto8t mich diese
scharfe, unerbittliche Polemik doch ziemlich ab. Das ist m. E. nicht die
Sprache eines K. Rahner oder eines Y. Congar, der beiden bedeutend-
sten kritischen Ekklesiologen der letzten Jahrzehnte*; es ist wohl auch
nicht die Sprache der armen und kleinen Leute des siidamerikanischen
Kontinents, die groBenteils in der Kirche — trotz ihrer himmelschreien-
den Siinden und Fehler - ihre Heimat und ihren Halt sehen.

Aber lebt hier nicht endlich wieder die Sprache der Propheten in der
Kirche auf? Dies wird ja oft zur Rechtfertigung solcher Kirchenkritik
gesagt; und es trifft auch auf L. Boff insofern zu, als seine Vortriage und
Artikel im einzelnen fiir ganz bestimmte Situationen ein prophetisch kla-
rendes und unterscheidendes Wort sprechen. Aber in der Form eines
Buches, das diese Beitrige zusammenfaBBt und das in viele Sprachen
iibersetzt wird, transzendieren solche prophetischen Worte die jeweilige
Situation doch erheblich und nehmen den Charakter einer allgemeinen
und umfassenden Kiritik an der institutionellen Kirche an, die in dieser
massiven und geballten Weise eher das Gegenteil bewirkt. Insofern
halte ich eine solche Artikelsammlung zumindest ,kirchenstrategisch®
fiir unklug, weil sich viele ,,Sympathisanten“ mit dieser Form nicht ein-
fachhin identifizieren kénnen und weil sie umgekehrt fast notwendig re-
staurative Reaktionen und Tendenzen bei den Gegnern des eigentlichen
theologischen Ansatzes und Anliegens von Boff verstdrkt®.

Inhaltliche Einwidnde Roms

Die sachlichen Bedenken, die von der Glaubenskongregation gegen das
Buch Boffs erhoben wurden, konzentrieren sich im wesentlichen auf fol-
gende drei Punkte, von denen die beiden ersten keineswegs spezifisch
fir die Ekklesiologie Boffs oder die Theologie der Befreiung sind®:

Die katholische Kirche
und die anderen Kirchen des Glaubens an Jesus Christus

Nach Ansicht der Glaubenskongregation relativiert Boff zu stark die
theologische Bedeutung der katholischen Kirche gegeniiber den prote-

4 Vgl. etwa den Schlufl des Artikels von K. Rahner, Kirche der Siinder, in: Schriften zur
Theologie VI, Ziirich 1965, 319f; L. Boff denkt und empfindet sicherlich genauso wie K.
Rahner; gerade deswegen hat er eine solche Polemik nicht nétig, die eher Theologen min-
deren Formats ansteht.

5 Vgl. dazu D. Seeber, Mehr als Restauration, in: Herder-Korrespondenz 39 (6/1985)
245-249.

¢ Vgl. dazu: Kardinal Joseph Ratzinger/Leonardo Boff, Dokumente eines Konflikies um
die Theologie der Befreiung. Publik-Forum-Dokumentation, Frankfurt 1985; Herder-Korre-
spondenz 39 (5/1985) 201 f.



Medard Kehl 342

stantischen Kirchen; er interpretiere den entscheidenden Begriff des
II. Vatikanischen Konzils zu dieser Frage falsch. Nach der Nr. 8 der
Kirchenkonstitution Lumen gentium ,subsistiert® nimlich die Kirche
Jesu Christi, das zu seinem ,,Leib* versammelte , Volk Gottes*, in der
rémisch-katholischen Kirche. Damit ist nach der Intention des Konzils
eindeutig gemeint, dafl es zwar eine alle Institutionen tibergreifende Kir-
che als die ,,Gemeinschaft des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe*
(ebd.) gibt, mit der die katholische Kirche nicht identisch ist (darin liegt
der skumenisch befreiende Neuansatz des Konzils), daB aber die katho-
lische Kirche die sakramentale und strukturelle ,, Vollgestalt* dieser Kir-
che Jesu Christi darstellt. Der Grund liegt darin, daBB die katholische
Kirche sich in ihrem ganzen sozialen Gefiige von jenem Sakrament der
Einheit her aufbaut, in dem die universale Einheit des Reiches Gottes
sich (seit der Verkiindigung Jesu und seiner Auferstehung) am ausdriick-
lichsten darstellt und vermittelt: von der Eucharistie her. In ihrem
Dienst stehen die wichtigsten strukturierenden Zeichen der universal-
kirchlichen Einheit, das Bischofskollegium und das Petrusamt, die die
katholische Kirche als ganze und in ihren Ortskirchen zu einer einzigen,
allumfassenden eucharistischen Tischgemeinschaft versammeln. Auf der
Ebene dieser sakramentalen Wirklichkeit wird also vom Konzil eine ein-
zigartige, von allen anderen Kirchen unterschiedene Beziehung zwi-
schen der katholischen Kirche und der Kirche Jesu Christi ausgesagt.
Von daher trifft in der Tat L. Boff nicht den genauen Sinn der konzi-
liaren Aussage, wenn er schreibt: ,,So ist die katholische, apostolische,
romische Kirche einerseits die Kirche Christi, weil sie in dieser real-
existierenden Vermittlung in der Welt sichtbar wird. Und sie ist es nicht,
weil sie nicht den Anspruch erheben darf, sie allein sei mit der Kirche
identisch, da diese auch in anderen christlichen Kirchen subsistieren
kann.”“? Gerade das letztere will das Konzil eben nicht behaupten: Eine
»Subsistenz® in dem obengenannten Sinn wird nur fiir die katholische
Kirche geltend gemacht, was jedoch nicht ausschlieBt, daf3 es auch an-
dere Verwirklichungsweisen der Kirche Jesu Christi gibt; z.B. in einer
nur partiellen sakramentalen Gestalt (also ohne Bischofskollegium und
Petrusamt) oder auf der Ebene der existentiellen, in Glaube, Hoffnung
und Liebe gelebten Nachfolge Jesu usw. Meines Erachtens weicht L.
Boff dieser dogmatisch brisanten Frage in seiner Antwort aus, wenn er
schreibt: ,Ich stelle mich nicht in den dogmatischen Fragehorizont, son-
dern behandle nur geschichtliche Vorgéinge.*“® Faktisch tut er es mit der
zitierten Behauptung doch, auch wenn er diese Frage in dem (stellen-

7 L. Boff, Kirche: Charisma und Macht, aaQ. (Anm. 2), 140.
8 Publik-Forum-Dokumentation, aa0. (Anm. 6), 63.



Kirche: , Charisma und Macht“ 343

weise ziemlich vereinfachenden) Kapitel iiber den Katholizismus nur
am Rande (auf einer knappen Seite) behandelt. Aber gerade diese Kiirze
kann zu miBverstindlichen Deutungen AnlaB geben, zumal wenn die ge-
schichtliche Relativitit des ,, Katholizismus® (als eines ,,Prinzips der Ge-
staltgebung des Christentums®, als ,geschichtliche Konkretion des
Evangeliums und Objektivierung des christlichen Glaubens“)° von Boff
doch sehr stark hervorgehoben wird.

Die Unveriinderlichkeit und die AusschlieBlichkeit des Dogmas

L. Boff wird dariiber hinaus vorgeworfen, er relativiere zu stark die dog-
matischen Formulierungen des Glaubens, etwa wenn er schreibt: ,,Die
dogmatische Festlegung ist angesichts drohender Héresien und der Ver-
kehrung der christlichen Erfahrung legitim und auch notwendig. Aber in
ihrer Formulierung ist sie ein Schliissel zur Entzifferung, der nur fir
eine bestimmte Zeit und fiir bestimmte Verhéltnisse giiltig ist. Wer ihren
zeitlichen und geschichtlichen Charakter vergi3t und sie - auch in ihrer
Formulierung - fiir alle Zeit und dazu noch ausschlieBlich gelten lassen
will, macht sie zum Hindernis fiir neue notwendige Gestaltwerdungen
des Christentums. Jede ausschlieBende Dogmatisierung eines Textes ist
immer eine pathologische Form der Wahrheit. Die Verbindlichkeit des
Dogmas ist gekniipft an die ausgesagte Wahrheit und nicht an die Aus-
schlieBlichkeit der Aussageweise.“!?

Das MiBverstindliche an diesen Formulierungen, das auch durch die
Antworten Boffs nicht aus der Welt geschafft worden ist, liegt darin, dal
hier zwei verschiedene Priddikate undifferenziert zusammengebunden
und damit auch zugleich verneint werden: ndmlich da83 bestimmte dog-
matische Formulierungen einerseits , fiir immer® und andererseits ,, aus-
schlieflich“ wahr sein sollen. Die erste Eigenschaft diirfte — gerade auch
nach dem Streit um H. Kiings ,,Unfehlbar?“ seinerzeit - doch in der ka-
tholischen Theologie weithin akzeptiert sein: Grundlegende Glaubens-
und Bekenntnisaussagen (im NT, im Credo, in den Dogmen) bleiben ein
fiir allemal untriiglich wahr und verldBlich, und zwar in dem Sinn, wie
sie Ausdruck der Selbstmitteilung Gottes zu unserem Heil sind. Was in
einer bestimmten Glaubenssituation diesen Charakter der Wahrheit und
unbedingten VerldBlichkeit hat, kann ihn nicht in einer anderen Situa-
tion auf einmal verlieren und somit falsch werden!!. Dagegen behauptet

L. Boff, Kirche: Charisma und Macht, aaQ. (Anm. 2), 145.

10 Aa0. (Anm. 2), 144,

1 Vgl. M. Kehl, Ekklesiologische und christologische Uberlegungen zur Theologie Kiings, in:
Zur Sache. Theologische Streitfragen im Fall Kiing, hrsg. von L. Bertsch/M. Kehl, Wiirz-
burg 1980, 131 ff.



Medard Kehl 344

niemand ernsthaft, dal solche Glaubensformeln eine ,ausschlieBliche*
Geltung beanspruchen und nicht durch neue erginzt, vertieft, erweitert,
ja auch relativiert werden miissen. Die Begrenztheit der dogmatischen
Sprache des Glaubens wird allgemein anerkannt; daraus folgt aber
nicht, daB deswegen Glaubensformeln (wie etwa das apostolische
Credo) einfach ersetzt werden kénnen und anderen Texten , Platz ma-
chen“ miiBlten (so L. Boff, 144). Wenn Boff also die beiden Pradikate
Hfir immer* und ,,ausschlieBlich“ unterschiedlich behandeln und be-
werten wiirde, wire dieser Streitpunkt schnell beigelegt. Er spielt (wie
auch der erstgenannte) sowieso keine gewichtige Rolle innerhalb seiner
Ekklesiologie.

Die marxistische Gesellschaftsanalyse
und die sakramentale Sichtbarkeit der Kirche

Das wird man allerdings von dem dritten Einwand Roms nicht so ein-
fach sagen konnen; denn dieser bezieht sich auf ein Spezifikum der Ek-
klesiologie Boffs, der eine bestimmte Variante der marxistischen Analyse
der kapitalistischen Gesellschaft auf die soziale Struktur der Kirche in-
nerhalb einer solchen Gesellschaft iibertrigt. Das bedeutet: Die ,,asym-
metrische Produktionsweise* der kapitalistischen Gesellschaft!? und die
daraus entspringende Trennung in Klassen wird auch in der Kirche ana-
lysiert, und zwar da, wo die Kirche sich (in ihrer institutionellen Wirk-
lichkeit) so der umgebenden Gesellschafisordnung angepaBt hat, daB
deren Produktionsweise auch in ihrem Bereich der ,religids-symboli-
schen Produktion“ zur Vorherrschaft gelangt ist. ,,In einem langen ge-
schichtlichen ProzeBl, den man auch beschreiben konnte, kam es zu
einer Asymmetrie der religiosen Produktion. In analytischer Begrifflich-
keit (die jedoch frei von jeder moralischen Konnotation ist) konnte man
von einem Prozefl sprechen, in dem der Klerus dem christlichen Volk
die religiosen Produktionsmittel enteignete. Urspriinglich war das christ-
liche Volk in der Kirche an der Macht, an den Entscheidungen und an
der Wahl der Amtstriger beteiligt. Nach und nach wurde es dann nur
noch konsultiert und geriet in der Frage der Macht schlieBlich ganz an
den Rand. Eine Fihigkeit, iiber die es anfangs verfiigte, wurde ihm ent-
eignet. Da die Gesellschaft arbeitsteilig funktionierte, wurde auch in der
Kirche eine religiose Arbeitsteilung eingefiihrt. So entstand ein Stab von

12 L. Boff, Kirche: Charisma und Macht, aaO. (Anm. 2), 200; vgl. zum folgenden M. Kehl,
Option fiir die Armen, marxistische Gesellschafisanalyse und katholische Dogmatik, in: Dog-
mengeschichte und katholische Theologie, hrsg. von W. Léser/K. Lehmann/M. Lutz-Bach-
mann, Wiirzburg 1985 (erscheint in diesem Herbst).



Kirche: ,,Charisma und Macht*“ 345

Beamten und Experten, die das religidse Interesse aller befriedigen soll-
ten, indem sie, und zwar nur sie, symbolische Giiter produzierten, die
das inzwischen enteignete Volk konsumierte... Offensichtlich harmo-
niert eine solchermaBen asymmetrisch strukturierte Kirche gut mit der
sie umgebenden Gesellschaft, in der dieselbe asymmetrische Produk-
tionsweise herrscht. So konnte die Kirche leicht als religiose Ideologie
zur Rechtfertigung der herrschenden Ordnung erscheinen. In Latein-
amerika bestand bis Medellin (1968) diese Art des Verhiltnisses zwi-
schen Kirche, ziviler Gesellschaft und Staat, das zum Regime der Chri-
stenheit fiihrte.«!3

Diese Sicht der empirischen Seite der Kirche bestimmt dann auch das
Verstindnis der vier theologischen ,,Notae ecclesiae“, also ihrer Einheit,
Heiligkeit, Katholizitit und Apostolizitit: Die Einheit wird in einer sol-
chen Kirche als harmonisierende, gleichmacherische Uniformitit be-
schrieben; die Heiligkeit zeigt sich vornehmlich in solchen Heiligen, de-
ren Haupttugenden ,,Gehorsam, kirchliche Unterwerfung, Demut und
Ganzhingabe an die Kirche“ sind und die deswegen fast ausschlieBlich
, Heilige des Systems* (Priester, Bischofe, Ordensleute) darstellen!4; die
Apostolizitit kommt nur ,einer einzigen Klasse (der Bischofe als Nach-
folger der Apostel)” und nicht mehr der ganzen Kirche zu; die Katholi-
zitit schliellich erscheint vor allem auf der quantitativen Ebene: daf3
niamlich dieselbe Kirche (mit derselben Hierarchie, denselben Sakra-
menten und derselben Theologie) auf der ganzen Erde anzutreffen ist.

Was bedeutet eine solche empirische Analyse der Kirche fiir ihre
theologische Wirklichkeit als ,,Sakrament des Heiligen Geistes“? L. Boff
hilt zwar daran fest, daBl die empirische und theologische Dimension
,»Zwei Seiten ein und derselben Kirche* sind, daB3 der institutionelle Be-
reich die ,,Basis“, das ,,GefdB3“, die ,,Greifbarkeit” fiir das sakramentale
Heilshandeln darstellt!’. Aber wie diese beiden Seiten konkret bei der
Kirche in Gestalt einer ,,asymmetrischen Produktionsweise” verbunden
sein sollen, wird mir nicht klar. Kann die sichtbare Kirche in einer sol-
chen sozialanalytischen Perspektive {iberhaupt noch eine theologische
Bedeutung haben, kann sie auf begriindete Weise noch ,,Sakrament* ge-
nannt werden? Oder steht sie nicht in einem reinen Widerspruch zu ihrer
geistlichen Bestimmung?

Leider geht Boff auf diese zentrale Frage nicht weiter ein; es wirkt
nicht sehr befriedigend, wenn er dazu nur schreibt: ,An dieser Stelle
miiflte nun eine theologische Wertung dieser asymmetrischen Strukturie-
rung der Kirche folgen. Wir miiten fragen: Inwieweit verdeutlicht und

13 L. Boff, aa0. (Anm. 2), 202f. 4 AaO. (Anm. 2), 204f. 15 AaO. (Anm. 2), 198.



Medard Kehl 346

vermittelt sie die eigentliche Erfahrung Jesu Christi und der Apostel und
ist ein geeignetes Vehikel fiir die 1deale von Briiderlichkeit, aktiver Mit-
wirkung und Gemeinschaft, die ja in den Taten und in der Botschaft
Jesu enthalten sind? Aus Raumgriinden konnen wir der Frage nicht
nachgehen. Nur mdochten wir hervorheben, wie wichtig sie ist. Wir
méchten darauf hinweisen, daf} sich aufgrund eines neuen BewuBtseins
in der ganzen Kirche mehr und mehr das Gefiihl verbreitet, zwischen
dem asymmetrisch strukturierten religids-ekklesiastischen Bereich einer-
seits und der Gestalt und Botschaft Christi und der Apostel andererseits
bestehe ein (fiir manche fast unertriglicher) Widerspruch.“!¢

Die Frage bleibt damit offen: Wie vertriigt sich diese empirische Sicht
der Kirche mit dem traditionellen katholischen Glauben, daf3 die Ge-
genwart des Heiligen Geistes auch in ihren gesellschaftlichen Strukturen
(Sakramenten, Amt, Verkiindigung, Glaubensbekenntnis, Dogma,
Recht) innergeschichtlich unaufhebbar ist und damit das unzerstorbare
Gehaltensein der ganzen Kirche in der Wahrheit gewdahrleistet? Mir
scheint, daB die Ubernahme marxistischer Sozialtheorien zur Analyse
des ,Innenbereichs* der Glaubensgemeinschaft selbst (und nicht nur fiir
das Verstindnis der allgemeinen Gesellschaft) hier an ihre Grenzen
stoB3t'’. Denn gerade der ,unwiderrufliche* Sakramentscharakter der
Kirche macht ihre unterscheidende Besonderheit gegeniiber allen ande-
ren sozialen Formen symbolischer Vorwegnahmen des Reiches Gottes
aus. Das bedeutet: Auch wenn die Kirche (auf all ihren Ebenen) ,,siin-
dige Kirche® ist, so ist dieser ,,Widerspruch® zu ihrem geistgewirkten
Wesen der Heiligkeit doch nicht so stark, daf3 er dieses verdringen oder
aufheben kann. Wenn das gilt, dann ist schwer einzusehen, wie zugleich
damit ein Feindbild- und Klassenkampfmodell innerhalb der Kirche be-
rechtigt sein kann. Denn wie kann ich von der (zweifellos oft verdunkel-
ten, aber bleibend heilsvermittelnden) Gegenwart des Geistes in allen
Bereichen der Kirche (auch in ihren Institutionen) iiberzeugt sein und
zugleich vom Kampf zwischen getrennten Klassen in dieser Kirche spre-
chen? Das setzt doch voraus, dal3 der gemeinsame ,,Glaubenssinn“ (als
kirchlicher Konsens hinsichtlich der eigentlichen Bestimmung der Kir-

16 AaO (Anm. 2), 206.

17 Auch in seiner Erwiderung (vgl. Publik-Forum-Dokumentation, aaO. [Anm. 6}, 78 ff) gibt
Boff m.E. keine sehr zufriedenstellende Antwort; er begriindet nur, warum heute tiber-
haupt sozialanalytische Begriffe in die Ekklesiologie eingefiihrt werden miissen (was wohl
unbestritten ist), aber nicht, warum gerade diese bestimmten Begriffe wie ,,symbolisches
Kapital®, ,religidse Produktionsmittel”, , Enteignung von den religiésen Produktionsmit-
teln“, ,zentrale Hegemonialmacht* usw. die geeignetsten sein sollen, um das Phidnomen
Kirche innerhalb der kapitalistischen Gesellschaft zu beschreiben. Mir scheint die Uber-
tragung solcher Begriffe auf die Kirche zu unvermittelt, zu univok zu sein.



Kirche: ,, Charisma und Macht* 347

che) zerbrochen ist. Wird dadurch z.B. die Einheit der Kirche nicht zu
einer rein unsichtbaren spirituellen oder eschatologisch-zukiinftigen
GroBe herabgemindert, so daBl es doch - gegen die erklédrte Absicht - zu
einem doppelten Kirchenbegriff kommt: einerseits die empirische, in
ihrer Institutionalitit geist-lose Kirche und andererseits die eschatologi-
sche Kirche des Geistes, die sich innergeschichtlich nur in Form der
neuen Basisgemeinden und analoger Gestalten darstellt? Dal} die Kleri-
kalisierung und Hierarchisierung der Kirche tiber Jahrhunderte hinweg
ein groBes Verhingnis fiir die Kirche darstellt und ganz entschieden
iiberwunden werden muB (mit den Mitteln des ,,Klassenkampfes“?);
daB eine fiir das Reich Gottes fruchtbringende Zukunft der Kirche in
der Tat in Richtung solcher kleiner christlicher Basisgemeinschaften zu
suchen ist, soweit sic auch mit der Universalkirche in der Einheit der
Eucharistiegemeinschaft stehen - das alles bleibt unbestritten. Nur
scheint mir innerhalb der theologischen Theorie die Vermittlung mit der
marxistischen Gesellschaftsanalyse dahin zu fiihren, daB der Kirchenbe-
griff auf der institutionellen Ebene seines theologischen Gehaltes als
»Sakrament des Geistes“ zu sehr entleert wird.

Berechtigtes ,,BuBlschweigen*?

Trotz dieser kritischen Anfrage an manche Punkte der Ekklesiologie
Boffs halte ich die von Rom verhiingte Sanktion fiir weit iiberzogen, ja
fiir ungerechtfertigt und schidlich. Und zwar aus folgenden zwei Griin-
den:

Die Bedeutung des Gesprdichs innerhalb der Theologie fiir das Lehramt

Die beiden erstgenannten Einwinde Roms betreffen Fragen, die Boff in
seinem Buch nur en passant anspricht; sie haben keinerlei systempri-
gende Bedeutung fiir ihn und bediirfen trotz ihrer miBverstindlichen
Formulierung keines solchen Aufhebens. Der dritte, gewichtigere Punkt
dagegen sollte erst in einem ldngeren Diskurs unter den Theologen selbst
gekldrt werden, ehe das Lehramt mit seinen speziellen MaBnahmen ein-
schreitet. Denn die von Boff durch seine marxistische Kirchenanalyse
aufgeworfenen Fragen sind so komplex, daB sie nicht einfach autoritativ
aus der Welt geschafft werden kénnen. Geht es doch u.a. darum, besser
zu kliren, wie iiberhaupt das Verhiltnis zwischen empirischer Sozial-
analyse und theologischer Glaubensanalyse hinsichtlich des Phdnomens
Kirche genau zu bestimmen ist; oder nach welchen Kriterien eine be-
stimmte Sozialanalyse ibernommen werden kann; oder wieweit eine



Medard Kehl 348

marxistische Analyse der sozialen Wirklichkeit von Kirche gerecht wird
und nicht eine uniiberbriickbare Kluft zwischen Empirie und Theologie
des Kirchenverstdndnisses konstruiert usw. Solche Fragen, die von vie-
len lateinamerikanischen Theologen angestoBen werden und die fiir die
Ekklesiologie sehr bedeutsam sind, bediirfen einer ruhigen, fachwissen-
schaftlichen Auseinandersetzung unter den Theologen der verschieden-
sten Lander, ehe es zu einer begriindeten gesamtkirchlich-offiziellen An-
nahme oder Ablehnung einer Theorie kommen kann. Andernfalls ver-
liert der relativ eigenstindige Dienst der Theologen am Glauben der
Kirche wieder stark an Bedeutung gegeniiber einem sich zu schnell und
zu umfassend zustdndig glaubenden Lehramt, was der Kirche und der
Vielfalt ihrer Charismen auf Dauer nur zum Schaden gereichen kann.

Die Bedeutung der Theologie der Befreiung fiir die Weltkirche

Die Bestrafung eines der prominentesten Vertreter der lateinamerikani-
schen Theologie der Befreiung bringt die groBe Gefahr mit sich, daB bei
den sog. ,.einfachen Glaubigen* in allen Teilen der Kirche die Theologie
der Befreiung als ganze in Mifkredit gerit (was vielleicht auch beabsich-
tigt war). So kdnnen doch nur die wenigsten Glaubigen die theologi-
schen Differenzierungen in den obengenannten Punkten mitvollziehen
oder iiberhaupt zu den nétigen Informationen dariiber gelangen, worum
es in diesem Fall genau geht. In Verbindung mit der sehr pauschal dar-
stellenden und verurteilenden Instruktion der rémischen Glaubenskon-
gregation ,,Uber einige Aspekte der Theologie der Befreiung* (Septem-
ber 1984)!® muB3 sich deswegen bei vielen Glaubigen fast notwendig der
Eindruck aufdringen, Rom (und damit vor allem der Papst selbst) sei
grundsitzlich und im ganzen gegen die Theologie der Befreiung; diese
sei also zutiefst unkirchlich und verderblich. Wenn das romische Lehr-
amt tatsdchlich einen solchen Eindruck erwecken méchte, dann schadet
es damit sich selbst und der ganzen Kirche sehr. Denn die Theologie der
Befreiung als ein Moment an der groien Aufbruchsbewegung des latein-
amerikanischen Kontinents in den letzten 20 Jahren verdient nicht nur
eine sehr differenzierte, ihr wirklich gerecht werdende universalkirchli-
che Auseinandersetzung, sondern auch eine Grundhaltung der verste-
henden und mit-gehenden Sympathie.

Von manchen (mehr oder weniger gravierenden) Schwachstellen ab-
gesehen (die wohl jede neue Theologie hat), muBl man einfach gerechter-
weise sagen, dall die Theologie der Befreiung im ganzen ein Segen auch
fiir die Weltkirche ist. Sie versteht es nimlich besser als die meisten an-

18 Vgl. Herder-Korrespondenz 38 (10/1984) 464-474.



Kirche: ,, Charisma und Macht“ 349

deren Theologien, im Geist des Evangeliums die zentralen Glaubensge-
halte (Heil, Gnade, Siinde, Kirche, Nachfolge Jesu, Kreuz, Auferste-
hung, Menschwerdung, Sohnschaft usw.) grundsitzlich mit der konkre-
ten gesellschaftlichen Situation der Armen zusammenzudenken und als
fiir sie bedeutsam auszulegen. D.h. alle theologischen Aussagen werden
von ihr unlésbar an dieses bestimmte, benennbare Subjekt gebunden, in
dem sie ihren primiren Verwirklichungsort in unserer Geschichte fin-
den. Die Bindung an die Leiblichkeit und Gesellschaftlichkeit dieses
konkreten Subjekts befreit alle theologischen Aussagen von einer bei
uns gewohnten Spiritualisierung, die sie vornehmlich entweder ins kon-
fliktenthobene Jenseits der Geschichte oder in den von den gesellschaft-
lichen Konflikten weithin abgetrennten Freiraum der personlichen
Glaubenserfahrung situiert. Das Hineinziehen aller theologischen Aus-
sagen in die reale Erfahrung und in die analytische Deutung der un-
menschlichen Konflikte, die unsere Geschichte ihren Opfern auferlegt,
gibt der Theologie im ganzen einen neuen ,inkarnatorischen“ Grund-
charakter; sie hebt dadurch jene Gehalte unserer Glaubenstradition neu
ans Licht, welche auf die Moglichkeiten befreiender Verdnderung ver-
trauen, die der ,,bis zum duBersten” mensch- und knechtgewordene Gott
unserer Geschichte eingestiftet hat.

Wenn das Lehramt einer solchen Theologie (bei allen notwendigen
briiderlich/schwesterlichen Korrekturen) nicht mit Offenheit und Sym-
pathie begegnet, verpal3t es zum Schaden der ganzen Kirche wieder ein-
mal das ,,Gebot der Stunde®, ndmlich in der gegenwirtigen Situation
einer ins UbermaB gewachsenen Armut und Ungerechtigkeit innerhalb
der Dritten Welt eine angemessene Weise der Verkiindigung und der
theologischen Reflexion zu suchen. Es schadet aber dariiber hinaus
auch auf verhdngnisvolle Weise den Armen in den Lindern Lateiname-
rikas, die daraus schlieBen miissen, daf3 ,,die Kirche noch einmal auf der
Seite der Michtigen gegen die Armen steht. Denn es sind die Michti-
gen, die permanent Kritik iiben an den Basisgemeinden und an den
Theologen, die aus dem kirchlichen Leben des Volkes Theologie treiben,
eines Volkes, welches im Lichte des Glaubens Freiheit und Brot
sucht.”“1°

Neben dieser moglichen Verbitterung bei vielen Gldubigen aus den
drmeren Schichten kann eine negative Haltung Roms ungewollt die poli-
tischen Gegner der Theologie der Befreiung ermutigen, die sowieso
schon zahlreichen Repressionen gegen sozial und politisch engagierte
Christen in vielen lateinamerikanischen Lindern zu verstirken - mit

19 L. Boff, Publik-Forum-Dokumentation, aaO. (Anm. 6), 36.



Anton Rotzetter 350

dem simplen, aber (fiir die 6ffentliche Meinung) wirksamen Argument:
,»Wir verfolgen keineswegs die Kirche oder die Christen, sondern nur
die Ketzer, die ja auch von der Kirche und vom Papst verurteilt wer-
den.” Der offen gezollte Beifall aus solchen Kreisen fiir bestimmte MaB3-
nahmen Roms sollte doch eine Kirche sehr, sehr nachdenklich stimmen,
die im Konzil (unmittelbar nach dem umstrittenen ,,subsistit“!) von sich
bekennt:

,»Wie aber Christus das Werk der Erlésung in Armut und Verfolgung
vollbrachte, so ist auch die Kirche berufen, den gleichen Weg einzu-
schlagen, um die Heilsfrucht den Menschen mitzuteilen. ... In dhnlicher
Weise umgibt die Kirche alle mit ihrer Liebe, die von menschlicher
Schwachheit angefochten sind, ja in den Armen und Leidenden erkennt
sie das Bild dessen, der sie gegriindet hat und selbst ein Armer und Lei-
dender war. Sie miiht sich, deren Not zu erleichtern, und sucht Christus
in ihnen zu dienen.” (LG 8)

Der Fall Boff
im Rahmen der franziskanischen Tradition

Mahnung und Erinnerung

Anton Rotzetter, Schwyz

Wer etwas von der Geschichte der franziskanischen Bewegung kennt,
weil}, daB der Konflikt innerhalb der franziskanischen Familie und zum
Teil mit der Institution Kirche ein Kenn-, man ist versucht zu sagen: ein
Giitezeichen ist. Der Fall des Franziskaners Leonardo Boff 1453t diese
Grundtatsache wieder einmal, Gott sei Dank, in das helle Licht des Ta-
ges treten.

Zu wiederholten Malen habe ich mich mit Leonardo Boff solidarisch
erkldrt'. Nun méchte ich meinen Beitrag leisten, damit sich der Fall Boff
zum Besten der Kirche und der Menschen auswirkt.

' Offener Brief an Leonardo Boff, in: Frankfurter Rundschau vom 6. September 1984 (auch
in: Konflikt um die Theologie der Befreiung. Diskussion und Dokumentation, hrsg. von N.
Greinacher, Zurich 1985, 231-234; Nun hat man Dich geschlagen. Offener Brief an Leo-
nardo Boff, in: Frankfurter Rundschau vom 18. Mai 1985; Mir Zirtlichkeit und Kraft, in:
publik-forumvom 31. Mai 1985, 4; Vorwort des Herausgebers zu: L. Boff, Zeugen Gottes in
der Welt. Theologie des Ordenslebens, Ziirich 1985).





