
Kirche: • Charisma und Macht" 337 

Kirchen könnten den europäischen Kirchen dazu verhelfen, ein tieferes 
Bewußtsein zu gewinnen, daß die Sendung der Kirche nicht primär in 
der Selbsterhaltung besteht, sondern darin, das Reich Gottes in der Welt 
durchzusetzen... Keine Angst, diese Öffnung zur Welt wird nicht zum 
Verlust der christlichen Identität führen."27 

Wir sind uns bewußt: In Lateinamerika spielt sich gegenwärtig die 
Zukunft der Weltkirche ab. Erweist sich diese Kirche - mit bald mehr 
als der Hälfte der Katholiken - als untauglich, als unfähig, eine gültige 
Antwort auf die Probleme jener Menschen zu geben, die ihren Blick auf 
sie richten, so wird dort in 50 Jahren kaum jemand von der katholischen 
Kirche sprechen. So lautet die Prognose Leonardo Boffs. Die sozialen 
Änderungen werden sich durchsetzen - mit der Kirche oder ohne sie 
und gegen sie. 

Wir haben aber Grund zur Hoffnung. Mit Optimismus kann ich von 
einem guten Teil der lateinamerikanischen Kirche behaupten, was der 
Generalobere der Jesuiten, Pater Kolvenbach, von den Jesuiten Süd- 
und Mittelamerikas sagt: •Sie öffnen der übrigen Gesellschaft die Au- 
gen für die Frage, warum die Liebe zu den Armen Vorrang hat."28 

Auf diesem schweren Weg sind Fehler nicht ausgeschlossen. Hier 
aber müßte das Wort eines Priesters aus Mittelamerika gelten: •So oft 
beging die Kirche Lateinamerikas in der Vergangenheit Fehler zugun- 
sten der Reichen. Lassen Sie uns jetzt vielleicht auch wieder Fehler ma- 
chen, diesmal jedoch zugunsten der Armen." 

28  045,23.12.1984. 
27 Vgl. Päginas, Nov.-Dez. 1984, 18-22. 

Kirche: •Charisma und Macht" 
Zum Streit um Leonardo Boff 

Medard Kehl, Frankfurt 

Die am 9. Mai dieses Jahres bekanntgegebene gemeinsame Entschei- 
dung der (für die Ordensleute zuständigen) Religiosenkongregation und 
der Glaubenskongregation, dem brasilianischen Franziskanerpater L. 
Boff ein •Bußschweigen" aufzuerlegen, hat in vielen - der •Theologie 
der Befreiung" aufgeschlossen gegenüberstehenden - Kreisen Überra- 
schung, Bestürzung und Empörung hervorgerufen. Schien doch nach 



MedardKehl 338 

dem am 7. September 1984 in •brüderlicher Atmosphäre" verlaufenen 
Gespräch in Rom und vor allem nach der am 13. März veröffentlichten 
•Bekanntmachung" der Glaubenskongregation der •Fall Boff" abge- 
schlossen zu sein, zumal dort zusammenfassend und ohne jede Andeu- 
tung von Sanktionen festgestellt wurde: •Bei der Veröffentlichung des 
Obigen fühlt sich die Kongregation außerdem verpflichtet zu erklären, 
daß die hier analysierten Optionen von L. Boff so sind, daß sie die ge- 
sunde Glaubenslehre, die zu fördern und zu schützen eben die Aufgabe 
dieser Kongregation ist, gefährden."1 

Das Unverständnis angesichts der dann doch noch erfolgten Maß- 
regelung basiert in unseren Breiten allerdings auch auf einer weit- 
gehenden Unkenntnis der konkreten theologischen Aussagen Boffs, die 
von der Glaubenskongregation untersucht und als gefährlich eingestuft 
worden sind. Es wird nämlich keineswegs die Theologie der Befreiung 
einfachhin (wie noch in der römischen •Instructio" vom September 
1984) oder die Theologie L. Boffs im ganzen verurteilt. Die Kritik der 
Glaubenskongregation richtet sich vielmehr auf einige genau zu benen- 
nende Punkte aus L. Boffs Buch •Kirche: Charisma und Macht. Studien 
zu einer streitbaren Ekklesiologie"2. 

Ansatz, Anliegen und Stil des Buches 

Dieses Buch erhebt - wie L. Boff immer wieder betont - nicht den An- 
spruch, eine systematisch ausgearbeitete und vollständige Ekklesiologie 
zu bieten. Es setzt sich vielmehr aus 13 Kapiteln zusammen, die bereits 
in den Jahren 1972-1981 als Vorträge bzw. Artikel zu den verschieden- 
sten Gelegenheiten und für die unterschiedlichsten Kreise veröffentlicht 
worden sind. Das ekklesiologische Fundament all dieser Beiträge hat L. 
Boff in seiner bei L. Scheffczyk in München verfaßten Dissertation ge- 
legt: •Die Kirche als Sakrament im Horizont der Welterfahrung" (Pa- 
derborn 1972). Von daher ist es unbestritten, daß Boff ganz in der katho- 
lischen, durch das II. Vatikanische Konzil wiederbelebten Tradition 
steht, die die sichtbare Kirche als •Sakrament" des Heilshandelns Got- 
tes in der Welt versteht. Diese Grundaussage nimmt bei Boff allerdings 
eine - von E. Käsemann, H. Küng und G. Hasenhüttl inspirierte - pneu- 
matologische Sinnspitze an, insofern er die Kirche als ein durch die 

1 Notifikation der Kongregation für die Glaubenslehre zu dem Buch •Kirche: Charisma und 
Macht" von L. Boff, in: Osservatore Romano, Wochenausgabe in deutscher Sprache, Nr. 13 
vom 29. 3. 1985, 4. 
2 Düsseldorf 1985; portugiesisch: Igreja: Charisma e Poder. Ensaios de Eclesiologia mili- 
tante, Petropolis 1981. 



Kirche: • Charisma und Macht" 339 

Vielfalt der Charismen strukturiertes Sakrament des Heiligen Geistes ver- 
steht (vgl. Kap. 12 u. 13). 

Auf dieser Grundlage, die auch in der europäischen Theologie 
der letzten 20 Jahre weithin anerkannt ist, entfaltet Boff nun sein eigent- 
liches Anliegen, das die ersten 11 Kapitel des Buches entscheidend 
prägt. Es geht Boff nämlich vor allem darum, die gegenwärtig notwen- 
dige Antwort der Kirche auf die politische und soziale Herausforderung 
durch die unvorstellbar große Armut von etwa 75 Prozent des (christli- 
chen!) Volkes in Brasilien (und in anderen lateinamerikanischen Län- 
dern) zu formulieren. Boff sieht diese Antwort nun vornehmlich in der 
Praxis und Konzeption jenes Teils der Kirche Lateinamerikas gegeben, 
der sich für die aktive Mitarbeit an der politisch-sozialen, kulturellen 
und religiösen Befreiung der Armen in ihren Ländern entschieden hat. 
Diese Solidarität lebt hauptsächlich in den •Basisgemeinden"; deswe- 
gen werden gerade sie von Boff ekklesiologisch •auf den Begriff ge- 
bracht" und mit den traditionellen Formen von Kirche vermittelt. •Ba- 
sisgemeinde" bezeichnet ein sehr vielfältiges Phänomen; etwas verallge- 
meinert kann darunter ein Zusammenschluß von mehreren kleinen 
Gruppen (oft im Rahmen einer bestehenden Pfarrei und •animiert" 
durch pastorale Mitarbeiter) verstanden werden, die aus Christen der 
unteren sozialen Schichten bestehen und die sich regelmäßig zum ge- 
meinsamen Gebet, zum Hören auf das Wort Gottes, zum Austausch 
über ihren Glauben und ihre Lebenssituation, schließlich zum gemeinsa- 
men Handeln im religiösen und gesellschaftlichen Lebensbereich tref- 
fen. Diese Gemeinden verstehen sich als •Kirche des Volkes", womit 
eben gerade die Armen, die kleinen Leute, die Opfer des Systems ge- 
meint sind. Sie werden jetzt zum eigentlich tragenden Subjekt der Kir- 
che, wodurch sich auch eine neue •Ekklesiogenese", d.h. ein •Neuent- 
stehen von Kirche" abzeichnet. Diese •Kirche von unten" steht prinzi- 
piell keineswegs im Widerspruch zu der institutionalisierten •Kirche des 
hierarchisch gegliederten Amtes". Im Gegenteil, beide brauchen sich ge- 
genseitig: Die hierarchische Kirche sorgt mit ihren Ämtern, ihrer Tradi- 
tion, ihren Sakramenten, ihrem Glaubensbekenntnis für die •Kontinui- 
tät, die katholische Identität und Einheit" der Basisgemeinden; diese 
hinwiederum schenken der traditionell institutionellen Form von Kirche 
(gleichsam wie ein •Sauerteig") die notwendige evangeliumsgemäße 
Ausrichtung an den •geringsten der Brüder und Schwestern Jesu", da- 
mit sie sich nicht mehr primär in den Dienst der Wohlhabenden stellt, 
sondern die Interessen der Armen zu den ihren macht und dadurch 
wirklich zu einer universalen •Kirche der Armen" wird. In dieser Polari- 
tät gilt jedoch die hierarchische Struktur nicht mehr als das primäre 



MedardKehl 340 

Ordnungsprinzip dieser Kirche; statt dessen übernimmt die schwester- 
lich/brüderliche Gemeinschaft aller Glaubenden, vor allem der Armen 
und der mit ihnen Solidarischen, diese Rolle. 

An diesem Punkt kommt es nun an vielen Stellen des Buches zu einer 
sehr pointierten Darstellung des Gegensatzes zwischen der neuentste- 
henden armen Kirche des Volkes und der eher in den bürgerlich-wohl- 
habenden Schichten beheimateten Kirche der traditionellen hierarchi- 
schen Strukturen. Dabei nimmt die Kritik an den konkreten Amtsstruk- 
turen der römisch-katholischen Kirche sehr oft eine Schärfe an, die man 
im allgemeinen nur bei Gegnern der Kirche außerhalb ihrer eigenen 
Grenzen findet (vgl. 18 ff, 68 ff, 95 ff, 155 ff, 198 ff, 246 ff)3. Diese Kritik 
trifft in ihren historischen und soziologischen Aussagen zweifellos auf 
manche Tatsachen in Geschichte und Gegenwart unserer Kirche zu; 
aber daß dies unsere Kirche ist, deren geschichtliche und strukturelle 
Last wir mittragen müssen und die uns als ihren Gliedern trotz allem 
den Geist Jesu Christi bleibend vermittelt - dies wird (bei allen gegentei- 
ligen Beteuerungen) in solchen Analysen für mich kaum mehr spürbar. 
Ich muß ehrlich sagen: Gerade bei der großen Sympathie, die ich für die 

3 Zwei Beispiele dieses Stils: •Nicht einmal die Priester hält man für fähig, in Dingen, die 
sie betreffen, zu überlegen, sich zu organisieren und - im Respekt für die Einheit in der 
Kirche - Entscheidungen zu treffen. Auf Konzilien, Synoden oder ähnlichen Kirchentref- 
fen sind es immer die Bischöfe, die für sie denken, handeln und entscheiden. Juristisch 
gelten sie als Gehilfen der Bischöfe und, was die Rechte ihres ordo anbelangt, als bischöf- 
liche Anhängsel. Fast jedesmal, wenn es zur Bildung von Gruppen mit eigenen Konturen 
kam, erfolgten unmittelbar Verdächtigung, Diffamierung oder Druck von oben, wenn 
nicht gar Suspendierung und Exkommunikation." (69) 

•Diese Ideologie der Macht schuf nach und nach den ekklesiologischen Ballast, der in 
Theologenkreisen bis ins 19. Jh. und in der Mentalität der höchsten offiziellen Hierarchie 
praktisch bis heute fortbestand. Die absolute Macht des Papstes bestimmte den weiteren 
Gang der Geschichte in Kirche und Gesellschaft: Geschichte war entweder die Geschichte 
dieser absoluten Macht, ihrer Bestätigung und ihrer Konsolidierung, oder sie war eine Ge- 
schichte, die - um selbständig sein und fortbestehen zu können - gegen jene Macht ange- 
hen mußte. So geriet die Kirche in ein schreckliches Dilemma: entweder sie herrscht oder 
sie wird beherrscht. 

Wie jede andere totalitäre Macht entwickelt auch die mächtige Institution Kirche ihre 
Argumentation, um sich zu rechtfertigen. Die Vernunft verzichtet auf ihre kritische Funk- 
tion und wird zu einem bloßen Werkzeug des Systems. Die Theologie gerät schlicht zu ei- 
nem sentire cum ecclesia, einem ,Empfinden mit der Kirche', wobei unter ecclesia eindeu- 
tig die Institution zu verstehen ist... 

Kirchliche Macht verstand sich immer als Macht aus Gottes Hand. Allerdings: das 
Göttliche an der Macht der Institution Kirche ist nur ihr Ursprung. Ihre konkrete Handha- 
bung ist wenig göttlich, sondern vollzieht sich nach der Logik jedweder menschlichen 
Macht, einschließlich all ihrer Tricks. Neuere soziologische Untersuchungen haben ge- 
zeigt, daß die Entscheidungsbefugnis in der Institution Kirche in extremer Weise zentrali- 
siert ist. Im folgenden seien hier einige Seiten eines brasilianischen Analytikers abge- 
druckt, auf denen beschrieben wird, daß die Regierungsform der Kirche und der Kommu- 
nistischen Partei der Sowjetunion überraschende Parallelen aufweisen: ..." (101 f) 



Kirche: • Charisma und Macht" 341 

•neue" Sicht von Kirche hege, wie Boff sie präsentiert, stößt mich diese 
scharfe, unerbittliche Polemik doch ziemlich ab. Das ist m. E. nicht die 
Sprache eines K. Rahner oder eines Y. Congar, der beiden bedeutend- 
sten kritischen Ekklesiologen der letzten Jahrzehnte4; es ist wohl auch 
nicht die Sprache der armen und kleinen Leute des südamerikanischen 
Kontinents, die großenteils in der Kirche - trotz ihrer himmelschreien- 
den Sünden und Fehler - ihre Heimat und ihren Halt sehen. 

Aber lebt hier nicht endlich wieder die Sprache der Propheten in der 
Kirche auf? Dies wird ja oft zur Rechtfertigung solcher Kirchenkritik 
gesagt; und es trifft auch auf L. Boff insofern zu, als seine Vorträge und 
Artikel im einzelnen für ganz bestimmte Situationen ein prophetisch klä- 
rendes und unterscheidendes Wort sprechen. Aber in der Form eines 
Buches, das diese Beiträge zusammenfaßt und das in viele Sprachen 
übersetzt wird, transzendieren solche prophetischen Worte die jeweilige 
Situation doch erheblich und nehmen den Charakter einer allgemeinen 
und umfassenden Kritik an der institutionellen Kirche an, die in dieser 
massiven und geballten Weise eher das Gegenteil bewirkt. Insofern 
halte ich eine solche Artikelsammlung zumindest •kirchenstrategisch" 
für unklug, weil sich viele •Sympathisanten" mit dieser Form nicht ein- 
fachhin identifizieren können und weil sie umgekehrt fast notwendig re- 
staurative Reaktionen und Tendenzen bei den Gegnern des eigentlichen 
theologischen Ansatzes und Anliegens von Boff verstärkt5. 

Inhaltliche Einwände Roms 

Die sachlichen Bedenken, die von der Glaubenskongregation gegen das 
Buch Boffs erhoben wurden, konzentrieren sich im wesentlichen auf fol- 
gende drei Punkte, von denen die beiden ersten keineswegs spezifisch 
für die Ekklesiologie Boffs oder die Theologie der Befreiung sind6: 

Die katholische Kirche 
und die anderen Kirchen des Glaubens an Jesus Christus 

Nach Ansicht der Glaubenskongregation relativiert Boff zu stark die 
theologische Bedeutung der katholischen Kirche gegenüber den prote- 
4 Vgl. etwa den Schluß des Artikels von K. Rahner, Kirche der Sünder, in: Schriften zur 
Theologie VI, Zürich 1965, 319f; L. Boff denkt und empfindet sicherlich genauso wie K. 
Rahner; gerade deswegen hat er eine solche Polemik nicht nötig, die eher Theologen min- 
deren Formats ansteht. 
5 Vgl. dazu D. Seeber, Mehr als Restauration, in: Herder-Korrespondenz 39 (6/1985) 
245-249. 
6 Vgl. dazu: Kardinal Joseph Ratzinger/Leonardo Boff, Dokumente eines Konfliktes um 
die Theologie der Befreiung. Publik-Forum-Dokumentation, Frankfurt 1985; Herder-Korre- 
spondenz^ (5/1985) 201 f. 



MedardKehl 342 

stantischen Kirchen; er interpretiere den entscheidenden Begriff des 
II. Vatikanischen Konzils zu dieser Frage falsch. Nach der Nr. 8 der 
Kirchenkonstitution Lumen gentium •subsistiert" nämlich die Kirche 
Jesu Christi, das zu seinem •Leib" versammelte •Volk Gottes", in der 
römisch-katholischen Kirche. Damit ist nach der Intention des Konzils 
eindeutig gemeint, daß es zwar eine alle Institutionen übergreifende Kir- 
che als die •Gemeinschaft des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe" 
(ebd.) gibt, mit der die katholische Kirche nicht identisch ist (darin liegt 
der ökumenisch befreiende Neuansatz des Konzils), daß aber die katho- 
lische Kirche die sakramentale und strukturelle •Vollgestalt" dieser Kir- 
che Jesu Christi darstellt. Der Grund liegt darin, daß die katholische 
Kirche sich in ihrem ganzen sozialen Gefüge von jenem Sakrament der 
Einheit her aufbaut, in dem die universale Einheit des Reiches Gottes 
sich (seit der Verkündigung Jesu und seiner Auferstehung) am ausdrück- 
lichsten darstellt und vermittelt: von der Eucharistie her. In ihrem 
Dienst stehen die wichtigsten strukturierenden Zeichen der universal- 
kirchlichen Einheit, das Bischofskollegium und das Petrusamt, die die 
katholische Kirche als ganze und in ihren Ortskirchen zu einer einzigen, 
allumfassenden eucharistischen Tischgemeinschaft versammeln. Auf der 
Ebene dieser sakramentalen Wirklichkeit wird also vom Konzil eine ein- 
zigartige, von allen anderen Kirchen unterschiedene Beziehung zwi- 
schen der katholischen Kirche und der Kirche Jesu Christi ausgesagt. 

Von daher trifft in der Tat L. Boff nicht den genauen Sinn der konzi- 
liaren Aussage, wenn er schreibt: •So ist die katholische, apostolische, 
römische Kirche einerseits die Kirche Christi, weil sie in dieser real- 
existierenden Vermittlung in der Welt sichtbar wird. Und sie ist es nicht, 
weil sie nicht den Anspruch erheben darf, sie allein sei mit der Kirche 
identisch, da diese auch in anderen christlichen Kirchen subsistieren 
kann."7 Gerade das letztere will das Konzil eben nicht behaupten: Eine 
•Subsistenz" in dem obengenannten Sinn wird nur für die katholische 
Kirche geltend gemacht, was jedoch nicht ausschließt, daß es auch an- 
dere Verwirklichungsweisen der Kirche Jesu Christi gibt; z.B. in einer 
nur partiellen sakramentalen Gestalt (also ohne Bischofskollegium und 
Petrusamt) oder auf der Ebene der existentiellen, in Glaube, Hoffnung 
und Liebe gelebten Nachfolge Jesu usw. Meines Erachtens weicht L. 
Boff dieser dogmatisch brisanten Frage in seiner Antwort aus, wenn er 
schreibt: •Ich stelle mich nicht in den dogmatischen Fragehorizont, son- 
dern behandle nur geschichtliche Vorgänge."8 Faktisch tut er es mit der 
zitierten Behauptung doch, auch wenn er diese Frage in dem (stellen- 
7 L. Boff, Kirche: Charisma und Macht, aaO. (Anm. 2), 140. 
8 Publik-Forum-Dokumentation, aaO. (Anm. 6), 63. 



Kirche: • Charisma und Macht" 343 

weise ziemlich vereinfachenden) Kapitel über den Katholizismus nur 
am Rande (auf einer knappen Seite) behandelt. Aber gerade diese Kürze 
kann zu mißverständlichen Deutungen Anlaß geben, zumal wenn die ge- 
schichtliche Relativität des •Katholizismus" (als eines •Prinzips der Ge- 
staltgebung des Christentums", als •geschichtliche Konkretion des 
Evangeliums und Objektivierung des christlichen Glaubens")9 von Boff 
doch sehr stark hervorgehoben wird. 

Die Unveränderlichkeit und die Ausschließlichkeit des Dogmas 

L. Boff wird darüber hinaus vorgeworfen, er relativiere zu stark die dog- 
matischen Formulierungen des Glaubens, etwa wenn er schreibt: •Die 
dogmatische Festlegung ist angesichts drohender Häresien und der Ver- 
kehrung der christlichen Erfahrung legitim und auch notwendig. Aber in 
ihrer Formulierung ist sie ein Schlüssel zur Entzifferung, der nur für 
eine bestimmte Zeit und für bestimmte Verhältnisse gültig ist. Wer ihren 
zeitlichen und geschichtlichen Charakter vergißt und sie - auch in ihrer 
Formulierung - für alle Zeit und dazu noch ausschließlich gelten lassen 
will, macht sie zum Hindernis für neue notwendige Gestaltwerdungen 
des Christentums. Jede ausschließende Dogmatisierung eines Textes ist 
immer eine pathologische Form der Wahrheit. Die Verbindlichkeit des 
Dogmas ist geknüpft an die ausgesagte Wahrheit und nicht an die Aus- 
schließlichkeit der Aussageweise."10 

Das Mißverständliche an diesen Formulierungen, das auch durch die 
Antworten Boffs nicht aus der Welt geschafft worden ist, liegt darin, daß 
hier zwei verschiedene Prädikate undifferenziert zusammengebunden 
und damit auch zugleich verneint werden: nämlich daß bestimmte dog- 
matische Formulierungen einerseits •fiir immer" und andererseits •aus- 
schließlich " wahr sein sollen. Die erste Eigenschaft dürfte - gerade auch 
nach dem Streit um H. Küngs •Unfehlbar?" seinerzeit - doch in der ka- 
tholischen Theologie weithin akzeptiert sein: Grundlegende Glaubens- 
und Bekenntnisaussagen (im NT, im Credo, in den Dogmen) bleiben ein 
für allemal untrüglich wahr und verläßlich, und zwar in dem Sinn, wie 
sie Ausdruck der Selbstmitteilung Gottes zu unserem Heil sind. Was in 
einer bestimmten Glaubenssituation diesen Charakter der Wahrheit und 
unbedingten Verläßlichkeit hat, kann ihn nicht in einer anderen Situa- 
tion auf einmal verlieren und somit falsch werden11. Dagegen behauptet 

9 L. Boff, Kirche: Charisma und Macht, aaO. (Anm. 2), 145. 
10 AaO. (Anm. 2), 144. 
11 Vgl. M. Kehl, Ekklesiologische und christologische Überlegungen zur Theologie Küngs, in: 
Zur Sache. Theologische Streitfragen im Fall Küng, hrsg. von L. Bertsch/M. Kehl, Würz- 
burg 1980, 13 Iff. 



Medard Kehl 344 

niemand ernsthaft, daß solche Glaubensformeln eine •ausschließliche" 
Geltung beanspruchen und nicht durch neue ergänzt, vertieft, erweitert, 
ja auch relativiert werden müssen. Die Begrenztheit der dogmatischen 
Sprache des Glaubens wird allgemein anerkannt; daraus folgt aber 
nicht, daß deswegen Glaubensformeln (wie etwa das apostolische 
Credo) einfach ersetzt werden können und anderen Texten •Platz ma- 
chen" müßten (so L. Boff, 144). Wenn Boff also die beiden Prädikate 
•für immer" und •ausschließlich" unterschiedlich behandeln und be- 
werten würde, wäre dieser Streitpunkt schnell beigelegt. Er spielt (wie 
auch der erstgenannte) sowieso keine gewichtige Rolle innerhalb seiner 
Ekklesiologie. 

Die marxistische Gesellschaftsanalyse 
und die sakramentale Sichtbarkeit der Kirche 

Das wird man allerdings von dem dritten Einwand Roms nicht so ein- 
fach sagen können; denn dieser bezieht sich auf ein Spezifikum der Ek- 
klesiologie Boffs, der eine bestimmte Variante der marxistischen Analyse 
der kapitalistischen Gesellschaft auf die soziale Struktur der Kirche in- 
nerhalb einer solchen Gesellschaft überträgt. Das bedeutet: Die •asym- 
metrische Produktionsweise" der kapitalistischen Gesellschaft12 und die 
daraus entspringende Trennung in Klassen wird auch in der Kirche ana- 
lysiert, und zwar da, wo die Kirche sich (in ihrer institutionellen Wirk- 
lichkeit) so der umgebenden Gesellschaftsordnung angepaßt hat, daß 
deren Produktionsweise auch in ihrem Bereich der •religiös-symboli- 
schen Produktion" zur Vorherrschaft gelangt ist. •In einem langen ge- 
schichtlichen Prozeß, den man auch beschreiben könnte, kam es zu 
einer Asymmetrie der religiösen Produktion. In analytischer Begrifflich- 
keit (die jedoch frei von jeder moralischen Konnotation ist) könnte man 
von einem Prozeß sprechen, in dem der Klerus dem christlichen Volk 
die religiösen Produktionsmittel enteignete. Ursprünglich war das christ- 
liche Volk in der Kirche an der Macht, an den Entscheidungen und an 
der Wahl der Amtsträger beteiligt. Nach und nach wurde es dann nur 
noch konsultiert und geriet in der Frage der Macht schließlich ganz an 
den Rand. Eine Fähigkeit, über die es anfangs verfügte, wurde ihm ent- 
eignet. Da die Gesellschaft arbeitsteilig funktionierte, wurde auch in der 
Kirche eine religiöse Arbeitsteilung eingeführt. So entstand ein Stab von 

12 L. Boff, Kirche: Charisma und Macht, aaO. (Anm. 2), 200; vgl. zum folgenden M. Kehl, 
Option fiir die Armen, marxistische Gesellschaftsanalyse und katholische Dogmatik, in: Dog- 
mengeschichte und katholische Theologie, hrsg. von W. Löser/K. Lehmann/M. Lutz-Bach- 
mann, Würzburg 1985 (erscheint in diesem Herbst). 



Kirche: • Charisma und Macht" 345 

Beamten und Experten, die das religiöse Interesse aller befriedigen soll- 
ten, indem sie, und zwar nur sie, symbolische Güter produzierten, die 
das inzwischen enteignete Volk konsumierte... Offensichtlich harmo- 
niert eine solchermaßen asymmetrisch strukturierte Kirche gut mit der 
sie umgebenden Gesellschaft, in der dieselbe asymmetrische Produk- 
tionsweise herrscht. So konnte die Kirche leicht als religiöse Ideologie 
zur Rechtfertigung der herrschenden Ordnung erscheinen. In Latein- 
amerika bestand bis Medellin (1968) diese Art des Verhältnisses zwi- 
schen Kirche, ziviler Gesellschaft und Staat, das zum Regime der Chri- 
stenheit führte."13 

Diese Sicht der empirischen Seite der Kirche bestimmt dann auch das 
Verständnis der vier theologischen •Notae ecclesiae", also ihrer Einheit, 
Heiligkeit, Katholizität und Apostolizität: Die Einheit wird in einer sol- 
chen Kirche als harmonisierende, gleichmacherische Uniformität be- 
schrieben; die Heiligkeit zeigt sich vornehmlich in solchen Heiligen, de- 
ren Haupttugenden •Gehorsam, kirchliche Unterwerfung, Demut und 
Ganzhingabe an die Kirche" sind und die deswegen fast ausschließlich 
•Heilige des Systems" (Priester, Bischöfe, Ordensleute) darstellen14; die 
Apostolizität kommt nur •einer einzigen Klasse (der Bischöfe als Nach- 
folger der Apostel)" und nicht mehr der ganzen Kirche zu; die Katholi- 
zität schließlich erscheint vor allem auf der quantitativen Ebene: daß 
nämlich dieselbe Kirche (mit derselben Hierarchie, denselben Sakra- 
menten und derselben Theologie) auf der ganzen Erde anzutreffen ist. 

Was bedeutet eine solche empirische Analyse der Kirche für ihre 
theologische Wirklichkeit als •Sakrament des Heiligen Geistes"? L. Boff 
hält zwar daran fest, daß die empirische und theologische Dimension 
•zwei Seiten ein und derselben Kirche" sind, daß der institutionelle Be- 
reich die •Basis", das •Gefäß", die •Greifbarkeit" für das sakramentale 
Heilshandeln darstellt15. Aber wie diese beiden Seiten konkret bei der 
Kirche in Gestalt einer •asymmetrischen Produktionsweise" verbunden 
sein sollen, wird mir nicht klar. Kann die sichtbare Kirche in einer sol- 
chen sozialanalytischen Perspektive überhaupt noch eine theologische 
Bedeutung haben, kann sie auf begründete Weise noch •Sakrament" ge- 
nannt werden? Oder steht sie nicht in einem reinen Widerspruch zu ihrer 
geistlichen Bestimmung? 

Leider geht Boff auf diese zentrale Frage nicht weiter ein; es wirkt 
nicht sehr befriedigend, wenn er dazu nur schreibt: •An dieser Stelle 
müßte nun eine theologische Wertung dieser asymmetrischen Strukturie- 
rung der Kirche folgen. Wir müßten fragen: Inwieweit verdeutlicht und 

L. Boff, aaO. (Anm. 2), 202f. l" AaO. (Anm. 2), 204f. 15 AaO. (Anm. 2), 198. 



Medard Kehl 346 

vermittelt sie die eigentliche Erfahrung Jesu Christi und der Apostel und 
ist ein geeignetes Vehikel für die Ideale von Brüderlichkeit, aktiver Mit- 
wirkung und Gemeinschaft, die ja in den Taten und in der Botschaft 
Jesu enthalten sind? Aus Raumgründen können wir der Frage nicht 
nachgehen. Nur möchten wir hervorheben, wie wichtig sie ist. Wir 
möchten darauf hinweisen, daß sich aufgrund eines neuen Bewußtseins 
in der ganzen Kirche mehr und mehr das Gefühl verbreitet, zwischen 
dem asymmetrisch strukturierten religiös-ekklesiastischen Bereich einer- 
seits und der Gestalt und Botschaft Christi und der Apostel andererseits 
bestehe ein (für manche fast unerträglicher) Widerspruch."16 

Die Frage bleibt damit offen: Wie verträgt sich diese empirische Sicht 
der Kirche mit dem traditionellen katholischen Glauben, daß die Ge- 
genwart des Heiligen Geistes auch in ihren gesellschaftlichen Strukturen 
(Sakramenten, Amt, Verkündigung, Glaubensbekenntnis, Dogma, 
Recht) innergeschichtlich unaufhebbar ist und damit das unzerstörbare 
Gehaltensein der ganzen Kirche in der Wahrheit gewährleistet? Mir 
scheint, daß die Übernahme marxistischer Sozialtheorien zur Analyse 
des •Innenbereichs" der Glaubensgemeinschaft selbst (und nicht nur für 
das Verständnis der allgemeinen Gesellschaft) hier an ihre Grenzen 
stößt17. Denn gerade der •unwiderrufliche" Sakramentscharakter der 
Kirche macht ihre unterscheidende Besonderheit gegenüber allen ande- 
ren sozialen Formen symbolischer Vorwegnahmen des Reiches Gottes 
aus. Das bedeutet: Auch wenn die Kirche (auf all ihren Ebenen) •sün- 
dige Kirche" ist, so ist dieser •Widerspruch" zu ihrem geistgewirkten 
Wesen der Heiligkeit doch nicht so stark, daß er dieses verdrängen oder 
aufheben kann. Wenn das gilt, dann ist schwer einzusehen, wie zugleich 
damit ein Feindbild- und Klassenkampfmodell innerhalb der Kirche be- 
rechtigt sein kann. Denn wie kann ich von der (zweifellos oft verdunkel- 
ten, aber bleibend heilsvermittelnden) Gegenwart des Geistes in allen 
Bereichen der Kirche (auch in ihren Institutionen) überzeugt sein und 
zugleich vom Kampf zwischen getrennten Klassen in dieser Kirche spre- 
chen? Das setzt doch voraus, daß der gemeinsame •Glaubenssinn" (als 
kirchlicher Konsens hinsichtlich der eigentlichen Bestimmung der Kir- 

16 AaO (Anm. 2), 206. 
17 Auch in seiner Erwiderung (vgl. Publik-Forum-Dokumentation, aaO. [Anm. 6], 78 ff) gibt 
Boff m.E. keine sehr zufriedenstellende Antwort; er begründet nur, warum heute über- 
haupt sozialanalytische Begriffe in die Ekklesiologie eingeführt werden müssen (was wohl 
unbestritten ist), aber nicht, warum gerade diese bestimmten Begriffe wie •symbolisches 
Kapital", •religiöse Produktionsmittel", •Enteignung von den religiösen Produktionsmit- 
teln", •zentrale Hegemonialmacht" usw. die geeignetsten sein sollen, um das Phänomen 
Kirche innerhalb der kapitalistischen Gesellschaft zu beschreiben. Mir scheint die Über- 
tragung solcher Begriffe auf die Kirche zu unvermittelt, zu univok zu sein. 



Kirche: • Charisma und Macht" 347 

ehe) zerbrochen ist. Wird dadurch z. B. die Einheit der Kirche nicht zu 
einer rein unsichtbaren spirituellen oder eschatologisch-zukünftigen 
Größe herabgemindert, so daß es doch - gegen die erklärte Absicht - zu 
einem doppelten Kirchenbegriff kommt: einerseits die empirische, in 
ihrer Institutionalität geist-lose Kirche und andererseits die eschatologi- 
sche Kirche des Geistes, die sich innergeschichtlich nur in Form der 
neuen Basisgemeinden und analoger Gestalten darstellt? Daß die Kleri- 
kalisierung und Hierarchisierung der Kirche über Jahrhunderte hinweg 
ein großes Verhängnis für die Kirche darstellt und ganz entschieden 
überwunden werden muß (mit den Mitteln des •Klassenkampfes"?); 
daß eine für das Reich Gottes fruchtbringende Zukunft der Kirche in 
der Tat in Richtung solcher kleiner christlicher Basisgemeinschaften zu 
suchen ist, soweit sie auch mit der Universalkirche in der Einheit der 
Eucharistiegemeinschaft stehen - das alles bleibt unbestritten. Nur 
scheint mir innerhalb der theologischen Theorie die Vermittlung mit der 
marxistischen Gesellschaftsanalyse dahin zu führen, daß der Kirchenbe- 
griff auf der institutionellen Ebene seines theologischen Gehaltes als 
•Sakrament des Geistes" zu sehr entleert wird. 

Berechtigtes •Bußschweigen"? 

Trotz dieser kritischen Anfrage an manche Punkte der Ekklesiologie 
Boffs halte ich die von Rom verhängte Sanktion für weit überzogen, ja 
für ungerechtfertigt und schädlich. Und zwar aus folgenden zwei Grün- 
den: 

Die Bedeutung des Gesprächs innerhalb der Theologie für das Lehramt 

Die beiden erstgenannten Einwände Roms betreffen Fragen, die Boff in 
seinem Buch nur en passant anspricht; sie haben keinerlei systemprä- 
gende Bedeutung für ihn und bedürfen trotz ihrer mißverständlichen 
Formulierung keines solchen Aufhebens. Der dritte, gewichtigere Punkt 
dagegen sollte erst in einem längeren Diskurs unter den Theologen selbst 
geklärt werden, ehe das Lehramt mit seinen speziellen Maßnahmen ein- 
schreitet. Denn die von Boff durch seine marxistische Kirchenanalyse 
aufgeworfenen Fragen sind so komplex, daß sie nicht einfach autoritativ 
aus der Welt geschafft werden können. Geht es doch u. a. darum, besser 
zu klären, wie überhaupt das Verhältnis zwischen empirischer Sozial- 
analyse und theologischer Glaubensanalyse hinsichtlich des Phänomens 
Kirche genau zu bestimmen ist; oder nach welchen Kriterien eine be- 
stimmte Sozialanalyse übernommen werden kann; oder wieweit eine 



Medard Kehl 348 

marxistische Analyse der sozialen Wirklichkeit von Kirche gerecht wird 
und nicht eine unüberbrückbare Kluft zwischen Empirie und Theologie 
des Kirchenverständnisses konstruiert usw. Solche Fragen, die von vie- 
len lateinamerikanischen Theologen angestoßen werden und die für die 
Ekklesiologie sehr bedeutsam sind, bedürfen einer ruhigen, fachwissen- 
schaftlichen Auseinandersetzung unter den Theologen der verschieden- 
sten Länder, ehe es zu einer begründeten gesamtkirchlich-offiziellen An- 
nahme oder Ablehnung einer Theorie kommen kann. Andernfalls ver- 
liert der relativ eigenständige Dienst der Theologen am Glauben der 
Kirche wieder stark an Bedeutung gegenüber einem sich zu schnell und 
zu umfassend zuständig glaubenden Lehramt, was der Kirche und der 
Vielfalt ihrer Charismen auf Dauer nur zum Schaden gereichen kann. 

Die Bedeutung der Theologie der Befreiung für die Weltkirche 

Die Bestrafung eines der prominentesten Vertreter der lateinamerikani- 
schen Theologie der Befreiung bringt die große Gefahr mit sich, daß bei 
den sog. •einfachen Gläubigen" in allen Teilen der Kirche die Theologie 
der Befreiung als ganze in Mißkredit gerät (was vielleicht auch beabsich- 
tigt war). So können doch nur die wenigsten Gläubigen die theologi- 
schen Differenzierungen in den obengenannten Punkten mitvollziehen 
oder überhaupt zu den nötigen Informationen darüber gelangen, worum 
es in diesem Fall genau geht. In Verbindung mit der sehr pauschal dar- 
stellenden und verurteilenden Instruktion der römischen Glaubenskon- 
gregation •Über einige Aspekte der Theologie der Befreiung" (Septem- 
ber 1984)18 muß sich deswegen bei vielen Gläubigen fast notwendig der 
Eindruck aufdrängen, Rom (und damit vor allem der Papst selbst) sei 
grundsätzlich und im ganzen gegen die Theologie der Befreiung; diese 
sei also zutiefst unkirchlich und verderblich. Wenn das römische Lehr- 
amt tatsächlich einen solchen Eindruck erwecken möchte, dann schadet 
es damit sich selbst und der ganzen Kirche sehr. Denn die Theologie der 
Befreiung als ein Moment an der großen Aufbruchsbewegung des latein- 
amerikanischen Kontinents in den letzten 20 Jahren verdient nicht nur 
eine sehr differenzierte, ihr wirklich gerecht werdende universalkirchli- 
che Auseinandersetzung, sondern auch eine Grundhaltung der verste- 
henden und mit-gehenden Sympathie. 

Von manchen (mehr oder weniger gravierenden) Schwachstellen ab- 
gesehen (die wohl jede neue Theologie hat), muß man einfach gerechter- 
weise sagen, daß die Theologie der Befreiung im ganzen ein Segen auch 
für die Weltkirche ist. Sie versteht es nämlich besser als die meisten an- 
18 Vgl. Herder-Korrespondenz 38 (10/1984)464^74. 



Kirche:•Charisma und Macht" 349 

deren Theologien, im Geist des Evangeliums die zentralen Glaubensge- 
halte (Heil, Gnade, Sünde, Kirche, Nachfolge Jesu, Kreuz, Auferste- 
hung, Menschwerdung, Sohnschaft usw.) grundsätzlich mit der konkre- 
ten gesellschaftlichen Situation der Armen zusammenzudenken und als 
für sie bedeutsam auszulegen. D.h. alle theologischen Aussagen werden 
von ihr unlösbar an dieses bestimmte, benennbare Subjekt gebunden, in 
dem sie ihren primären Verwirklichungsort in unserer Geschichte fin- 
den. Die Bindung an die Leiblichkeit und Gesellschaftlichkeit dieses 
konkreten Subjekts befreit alle theologischen Aussagen von einer bei 
uns gewohnten Spiritualisierung, die sie vornehmlich entweder ins kon- 
fliktenthobene Jenseits der Geschichte oder in den von den gesellschaft- 
lichen Konflikten weithin abgetrennten Freiraum der persönlichen 
Glaubenserfahrung situiert. Das Hineinziehen aller theologischen Aus- 
sagen in die reale Erfahrung und in die analytische Deutung der un- 
menschlichen Konflikte, die unsere Geschichte ihren Opfern auferlegt, 
gibt der Theologie im ganzen einen neuen •inkarnatorischen" Grund- 
charakter; sie hebt dadurch jene Gehalte unserer Glaubenstradition neu 
ans Licht, welche auf die Möglichkeiten befreiender Veränderung ver- 
trauen, die der •bis zum äußersten" mensch- und knechtgewordene Gott 
unserer Geschichte eingestiftet hat. 

Wenn das Lehramt einer solchen Theologie (bei allen notwendigen 
brüderlich/schwesterlichen Korrekturen) nicht mit Offenheit und Sym- 
pathie begegnet, verpaßt es zum Schaden der ganzen Kirche wieder ein- 
mal das •Gebot der Stunde", nämlich in der gegenwärtigen Situation 
einer ins Übermaß gewachsenen Armut und Ungerechtigkeit innerhalb 
der Dritten Welt eine angemessene Weise der Verkündigung und der 
theologischen Reflexion zu suchen. Es schadet aber darüber hinaus 
auch auf verhängnisvolle Weise den Armen in den Ländern Lateiname- 
rikas, die daraus schließen müssen, daß •die Kirche noch einmal auf der 
Seite der Mächtigen gegen die Armen steht. Denn es sind die Mächti- 
gen, die permanent Kritik üben an den Basisgemeinden und an den 
Theologen, die aus dem kirchlichen Leben des Volkes Theologie treiben, 
eines Volkes, welches im Lichte des Glaubens Freiheit und Brot 
sucht."19 

Neben dieser möglichen Verbitterung bei vielen Gläubigen aus den 
ärmeren Schichten kann eine negative Haltung Roms ungewollt die poli- 
tischen Gegner der Theologie der Befreiung ermutigen, die sowieso 
schon zahlreichen Repressionen gegen sozial und politisch engagierte 
Christen in vielen lateinamerikanischen Ländern zu verstärken - mit 

L. Boff, Publik-Forum-Dokumentation, aaO. (Anm. 6), 36. 



Anton Rotzetter 350 

dem simplen, aber (für die öffentliche Meinung) wirksamen Argument: 
•Wir verfolgen keineswegs die Kirche oder die Christen, sondern nur 
die Ketzer, die ja auch von der Kirche und vom Papst verurteilt wer- 
den." Der offen gezollte Beifall aus solchen Kreisen für bestimmte Maß- 
nahmen Roms sollte doch eine Kirche sehr, sehr nachdenklich stimmen, 
die im Konzil (unmittelbar nach dem umstrittenen •subsistit"!) von sich 
bekennt: 

•Wie aber Christus das Werk der Erlösung in Armut und Verfolgung 
vollbrachte, so ist auch die Kirche berufen, den gleichen Weg einzu- 
schlagen, um die Heilsfrucht den Menschen mitzuteilen. ... In ähnlicher 
Weise umgibt die Kirche alle mit ihrer Liebe, die von menschlicher 
Schwachheit angefochten sind, ja in den Armen und Leidenden erkennt 
sie das Bild dessen, der sie gegründet hat und selbst ein Armer und Lei- 
dender war. Sie müht sich, deren Not zu erleichtern, und sucht Christus 
in ihnen zu dienen." (LG 8) 

Der Fall Boff 
im Rahmen der franziskanischen Tradition 
Mahnung und Erinnerung 

Anton Rotzetter, Schwyz 

Wer etwas von der Geschichte der franziskanischen Bewegung kennt, 
weiß, daß der Konflikt innerhalb der franziskanischen Familie und zum 
Teil mit der Institution Kirche ein Kenn-, man ist versucht zu sagen: ein 
Gütezeichen ist. Der Fall des Franziskaners Leonardo Boff läßt diese 
Grundtatsache wieder einmal, Gott sei Dank, in das helle Licht des Ta- 
ges treten. 

Zu wiederholten Malen habe ich mich mit Leonardo Boff solidarisch 
erklärt1. Nun möchte ich meinen Beitrag leisten, damit sich der Fall Boff 
zum Besten der Kirche und der Menschen auswirkt. 
1 Offener Brief an Leonardo Boff in: Frankfurter Rundschau vom 6. September 1984 (auch 
in: Konflikt um die Theologie der Befreiung. Diskussion und Dokumentation, hrsg. von N. 
Greinacher, Zürich 1985, 231-234; Nun hat man Dich geschlagen. Offener Brief an Leo- 
nardo Boff, in: Frankfurter Rundschau vom 18. Mai 1985; Mit Zärtlichkeit und Kraft, in: 
publik-forum vom 31. Mai 1985, 4; Vorwort des Herausgebers zu: L. Boff, Zeugen Gottes in 
der Welt. Theologie des Ordenslebens, Zürich 1985). 




