Anton Rotzetter 350

dem simplen, aber (fiir die 6ffentliche Meinung) wirksamen Argument:
,»Wir verfolgen keineswegs die Kirche oder die Christen, sondern nur
die Ketzer, die ja auch von der Kirche und vom Papst verurteilt wer-
den.” Der offen gezollte Beifall aus solchen Kreisen fiir bestimmte MaB3-
nahmen Roms sollte doch eine Kirche sehr, sehr nachdenklich stimmen,
die im Konzil (unmittelbar nach dem umstrittenen ,,subsistit“!) von sich
bekennt:

,»Wie aber Christus das Werk der Erlésung in Armut und Verfolgung
vollbrachte, so ist auch die Kirche berufen, den gleichen Weg einzu-
schlagen, um die Heilsfrucht den Menschen mitzuteilen. ... In dhnlicher
Weise umgibt die Kirche alle mit ihrer Liebe, die von menschlicher
Schwachheit angefochten sind, ja in den Armen und Leidenden erkennt
sie das Bild dessen, der sie gegriindet hat und selbst ein Armer und Lei-
dender war. Sie miiht sich, deren Not zu erleichtern, und sucht Christus
in ihnen zu dienen.” (LG 8)

Der Fall Boff
im Rahmen der franziskanischen Tradition

Mahnung und Erinnerung

Anton Rotzetter, Schwyz

Wer etwas von der Geschichte der franziskanischen Bewegung kennt,
weil}, daB der Konflikt innerhalb der franziskanischen Familie und zum
Teil mit der Institution Kirche ein Kenn-, man ist versucht zu sagen: ein
Giitezeichen ist. Der Fall des Franziskaners Leonardo Boff 1453t diese
Grundtatsache wieder einmal, Gott sei Dank, in das helle Licht des Ta-
ges treten.

Zu wiederholten Malen habe ich mich mit Leonardo Boff solidarisch
erkldrt'. Nun méchte ich meinen Beitrag leisten, damit sich der Fall Boff
zum Besten der Kirche und der Menschen auswirkt.

' Offener Brief an Leonardo Boff, in: Frankfurter Rundschau vom 6. September 1984 (auch
in: Konflikt um die Theologie der Befreiung. Diskussion und Dokumentation, hrsg. von N.
Greinacher, Zurich 1985, 231-234; Nun hat man Dich geschlagen. Offener Brief an Leo-
nardo Boff, in: Frankfurter Rundschau vom 18. Mai 1985; Mir Zirtlichkeit und Kraft, in:
publik-forumvom 31. Mai 1985, 4; Vorwort des Herausgebers zu: L. Boff, Zeugen Gottes in
der Welt. Theologie des Ordenslebens, Ziirich 1985).



Der Fall Boff 351
Eindringliche Mahnung

Diese eindringliche Mahnung richtet sich an mich selbst und an alle, die
sich an der Auseinandersetzung beteiligen. Wir sollten uns 6ffnen fiir
jene Gabe, die bereits im Neuen Testament ,krisis“/Kritik (z. B.
1 Kor 12,10; 14,29) genannt wird, in der geistlichen Tradition der Kir-
che als Lehre von der ,,Unterscheidung der Geister” auftritt? und zu
einer christlichen Persdnlichkeit unabdingbar gehort®. Kritiklosigkeit ist
ebenso unchristlich wie eine Kritik, die letztlich nicht den Aufbau der
kirchlichen Gemeinschaft vor Augen hat. Dieser Grundeinsicht sollte
man sich hiiben wie driiben 6ffnen. Sonst gibt es kein Weiterkommen.
Im Sinne dieser Krisis gilt es drei Dinge auseinanderzuhalten:

Die Sachebene

Hier gilt es zunidchst zu beachten, welche Punkte des Boff-Buches von
der Glaubenskongregation in ihrer ,Bekanntmachung“ beanstandet
werden. Es sind vier Aspekte, die nach Meinung der Glaubenskongrega-
tion ,fiir den Glauben der Kirche gefdhrlich“ sind: Boffs ,,ekklesiologi-
scher Relativismus* (die katholische Kirche sei nur eine der Erscheinun-
gen der Kirche Jesu Christi), sein Offenbarungsbegriff (Offenbarung sei
primir Praxis, nicht Lehre), sein Amtsverstindnis (die Amter wiirden
sich aus den Bediirfnissen der Gemeinde ergeben und seien nicht von
Christus vorgegeben) und seine Auffassung von Prophetie (sie sei von
der Hierarchie unabhingig).

Selbstverstindlich kann die theologische Sachdiskussion auch noch
andere Punkte zum Gegenstand der Auseinandersetzung machen. Hin-
gegen ist es unredlich und der Einheit der Kirche abtriglich, wenn man
in der Offentlichkeit der Kirche, in polemischen Artikeln und bischofli-
chen Rechtfertigungen die Diskussion auf andere Punkte ausdehnt, vor
allem wenn man die Befreiungstheologie als ganze verwirft oder den
Marxismusvorwurf erhebt. Die Befreiungstheologie ist - wenn auch man-
ches an Form und Inhalt der entsprechenden Instruktion* zu kritisieren

2 Vgl. z.B. J. Schlageter, Unterscheidung der Geister? Die Frage nach den Kriterien des
geistlichen Lebens, in: A. Rotzetter, Geist und Geistesgaben. Seminar Spiritualitdt 11, Ziirich
1980, 13-27.

3 Wie sehr Franziskus z.B. den , discretus homo*, den unterscheidungsfihigen Menschen
lobte, zeigt sich in meinem Beitrag: Zur Kirchlichkeit des Franz von Assisi, in: Franziskani-
sche Studien 65 (1983) 70-81.

4 Instruktion der Kongregation fiir die Glaubenslehre iiber einige Aspekte der ,, Theologie der
Befreiung“ vom 6. August 1984, hrsg. von der Deutschen Bischofskonferenz, auch abge-
druckt in: Das Lehramt der Kirche und der Schrei der Armen. Analysen zur Instruktion der
Kongregation fiir die Glaubenslehre iiber einige Aspekte der ,, Theologie der Befreiung*, hrsg.
von J. H. Venetz - H. Vorgrimler, Freiburg (Schweiz) 1985, 155-176.



Anton Rotzetter 352

ist — kirchenamtlich legitimiert. Der Marxismusvorwurf, der im ur-
springlichen Brief an Leonardo Boff noch enthalten war, wird in der
»Bekanntmachung® nicht mehr erhoben. Offenbar wurde die Glaubens-
kongregation von einem Artikel des Nestors der katholischen Sozial-
lehre® beeindruckt. So leicht kann man diesen Vorwurf also nicht erhe-
ben, ohne der kirchlichen Tradition untreu zu werden.

Eine Konzentration der Diskussion auf die genannten vier Punkte ist
m. E. fiir die o6ffentliche Diskussion unbedingt notwendig. Wenn die
Glaubenskongregation glaubt, diese vier Punkte wiren an L. Boff zu kri-
tisieren, soll sie das auch ruhig in das 6ffentliche Gesprich einbringen.
Sie muB} sich aber auch gefallen lassen, daf} sich die von Paulus gefor-
derte Gabe der Kritik zuriickwendet auf ihre eigenen Aussagen. Die
,Bekanntmachung® ist ein 7ext, und Texte kann man analysieren — mit
den gleichen Methoden, mit denen man andere Texte zu erfassen ver-
sucht. Man kann und darf sich fragen, ob der Text die gesunde Theolo-
gie der Kirche bezeugt oder bloB eine bestimmte Schule; ob der Text mit
der Bibel fundamentalistisch umgeht oder nach den Prinzipien, welche
die Kirche selbst als notwendig erklirt hat; ob richtig, falsch oder ten-
denzi6s zitiert wird, ob L. Boff sich in den beanstandeten Punkten wie-
dererkennt ... Vor allem diese letzte Frage ist entscheidend. Nachdem
Boff selbsts, aber auch Boff-Kenner” bestreiten, da3 die Glaubenskon-
gregation die Auffassungen Boffs richtig darstellt, niitzt es wenig, die
Anschuldigungen einfachhin zu wiederholen. Nur eine profunde Kennt-
nis der Boff’schen Theologie und nur sach- und problembezogene Dis-
kussion, ,krisis* also, kann aus dem Dilemma herausfiihren, in das wir
hineingeraten sind.

Die Strafebene

Streng von der Sachebene zu trennen ist die Strafebene. Niemand strei-
tet der Glaubensbehorde ab, auf der Sachebene argumentativ gegen
einen Theologen vorzugehen. Etwas anderes ist es, wenn einem Theolo-
gen ein grundsitzliches Schweigen, ein sogenanntes ,,Bullschweigen®,
auferlegt wird. Diese Maflnahme muf} in sich diskutiert werden, unab-
hingig von der Sache, die zur Diskussion steht. Aus verschiedenen

5 O. von Nell-Breuning, Marxismus — zu leicht genommen, in: StdZ 110 (2/1985) 87-91.

¢ Vgl. Kardinal J. Ratzinger - L. Boff, Dokumente eines Konflikts um die Theologie der Be-
Jfreiung. Das Buch ,Kirche: Charisma und Macht* in der Diskussion. Publik—Forum—Doku-
mentation.

7 Vgl. Die Lesehilfe des Freckenhorster Kreises, in publik-forum vom 17. Mai 1985, IV-
VIII; N. Klein, Zur Notificatio der Glaubenskongregation, in: Orientierung 49 (1985)
112-113. Vor allem aber die verschiedenen Stellungnahmen von H. Goldstein, dem Boff-
Ubersetzer.



Der Fall Boff 353

Griinden ist diese MaBnahme abzulehnen: vom Autor her (er kann die
in Aussicht gestellte systematische Arbeit, in der er die Probleme ausge-
wogener und unter Beriicksichtigung der monierien Punkte hitte dar-
stellen konnen, nicht mehr leisten); von den Armen her (da das Schwei-
gen grundsitzlich ist, ist auch die Stimme verstummt, in der sich die
Armen wiedererkennen kénnen); von einer biblischen Ekklesiologie her
(die Bibel kennt einen solchen vom Vatikan geforderten Gehorsam
nicht); vom modernen Rechtsempfinden her (wir empfinden eine solche
MaBnahme als totalitir, diktatorisch, menschenverachtend und darum
als wenig evangelisch); vom eigenen kirchlichen Standpunkt her (die
MaBnahme widerspricht der fiir solche Fille vorgesehenen Verfahrens-
ordnung und dem im iibrigen immer wieder postulierten Subsidiaritéts-
prinzip). Diese und andere Probleme sind in sich zu diskutieren. Man
redet aneinander vorbei, solange man immerzu die Ebenen wechselt.

Die Symptomebene

Es gibt noch eine dritte Ebene, die ebenso sehr von den anderen beiden
zu trennen ist. Sowohl L. Boff mit seinem Buch als auch die ,,Bekannt-
machung“ stehen fiir grundséitzlich verschiedene Erlebniswelten. Es
handelt sich um Symbole bzw. Symptome. Und das macht die Diskus-
sion fast unmdoglich. Wiahrend das Buch Boffs von der Erfahrungswelt
der Armen Lateinamerikas her lebt, bringt die Bekanntmachung den
Standpunkt der ,Ewigen Stadt“, was eben auch eine bestimmte Zeit-
und Geschichtsenthobenheit und eine beharrende Tendenz mitbedingt.

Hinzu kommt, daB es eine Fiille von Indizien fiir einen Willen zur Re-
stauration in Rom gibt, ja sogar ein Zuriickfallen hinter das Vatikani-
sche Konzil®. Die Kirche ist wie nie zuvor zentralistisch, geht {iber ge-
wachsene Traditionen von Orden und Teilkirchen hinweg, miBachtet
fortlaufend das Subsidiaritdtsprinzip.

Auf dieser Ebene ist also zu diskutieren iiber den Stellenwert von Er-
fahrung, tiber die Kompetenzen und die Verantwortung der kirchlichen
Leitung im Ganzen und in den Teilbereichen, liber die verschiedenen
Moglichkeiten, diese Verantwortung wahrzunehmen.

Vor allem aber gilt es zu horen auf die oft gehérte Einladung latein-
amerikanischer Bischofe und Theologen, doch zuerst eine Zeitlang mit-
zuleben und dann erst aus der Erlebniswelt des entsprechenden Theo-
logen heraus sein Werk zu beurteilen. Gerade auch die moderne Wissen-
schaftstheorie unterstreicht die Bedeutung des subjektiven Standpunktes
fiir die wissenschaftliche Darstellung und darum auch fiir das Verstind-

® Vgl. z.B. D. Seeber, Mehr als Restauration, in: Herder-Korrespondenz 39 (1985) 245-249.



Anton Rotzetter 354

nis vorgegebener Aussagen. Auf jeden Fall muB sich jeder des symboli-
schen Gehaltes von Texten, von Biichern und Verlautbarungen bewuft
sein, aber auch des eigenen subjektiven Standpunktes, mit dem er an
Texte und Verlautbarungen herangeht. Nur so wird man dem Aufbau
der Kirche dienen kénnen.

Ich denke, daB} diese eindringliche Mahnung, die verschiedenen Ebe-
nen zu unterscheiden und nicht stédndig von einer Ebene zur anderen zu
wechseln, in sich schon eine franziskanische Dimension enthilt. Diese
soll im folgenden ausdriicklich zur Sprache kommen.

Gefihrliche Erinnerung

Bereits eingangs habe ich erwihnt, daB3 es in der franziskanischen Ge-
schichte so etwas wie einen permanenten Konflikt mit der Kirche gibt.
Das rithrt daher, dal es zum Wesen der franziskanischen Spiritualitit
gehort, eine doppelte Treue zu leben. Nicht daB die franziskanischen Or-
den diese doppelte Treue immer gelebt hitten — oft genug vergaBen sie
sie; aber immer dann, wenn sie sich an sie erinnerten, kam es zum Kon-
flikt innerhalb des Ordens und mit der Kirche.

Es kann kein Zweifel bestehen, daBl Franziskus selbst die Kirche als
Bedingung und Rahmen seines Lebens wihlte. Gerade seine Treue zum
Evangelium und zu dem Gott, der sich darin bezeugt, realisierte sich als
Treue zur Kirche. Schon der mittelalterliche Bezug lehrt uns diesen Sach-
verhalt: ,,Fides* bedeutet sprachlich sowohl ganzheitliches Sich-Hinge-
ben an das unergriindliche und unfaBbare Geheimnis Gottes bzw. Le-
ben nach dem Evangelium als auch Treue zum gesellschaftlichen Sy-
stem der Kirche: zu Institutionen, Riten, Sakramenten, Dogmen ... Bei
Franziskus kommt diese Verkettung von kirchlicher Realitit, Evange-
lium, Christus und Gott auf geradezu mystische Weise zum Ausdruck®.

Nun kommt aber noch eine andere Treue hinzu: die Treue zu den Ar-
men. Ebensosehr wie die Treue zur Kirche gehort der Wechsel des ge-
sellschaftlichen Standpunktes zur Biographie des Heiligen aus Assisi. Er
beginnt das Evangelium erst von dem Augenblick an richtig — und an-
ders als die offizielle Verkiindigung der Kirche - zu verstehen, als er in
der briiderlichen Umarmung des Aussétzigen die Berithrungsangst und
das Wertsystem seiner Vaterstadt Assisi hinter sich gelassen hat. In der
Folge wahlt er ein Leben am Rande von Gesellschaft und Kirche!®. Mit

° Vgl. zum Ganzen A. Rotzetter, Zur Kirchlichkeit des Franz von Assisi, aaO. (Anm. 3).

'° Vgl. A. Rotzetter, Die Entscheidung des heiligen Franz fiir die Armen. Zum gesellschaftli-
chen und kirchlichen Ort der franziskanischen Lebensform, in: Franziskanische Studien 64
(1982) 25-53; ders., Franz von Assisi und die Kirche der Armen, in: GuL 56 (1983) 252-261.



Der Fall Bolf 355

anderen Worten: Von einem urspriinglich franziskanischen Standpunkt
aus gibt es eine Treue zur Kirche nur unter gleichzeitiger Treue zu den
Armen. Und umgekehrt: Eine Treue zu den Armen gibt es letztlich nur
unter gleichzeitiger Treue zur Kirche. Ich glaube, dal3 diese doppelte
Treue ihre Begriindung finden kann sowohl in der Intention der Kirche
als auch im eigentlichen Interesse der Armen. Denn Gott ist im Alten
und im Neuen Testament ein Gott der Armen, das Evangelium eine
frohe Botschaft fiir die Armen, und darum kann die Kirche nicht anders
als eine Kirche der Armen sein. Und die Armen selbst konnen ihre Be-
freiung letztlich nur durch jene Instanz erreichen, die sich als verstro-
mende und sich hingebende Liebe definiert und selbst am Kreuz noch
die Uneigenniitzigkeit und selbstlose Solidaritdt mit den Armen, Nack-
ten, Verlassenen, Gefolterten, Geschlagenen, Leidenden, Toten offen-
bart. Jede andere, rein innerweltliche Instanz — ob humanistisch oder
marxistisch (beides hat geschichtstrichtige Motive, beeindruckende Ge-
danken, z. T. hilfreiche Methoden) — wird eigenen Interessen zum Opfer
fallen, die wahren Interessen der Armen aus dem Auge verlieren, wenn
sie sich nicht messen und bestimmen ldBt durch die Liebe, die im Kreuz
ihre radikale Hingabe zeigt. So ist die doppelte Treue in ihrer inneren
Logik eine groBartige Einheit. Im praktischen Leben aber kommt es im-
mer wieder zur ZerreiBBprobe zwischen Kontemplation und Aktion, aber
auch zwischen Gehorsam gegeniiber der Kirche und Gehorsam gegen-
iiber den Armen. Die Geschichte der franziskanischen Reformbewegun-
gen konnte diese dynamische und schmerzliche Spannung darlegen''.

Genau diese doppelte Treue ist es, die man bei L. Boff feststellen
kann: Er schreibt engagiert, leidenschaftlich vom Standpunkt der Ar-
men aus; er reflektiert, interpretiert, lebt von daher. Aber er zieht es vor,
,mit der Kirche den Weg zu beschreiten und nicht allein mit meiner
Theologie zu stehen“!2. Und er fiigt sich dem auferlegten BuB3-Schwei-
gen. Ich bin iiberzeugt, daB die franziskanische Tradition nicht nur in
dieser grundsitzlichen doppelten Treue in L. Boff aufleuchtet, sondern
mit allen Fragen, die damit verbunden sind.

Sowohl die Kirche als auch die franziskanische Bewegung muf} sich

11 Leider kann hier kein detaillierter Beweis fiir die Behauptungen gegeben werden. Ich
verweise dafiir auf: Gratien de Paris, Histoire de la fondation et de I'évolution de I'Ordre des
fréres mineurs au XIIF siécle, Roma 1982; E. Benz, Ecclesia spiritualis. Kirchenidee und Ge-
schichtstheologie der franziskanischen Reformation, Darmstadt 1964; H. de Lubac, La po-
sterité de Joachin de Fiore I, Paris 1978; A. Rotzetter, Eschatologie und Utopie im franziska-
nischen Denken. Die utopischen Vorstellungen der ersten Franziskaner, in: Franziskanische
Studien 67 (1985) 107-113.

2 L. Boff, Stellungnahme zur Bekanntmachung vom 20. Mdrz 1985, in: publik-forum vom
17. Mai 1985.



Anton Rotzetter 356

der Tradition dieser doppelten Treue stellen. Darum sei sie hier als ,,ge-
fahrliche Erinnerung* formuliert und fragmentarisch dargestellt. Ich bin
der Meinung, daBl uns die franziskanische Geschichte eine Reihe von
wesentlichen Fragen hinterldBt, die von Kirche und Orden oft unter-
driickt oder vergessen wurden, die aber, gerade weil sie unerledigt sind,
zum heutigen Konflikt beigetragen haben mégen.

Armut als Parteinahme

Die erste dieser verborgenen Fragen, welche uns die franziskanische
Tradition stellt, ist die Frage, die hinter der Befreiungstheologie als sol-
cher steht: Was ist eigentlich die geistliche Armut? Ist sie die innere Ge-
16stheit von den Dingen, der Verzicht auf privaten Besitz — zugunsten
des Teilens mit den Briidern und Schwestern, mit denen man zusam-
menlebt? Seit Pachomius hat die geistliche Armut ganz gewiB diesen In-
halt. Aber er macht nicht das eigentliche Wesen der franziskanischen
Armut aus, sosehr dieser Aspekt auch zum franziskanischen Gemein-
schaftsgedanken gehort. Oder ist geistliche Armut Verzicht auf die
Dinge, Gelostheit von der Welt, ein asketisches Bemiihen? Seit Theo-
phor gehort auch dieses Motiv zur geistlichen Armut. Aber es macht
ebensowenig wie die innergemeinschaftliche Solidaritit das Wesen der
franziskanischen Armut aus, wenn es auch - unter der Voraussetzung
einer guten Schopfungstheologie - ein untergeordneter Aspekt ist. Fiir
Franz von Assisi ist geistliche Armut wesentlich eine Entscheidung fiir
die Armen, die Aussitzigen, die Menschen am Rande, ein Standort-
wechsel, von dem aus alles neu in den Blick kommt. Sowohl das Testa-
ment, das von einem ,, Auszug aus der Welt“ (= Stadt) spricht, als auch
die Regel, welche den Eintritt in die Gemeinschaft als Bruch darstellt,
machen deutlich, daB es sich um ein Leben unter den Armen handelt.

Mit anderen Worten: Es geht um eine Parteinahme fiir die Armen, fiir
ein Leben am Rande von Kirche und Gesellschaft. Das ist eine positive
Option, eine Wahl, nicht eine negative, die andere, z. B. die Reichen,
vom Heil ausschlieBt. Hinter diesem Standortwechsel steht — theolo-
gisch gesehen - der Standortwechsel Gottes selbst, der in seiner ,,Keno-
sis“ (Phil 2,5 ff) das Gott-Sein aufgegeben und die Wahl fiir den ernied-
rigten und gekreuzigten Menschen getroffen hat.

Diese radikale Zuwendung zu den Armen - und das nicht nur in dem,
was man hat, sondern in dem, was man ist — gehdrt also zum Kern des
christlichen Lebens. Sie setzt — mindestens im Herzen, wie ein eindriickli-
ches Wort aus dem Regelkommentar Hildemars besagt: ,,in mente debet
praeponi pauper diviti“ (,,Im ,Geist' — das heiBt im ,Innersten‘, im ,See-



Der Fall Boff 357

lengrund® der Mystik - muB3 der Arme dem Reichen vorgezogen wer-
den“) - eine Parteinahme fiir die Armen voraus. Da gibt es keine Neu-
tralitit, die alle auf die gleiche Stufe stellt, keine ,,Objektivitit™, welche
die ,,Wahrheit“ distanziert und leidenschaftslos darstellen kénnte. Die
Logik der liebenden ,,Kenosis* kennt nur den Standort des gekreuzigten
Menschen, von dem aus alles neu in den Blick kommt und alles neu
wird.

Armut als Parteinahme ist also nicht etwas Neues, sondern eine
Grundgegebenheit der christlichen Tradition und eine stindige Anfrage
an das konkret gelebte Christentum.

Armut unter den Bedingungen des priesterlichen Amtes
und der kirchlichen Bildung

Franziskus hatte nicht die Absicht, einen Priester- oder Gebildetenorden
zu griinden. Seine Armutsauffassung muBlte sich notgedrungen dndern,
als Priester und Gebildete in seine Gemeinschaft eintraten und mit der
Zeit das Sagen bekamen. Das Amt besagt schon an sich Institution und
System, und auch die Bildung spiegelt notwendig die Denkkategorien
einer bestimmten Gesellschaft. Das priesterliche Amt und die Schule be-
deuten also gewissermaBlen eine Riickkehr in das System, noch bevor
man als Seelsorger ein Pastoralkonzept oder als Gebildeter eine Dogma-
tik vertritt.

Die frithfranziskanischen Quellen sind voll von Indizien eines Kon-
fliktes zwischen der Armutsauffassung des heiligen Franz und jener der
Gebildeten (und Priester). Im Blick auf Franziskus heif3t es zum Beispiel
von den Briidern, die sich innerhalb des Systems bewegten und ihr not-
wendiges ,,auBBerhalb“ vergessen haben: ,,M&chten sich das die Hofbrii-
der merken und wissen, daB3 sie Fehlgeburten sind, die aus dem Schof3e
ihrer Mutter gezogen wurden.” (2 Cel 120)

Nicht daB Franziskus das priesterliche Amt und die Bildung grund-
sdtzlich abgelehnt hitte! Unter der Bedingung, daB sich beides der Ar-
mut unterordnete, konnte er sie bejahen. Doch die Eigengesetzlichkeit,
die diesen Phinomenen des Systems innewohnt, konnte nicht aufgehal-
ten werden. Es kam zur Klerikalisierung und zur Intellektualisierung des
Ordens und der Armutsauffassung und im Gefolge davon zur Funktio-
nalisierung des Lebens: Statt absichtslos arm mit den Armen zu leben,
muflte man Funktionen erfiillen: Priester, Prediger, Professor sein. Fra-
gen der Effektivitit wurden wichtiger als Fragen des Lebens.

Die Frage, die sich daraus ergibt, vor allem fiir die franziskanische
Bewegung selbst, lautet: Welche Beziehungen gibt es zwischen Armut



Anton Rotzetter 358

und Dienst (Funktion)? Am besten, ich zitiere aus der innerfranziskani-
schen Auseinandersetzung. Hubertin von Casale meint: ,,Wir haben
nicht die Absicht, das heilige und geordnete Studium der Heiligen
Schrift zu verurteilen ... Franziskus hatte die Absicht, und seine Regel
will es so, daB3 die Briider zunichst um des Studiums selbst willen stu-
dierten und wegen eines ganz bestimmten Zieles, d.h. um sich selbst in
der wahren Demut und in der Praxis des Gebetes zu verwurzeln; sie stu-
dieren die Heilige Schrift, um sich selbst zu bilden, um die eigene Voll-
kommenheit zu erreichen. Bevor man anderen niitzlich sein will, muB}
man leben, was man lehrt.“!* Um diesen Text zu verstehen, muf3 man
wissen, dal Studium damals mehr zu tun hatte mit Schriftmeditation als
mit intellektuellem Wissenschaftsbetrieb. Zudem mufl man beachten,
daB} hier ein Wurzelgrund genannt wird: die wahre Demut, um deretwil-
len man studieren soll. Heute wiirde man sagen: um die Lebensperspek-
tive, die man gewdhlt hat, ndmlich die , Kenosis“, den Standort des ge-
kreuzigten Menschen, die Armut zu vertiefen. Demgegeniiber haben
sich andere Franziskaner einem anderen Ziel verschrieben, nimlich der
Verkiindigung der kirchlichen Lehre. Die Armut ist hier nicht mehr
Wurzelgrund und Gesamtperspektive, sondern Mittel zum Zweck,
Glaubwiirdigkeitszeichen fiir die Verkiindigung. Hubertin von Casale,
der gegen diese Armutsauffassung kdmpft, betont, daB es nicht die Ab-
sicht des heiligen Franz war, eine ,,so entfesselte Menge von Predigern*
zu griinden.

In einem solchen Kontext entstand dann auch - und das notwendiger-
weise — die Spiritualisierung der Armut. Man glaubte, daB die Armut
gleichbedeutend sei mit dem ,usus pauper” (,armer, sparsamer Ge-
brauch®) der Dinge: Man konnte - je nach Aufgabe und Stellung - so
viel wie nur méglich haben, man muf3te nur sparsam im Gebrauch sein.
Franziskus hingegen wollte eine Beschrinkung der Dinge auf die Not-
wendigkeiten des Lebens selbst, eine Armut, welche die Armut der Ar-
men widerspiegelt.

Aus der franziskanischen Geschichte ergibt sich also als Anfrage an
den Orden und an die Kirche: Wieweit ist die Armut der Armen der
MaBstab? Oder funktionalisiert und spiritualisiert man die Armut, daB3
am Ende nichts mehr davon iibrig bleibt?

Gerade das Amt und die wissenschaftliche Bildung entwickeln eine
Eigengesetzlichkeit, um die man wissen muf8. Nur unter dieser Voraus-
setzung konnen sowohl das Amt als auch die Bildung Ausdrucksformen
des franziskanischen Geistes werden.

13 Nach Gratien de Paris, aaO. (Anm. 11), 394,



Der Fall Boff 359

Von diesem Ansatz her wird iibrigens verstédndlich, daB die franziska-
nische Theologie immer die Prioritdt der Praxis und der Erfahrung (die
»gustativa et palpativa experientia“!4, ,,schmeckende und betastende Er-
fahrung") betont hat.

Die Kirche der Armen

Eine weitere Frage, welche die franziskanische Tradition an den Orden
und die Kirche von heute stelit, ist die Frage nach der konkreten Armut
der Kirche selbst. Innerhalb der franziskanischen Bewegung gab es im-
mer wieder den Traum von einer armen, kontemplativen, wirklich geist-
lichen Kirche. Entscheidend dabei ist die Verbindung von Kontempla-
tion und Armut. (Man erkenne darin die Spannung der doppelten
Treue!) In den Kreisen, in denen man diesen Traum triumte, fithlte man
sich als Schrittmacher: In den eigenen Reihen sollte die ,,geistliche Kir-
che“, die in der Verbindung von absoluter Treue zum Evangelium und
Treue zum konkreten Leben der Armen besteht, vorweggenommen wer-
den. Man hat dariiber hinaus mitunter zur starken prophetischen Rede
gegriffen. Wenn auch viele dieser Personlichkeiten und Gruppen in die
Hiresie und ins Schisma gerieten, so bleibt doch die Frage, ob sie denn
so vollig im Irrtum waren. Oder haben sie gar die eigentliche Intention
des Evangeliums auf ihrer Seite?

Die Armut Christi

SchlieBlich ergibt sich aus der franziskanischen Tradition auch die
Frage nach der Armut Christi. Zwar hatte die franziskanische Bewegung
zum Teil die urspriingliche Armut aufgegeben und sich mit juristischen
Unterscheidungen und mit einer Spiritualisierung von der radikalen Ar-
mut entfernt. Wahrscheinlich hatte Papst Johannes XXII. in der Konsti-
tution ,,Gloriosam Ecclesiam®“ von 1318 zu Recht genug von dieser
heuchlerischen Praxis. Aber auf der anderen Seite gab es auch jene, die
die urspriingliche Intention des heiligen Franz fiir sich reklamierten und
die absolute Armut Christi behaupteten'’. Armut bedeutet in diesem
Kontext Verzicht auf Herrschaft und Eigentum. Der Papst glaubte, eine
dogmatische Entscheidung treffen zu miissen, wonach der irdische Jesus

4 Vgl. E. Benz, aaO. (Anm. 11), 276f.

5 Vgl. zum Ganzen: J. Schlageter, Wurde die Armutsauffassung des Franziskus von Assisi
von der , offiziellen Kirche schlieflich abgelehnt? Francisci Armutsverstindnis und der Streit
itber .,dominium Christi“ und ,paupertas Christi“ unter Papst Johannes XXII. (1316-1334),
in: Franziskanische Studien 60 (1978) 97-119.



Josef Rafael Kleiner 360

ein universales Herrschafts- und Verfiigungsrecht hatte, also nicht in
dem Sinne arm war, wie die Franziskaner meinten.

Hier ist also eine dogmatische Entscheidung gefallen. Und doch kann
man nicht einfach zur Tagesordnung iibergehen. Denn man muB sich
fragen, ob sich der Papst dabei nicht von politischen Kategorien leiten
lieB, um sein eigenes Herrschafts- und Verfiigungsrecht nicht zu unter-
graben. Auf jeden Fall bleibt die Frage an die heutige Kirche und an
den Orden: War Jesus personlich arm? Zihlte er sich zu den Armen?
Verstand er seine Sendung als Sendung fiir die Armen? Wie steht es mit
seiner Herrschaft und seiner Verfiigungsgewalt? Und wie verhilt sich
diese Armut zu seiner Gottheit? Ich habe oben schon auf einige
Aspekte, vor allem auf die Kenosis hingewiesen. Doch scheint mir, ge-
rade nach den modernen exegetischen und dogmatischen Arbeiten, die
als entschieden geglaubte Frage nach der Armut Christi mehr denn je
offen, wenn nicht gar im entgegengesetzten Sinn entschieden.

Ich denke, daf} es des ausdriicklichen Nachweises nicht bedarf, daBl
alle diese Fragen aus der franziskanischen Geschichte in L. Boff gegen-
wirtig sind. Weite Kreise der franziskanischen Familie erkennen sich
selbstin L. Boff wie in einem Spiegel. Ganze Provinzialenkonferenzen stel-
len sich hinter L. Boff, das Generalkapitel der Franziskaner bezieht eine
eindeutige Haltung. Und an der Basis der Bewegung zirkulieren Texte,
die inhaltlich und formal an die friihen franziskanischen Texte erinnern,
an die Fioretti, an die Segensgebete des heiligen Franz!®

16 Vgl. Fidelis. Provinzzeitschrift der Schweizer Kapuziner 72 (1985) Nr. 4.

,,BEr fiihrt uns hinaus ins Weite“ s 1s,20)
Anmerkungen zu einer Spiritualitit der Befreiung

Josef Rafael Kleiner, Miinchen

Unseren Mitchristen in Lateinamerika ist eine Osterliche Erfahrung ge-
schenkt worden. In einer Situation duBerer Armut und bedriickender
Ohnmacht haben sie fir sich das kostbare Erbe der Kinder Gottes neu
entdeckt: Erldsung als allumfassende und ganzheitliche Befreiung der
Menschen durch Christus — anfanghaft schon jetzt in dieser Welt. Im
Licht des Evangeliums erfuhren sie, wie in persénlicher Bekehrung und





