
Anton Rotzetter 350 

dem simplen, aber (für die öffentliche Meinung) wirksamen Argument: 
•Wir verfolgen keineswegs die Kirche oder die Christen, sondern nur 
die Ketzer, die ja auch von der Kirche und vom Papst verurteilt wer- 
den." Der offen gezollte Beifall aus solchen Kreisen für bestimmte Maß- 
nahmen Roms sollte doch eine Kirche sehr, sehr nachdenklich stimmen, 
die im Konzil (unmittelbar nach dem umstrittenen •subsistit"!) von sich 
bekennt: 

•Wie aber Christus das Werk der Erlösung in Armut und Verfolgung 
vollbrachte, so ist auch die Kirche berufen, den gleichen Weg einzu- 
schlagen, um die Heilsfrucht den Menschen mitzuteilen. ... In ähnlicher 
Weise umgibt die Kirche alle mit ihrer Liebe, die von menschlicher 
Schwachheit angefochten sind, ja in den Armen und Leidenden erkennt 
sie das Bild dessen, der sie gegründet hat und selbst ein Armer und Lei- 
dender war. Sie müht sich, deren Not zu erleichtern, und sucht Christus 
in ihnen zu dienen." (LG 8) 

Der Fall Boff 
im Rahmen der franziskanischen Tradition 
Mahnung und Erinnerung 

Anton Rotzetter, Schwyz 

Wer etwas von der Geschichte der franziskanischen Bewegung kennt, 
weiß, daß der Konflikt innerhalb der franziskanischen Familie und zum 
Teil mit der Institution Kirche ein Kenn-, man ist versucht zu sagen: ein 
Gütezeichen ist. Der Fall des Franziskaners Leonardo Boff läßt diese 
Grundtatsache wieder einmal, Gott sei Dank, in das helle Licht des Ta- 
ges treten. 

Zu wiederholten Malen habe ich mich mit Leonardo Boff solidarisch 
erklärt1. Nun möchte ich meinen Beitrag leisten, damit sich der Fall Boff 
zum Besten der Kirche und der Menschen auswirkt. 
1 Offener Brief an Leonardo Boff in: Frankfurter Rundschau vom 6. September 1984 (auch 
in: Konflikt um die Theologie der Befreiung. Diskussion und Dokumentation, hrsg. von N. 
Greinacher, Zürich 1985, 231-234; Nun hat man Dich geschlagen. Offener Brief an Leo- 
nardo Boff, in: Frankfurter Rundschau vom 18. Mai 1985; Mit Zärtlichkeit und Kraft, in: 
publik-forum vom 31. Mai 1985, 4; Vorwort des Herausgebers zu: L. Boff, Zeugen Gottes in 
der Welt. Theologie des Ordenslebens, Zürich 1985). 



Der Fall Boff 351 

Eindringliche Mahnung 

Diese eindringliche Mahnung richtet sich an mich selbst und an alle, die 
sich an der Auseinandersetzung beteiligen. Wir sollten uns öffnen für 
jene Gabe, die bereits im Neuen Testament •krisis'VKritik (z. B. 
1 Kor 12,10; 14,29) genannt wird, in der geistlichen Tradition der Kir- 
che als Lehre von der •Unterscheidung der Geister" auftritt2 und zu 
einer christlichen Persönlichkeit unabdingbar gehört3. Kritiklosigkeit ist 
ebenso unchristlich wie eine Kritik, die letztlich nicht den Aufbau der 
kirchlichen Gemeinschaft vor Augen hat. Dieser Grundeinsicht sollte 
man sich hüben wie drüben öffnen. Sonst gibt es kein Weiterkommen. 

Im Sinne dieser Krisis gilt es drei Dinge auseinanderzuhalten: 

Die Sachebene 

Hier gilt es zunächst zu beachten, welche Punkte des Boff-Buches von 
der Glaubenskongregation in ihrer •Bekanntmachung" beanstandet 
werden. Es sind vier Aspekte, die nach Meinung der Glaubenskongrega- 
tion •für den Glauben der Kirche gefährlich" sind: Boffs •ekklesiologi- 
scher Relativismus" (die katholische Kirche sei nur eine der Erscheinun- 
gen der Kirche Jesu Christi), sein Offenbarungsbegriff (Offenbarung sei 
primär Praxis, nicht Lehre), sein Amtsverständnis (die Ämter würden 
sich aus den Bedürfnissen der Gemeinde ergeben und seien nicht von 
Christus vorgegeben) und seine Auffassung von Prophetie (sie sei von 
der Hierarchie unabhängig). 

Selbstverständlich kann die theologische Sachdiskussion auch noch 
andere Punkte zum Gegenstand der Auseinandersetzung machen. Hin- 
gegen ist es unredlich und der Einheit der Kirche abträglich, wenn man 
in der Öffentlichkeit der Kirche, in polemischen Artikeln und bischöfli- 
chen Rechtfertigungen die Diskussion auf andere Punkte ausdehnt, vor 
allem wenn man die Befreiungstheologie als ganze verwirft oder den 
Marxismusvorwurf erhebt. Die Befreiungstheologie ist - wenn auch man- 
ches an Form und Inhalt der entsprechenden Instruktion4 zu kritisieren 

2 Vgl. z.B. J. Schlageter, Unterscheidung der Geister? Die Frage nach den Kriterien des 
geistlichen Lebens, in: A. Rotzetter, Geist und Geistesgaben. Seminar Spiritualität II, Zürich 
1980, 13-27. 
3 Wie sehr Franziskus z. B. den •discretus homo", den unterscheidungsfähigen Menschen 
lobte, zeigt sich in meinem Beitrag: Zur Kirchlichkeit des Franz von Assist, in: Franziskani- 
sche Studien 65 (1983) 70-81. 
4 Instruktion der Kongregation für die Glaubenslehre über einige Aspekte der • Theologie der 
Befreiung" vom 6. August 1984, hrsg. von der Deutschen Bischofskonferenz, auch abge- 
druckt in: Das Lehramt der Kirche und der Schrei der Armen. Analysen zur Instruktion der 
Kongregation für die Glaubenslehre über einige Aspekte der • Theologie der Befreiung", hrsg. 
von J. H. Venetz - H. Vorgrimler, Freiburg (Schweiz) 1985, 155-176. 



Anton Rotzetter 352 

ist - kirchenamtlich legitimiert. Der Marxismusvorwurf, der im ur- 
sprünglichen Brief an Leonardo Boff noch enthalten war, wird in der 
•Bekanntmachung" nicht mehr erhoben. Offenbar wurde die Glaubens- 
kongregation von einem Artikel des Nestors der katholischen Sozial- 
lehre5 beeindruckt. So leicht kann man diesen Vorwurf also nicht erhe- 
ben, ohne der kirchlichen Tradition untreu zu werden. 

Eine Konzentration der Diskussion auf die genannten vier Punkte ist 
m. E. für die öffentliche Diskussion unbedingt notwendig. Wenn die 
Glaubenskongregation glaubt, diese vier Punkte wären an L. Boff zu kri- 
tisieren, soll sie das auch ruhig in das öffentliche Gespräch einbringen. 
Sie muß sich aber auch gefallen lassen, daß sich die von Paulus gefor- 
derte Gabe der Kritik zurückwendet auf ihre eigenen Aussagen. Die 
•Bekanntmachung" ist ein Text, und Texte kann man analysieren - mit 
den gleichen Methoden, mit denen man andere Texte zu erfassen ver- 
sucht. Man kann und darf sich fragen, ob der Text die gesunde Theolo- 
gie der Kirche bezeugt oder bloß eine bestimmte Schule; ob der Text mit 
der Bibel fundamentalistisch umgeht oder nach den Prinzipien, welche 
die Kirche selbst als notwendig erklärt hat; ob richtig, falsch oder ten- 
denziös zitiert wird, ob L. Boff sich in den beanstandeten Punkten wie- 
dererkennt ... Vor allem diese letzte Frage ist entscheidend. Nachdem 
Boff selbst6, aber auch Boff-Kenner7 bestreiten, daß die Glaubenskon- 
gregation die Auffassungen Boffs richtig darstellt, nützt es wenig, die 
Anschuldigungen einfachhin zu wiederholen. Nur eine profunde Kennt- 
nis der Boffschen Theologie und nur sach- und problembezogene Dis- 
kussion, •krisis" also, kann aus dem Dilemma herausführen, in das wir 
hineingeraten sind. 

Die Strafebene 

Streng von der Sachebene zu trennen ist die Strafebene. Niemand strei- 
tet der Glaubensbehörde ab, auf der Sachebene argumentativ gegen 
einen Theologen vorzugehen. Etwas anderes ist es, wenn einem Theolo- 
gen ein grundsätzliches Schweigen, ein sogenanntes •Bußschweigen", 
auferlegt wird. Diese Maßnahme muß in sich diskutiert werden, unab- 
hängig von der Sache, die zur Diskussion steht. Aus verschiedenen 
5 O. von Nell-Breuning, Marxismus - zu leicht genommen, in: StdZ 110 (2/1985) 87-91. 
6 Vgl. Kardinal J. Ratzinger - L. Boff, Dokumente eines Konflikts um die Theologie der Be- 
freiung. Das Buch •Kirche: Charisma und Macht" in der Diskussion. Publik-Forum-Doku- 
mentation. 
1 Vgl. Die Lesehilfe des Freckenhorster Kreises, in publik-forum vom 17. Mai 1985, IV- 
VIII; N. Klein,  Zur Notiflcatio der Glaubenskongregation, in:   Orientierung 49 (1985) 
112-113. Vor allem aber die verschiedenen Stellungnahmen von H. Goldstein, dem Boff- 
Übersetzer. 



Der Fall Boff 353 

Gründen ist diese Maßnahme abzulehnen: vom Autor her (er kann die 
in Aussicht gestellte systematische Arbeit, in der er die Probleme ausge- 
wogener und unter Berücksichtigung der monierten Punkte hätte dar- 
stellen können, nicht mehr leisten); von den Armen her (da das Schwei- 
gen grundsätzlich ist, ist auch die Stimme verstummt, in der sich die 
Armen wiedererkennen können); von einer biblischen Ekklesiologie her 
(die Bibel kennt einen solchen vom Vatikan geforderten Gehorsam 
nicht); vom modernen Rechtsempfinden her (wir empfinden eine solche 
Maßnahme als totalitär, diktatorisch, menschenverachtend und darum 
als wenig evangelisch); vom eigenen kirchlichen Standpunkt her (die 
Maßnahme widerspricht der für solche Fälle vorgesehenen Verfahrens- 
ordnung und dem im übrigen immer wieder postulierten Subsidiaritäts- 
prinzip). Diese und andere Probleme sind in sich zu diskutieren. Man 
redet aneinander vorbei, solange man immerzu die Ebenen wechselt. 

Die Symptomebene 

Es gibt noch eine dritte Ebene, die ebenso sehr von den anderen beiden 
zu trennen ist. Sowohl L. Boff mit seinem Buch als auch die •Bekannt- 
machung" stehen für grundsätzlich verschiedene Erlebniswelten. Es 
handelt sich um Symbole bzw. Symptome. Und das macht die Diskus- 
sion fast unmöglich. Während das Buch Boffs von der Erfahrungswelt 
der Armen Lateinamerikas her lebt, bringt die Bekanntmachung den 
Standpunkt der •Ewigen Stadt", was eben auch eine bestimmte Zeit- 
und Geschichtsenthobenheit und eine beharrende Tendenz mitbedingt. 

Hinzu kommt, daß es eine Fülle von Indizien für einen Willen zur Re- 
stauration in Rom gibt, ja sogar ein Zurückfallen hinter das Vatikani- 
sche Konzil8. Die Kirche ist wie nie zuvor zentralistisch, geht über ge- 
wachsene Traditionen von Orden und Teilkirchen hinweg, mißachtet 
fortlaufend das Subsidiaritätsprinzip. 

Auf dieser Ebene ist also zu diskutieren über den Stellenwert von Er- 
fahrung, über die Kompetenzen und die Verantwortung der kirchlichen 
Leitung im Ganzen und in den Teilbereichen, über die verschiedenen 
Möglichkeiten, diese Verantwortung wahrzunehmen. 

Vor allem aber gilt es zu hören auf die oft gehörte Einladung latein- 
amerikanischer Bischöfe und Theologen, doch zuerst eine Zeitlang mit- 
zuleben und dann erst aus der Erlebniswelt des entsprechenden Theo- 
logen heraus sein Werk zu beurteilen. Gerade auch die moderne Wissen- 
schaftstheorie unterstreicht die Bedeutung des subjektiven Standpunktes 
für die wissenschaftliche Darstellung und darum auch für das Verständ- 

Vgl. z.B. D. Seeber, Mehr als Restauration, in: Herder-Korrespondenz39 (1985) 245-249. 



Anton Rotzetter 354 

nis vorgegebener Aussagen. Auf jeden Fall muß sich jeder des symboli- 
schen Gehaltes von Texten, von Büchern und Verlautbarungen bewußt 
sein, aber auch des eigenen subjektiven Standpunktes, mit dem er an 
Texte und Verlautbarungen herangeht. Nur so wird man dem Aufbau 
der Kirche dienen können. 

Ich denke, daß diese eindringliche Mahnung, die verschiedenen Ebe- 
nen zu unterscheiden und nicht ständig von einer Ebene zur anderen zu 
wechseln, in sich schon eine franziskanische Dimension enthält. Diese 
soll im folgenden ausdrücklich zur Sprache kommen. 

Gefährliche Erinnerung 

Bereits eingangs habe ich erwähnt, daß es in der franziskanischen Ge- 
schichte so etwas wie einen permanenten Konflikt mit der Kirche gibt. 
Das rührt daher, daß es zum Wesen der franziskanischen Spiritualität 
gehört, eine doppelte Treue zu leben. Nicht daß die franziskanischen Or- 
den diese doppelte Treue immer gelebt hätten - oft genug vergaßen sie 
sie; aber immer dann, wenn sie sich an sie erinnerten, kam es zum Kon- 
flikt innerhalb des Ordens und mit der Kirche. 

Es kann kein Zweifel bestehen, daß Franziskus selbst die Kirche als 
Bedingung und Rahmen seines Lebens wählte. Gerade seine Treue zum 
Evangelium und zu dem Gott, der sich darin bezeugt, realisierte sich als 
Treue zur Kirche. Schon der mittelalterliche Bezug lehrt uns diesen Sach- 
verhalt: •Fides" bedeutet sprachlich sowohl ganzheitliches Sich-Hinge- 
ben an das unergründliche und unfaßbare Geheimnis Gottes bzw. Le- 
ben nach dem Evangelium als auch Treue zum gesellschaftlichen Sy- 
stem der Kirche: zu Institutionen, Riten, Sakramenten, Dogmen ... Bei 
Franziskus kommt diese Verkettung von kirchlicher Realität, Evange- 
lium, Christus und Gott auf geradezu mystische Weise zum Ausdruck9. 

Nun kommt aber noch eine andere Treue hinzu: die Treue zu den Ar- 
men. Ebensosehr wie die Treue zur Kirche gehört der Wechsel des ge- 
sellschaftlichen Standpunktes zur Biographie des Heiligen aus Assisi. Er 
beginnt das Evangelium erst von dem Augenblick an richtig - und an- 
ders als die offizielle Verkündigung der Kirche - zu verstehen, als er in 
der brüderlichen Umarmung des Aussätzigen die Berührungsangst und 
das Wertsystem seiner Vaterstadt Assisi hinter sich gelassen hat. In der 
Folge wählt er ein Leben am Rande von Gesellschaft und Kirche10. Mit 

9 Vgl. zum Ganzen A. Rotzetter, Zur Kirchlichkeit des Franz von Assisi, aaO. (Anm. 3). 
10 Vgl. A. Rotzetter, Die Entscheidung des heiligen Franz für die Armen. Zum gesellschaftli- 
chen und kirchlichen Ort der franziskanischen Lebensform, in: Franziskanische Studien 64 
(1982) 25-53; ders., Franz von Assisi und die Kirche der Armen, in: GuL56 (1983) 252-261. 



Der Fall Boff 355 

anderen Worten: Von einem ursprünglich franziskanischen Standpunkt 
aus gibt es eine Treue zur Kirche nur unter gleichzeitiger Treue zu den 
Armen. Und umgekehrt: Eine Treue zu den Armen gibt es letztlich nur 
unter gleichzeitiger Treue zur Kirche. Ich glaube, daß diese doppelte 
Treue ihre Begründung finden kann sowohl in der Intention der Kirche 
als auch im eigentlichen Interesse der Armen. Denn Gott ist im Alten 
und im Neuen Testament ein Gott der Armen, das Evangelium eine 
frohe Botschaft für die Armen, und darum kann die Kirche nicht anders 
als eine Kirche der Armen sein. Und die Armen selbst können ihre Be- 
freiung letztlich nur durch jene Instanz erreichen, die sich als verströ- 
mende und sich hingebende Liebe definiert und selbst am Kreuz noch 
die Uneigennützigkeit und selbstlose Solidarität mit den Armen, Nack- 
ten, Verlassenen, Gefolterten, Geschlagenen, Leidenden, Toten offen- 
bart. Jede andere, rein innerweltliche Instanz - ob humanistisch oder 
marxistisch (beides hat geschichtsträchtige Motive, beeindruckende Ge- 
danken, z. T. hilfreiche Methoden) - wird eigenen Interessen zum Opfer 
fallen, die wahren Interessen der Armen aus dem Auge verlieren, wenn 
sie sich nicht messen und bestimmen läßt durch die Liebe, die im Kreuz 
ihre radikale Hingabe zeigt. So ist die doppelte Treue in ihrer inneren 
Logik eine großartige Einheit. Im praktischen Leben aber kommt es im- 
mer wieder zur Zerreißprobe zwischen Kontemplation und Aktion, aber 
auch zwischen Gehorsam gegenüber der Kirche und Gehorsam gegen- 
über den Armen. Die Geschichte der franziskanischen Reformbewegun- 
gen könnte diese dynamische und schmerzliche Spannung darlegen11. 

Genau diese doppelte Treue ist es, die man bei L. Boff feststellen 
kann: Er schreibt engagiert, leidenschaftlich vom Standpunkt der Ar- 
men aus; er reflektiert, interpretiert, lebt von daher. Aber er zieht es vor, 
•mit der Kirche den Weg zu beschreiten und nicht allein mit meiner 
Theologie zu stehen"12. Und er fügt sich dem auferlegten Buß-Schwei- 
gen. Ich bin überzeugt, daß die franziskanische Tradition nicht nur in 
dieser grundsätzlichen doppelten Treue in L. Boff aufleuchtet, sondern 
mit allen Fragen, die damit verbunden sind. 

Sowohl die Kirche als auch die franziskanische Bewegung muß sich 

11 Leider kann hier kein detaillierter Beweis für die Behauptungen gegeben werden. Ich 
verweise dafür auf: Gratien de Paris, Histoire de lafondation et de revolution de VOrdre des 
freres mineurs au XIIIe siede, Roma 1982; E. Benz, Ecclesia spiritualis. Kirchenidee und Ge- 
schichtstheologie der franziskanischen Reformation, Darmstadt 1964; H. de Lubac, La po- 
sterity de Joachin de Fiore 1, Paris 1978; A. Rotzetter, Eschatologie und Utopie im franziska- 
nischen Denken. Die utopischen Vorstellungen der ersten Franziskaner, in: Franziskanische 
Studien (57(1985) 107-113. 
12 L. Boff, Stellungnahme zur Bekanntmachung vom 20. März 1985, in: publik-forum vom 
17. Mai 1985. 



Anton Rotzetter 356 

der Tradition dieser doppelten Treue stellen. Darum sei sie hier als •ge- 
fährliche Erinnerung" formuliert und fragmentarisch dargestellt. Ich bin 
der Meinung, daß uns die franziskanische Geschichte eine Reihe von 
wesentlichen Fragen hinterläßt, die von Kirche und Orden oft unter- 
drückt oder vergessen wurden, die aber, gerade weil sie unerledigt sind, 
zum heutigen Konflikt beigetragen haben mögen. 

Armut als Parteinahme 

Die erste dieser verborgenen Fragen, welche uns die franziskanische 
Tradition stellt, ist die Frage, die hinter der Befreiungstheologie als sol- 
cher steht: Was ist eigentlich die geistliche Armut? Ist sie die innere Ge- 
löstheit von den Dingen, der Verzicht auf privaten Besitz - zugunsten 
des Teilens mit den Brüdern und Schwestern, mit denen man zusam- 
menlebt? Seit Pachomius hat die geistliche Armut ganz gewiß diesen In- 
halt. Aber er macht nicht das eigentliche Wesen der franziskanischen 
Armut aus, sosehr dieser Aspekt auch zum franziskanischen Gemein- 
schaftsgedanken gehört. Oder ist geistliche Armut Verzicht auf die 
Dinge, Gelöstheit von der Welt, ein asketisches Bemühen? Seit Theo- 
phor gehört auch dieses Motiv zur geistlichen Armut. Aber es macht 
ebensowenig wie die innergemeinschaftliche Solidarität das Wesen der 
franziskanischen Armut aus, wenn es auch - unter der Voraussetzung 
einer guten Schöpfungstheologie - ein untergeordneter Aspekt ist. Für 
Franz von Assisi ist geistliche Armut wesentlich eine Entscheidung für 
die Armen, die Aussätzigen, die Menschen am Rande, ein Standort- 
wechsel, von dem aus alles neu in den Blick kommt. Sowohl das Testa- 
ment, das von einem •Auszug aus der Welt" (= Stadt) spricht, als auch 
die Regel, welche den Eintritt in die Gemeinschaft als Bruch darstellt, 
machen deutlich, daß es sich um ein Leben unter den Armen handelt. 

Mit anderen Worten: Es geht um eine Parteinahme für die Armen, für 
ein Leben am Rande von Kirche und Gesellschaft. Das ist eine positive 
Option, eine Wahl, nicht eine negative, die andere, z. B. die Reichen, 
vom Heil ausschließt. Hinter diesem Standortwechsel steht - theolo- 
gisch gesehen - der Standortwechsel Gottes selbst, der in seiner •Keno- 
sis" (Phil 2,5 ff) das Gott-Sein aufgegeben und die Wahl für den ernied- 
rigten und gekreuzigten Menschen getroffen hat. 

Diese radikale Zuwendung zu den Armen - und das nicht nur in dem, 
was man hat, sondern in dem, was man ist - gehört also zum Kern des 
christlichen Lebens. Sie setzt - mindestens im Herzen, wie ein eindrückli- 
ches Wort aus dem Regelkommentar Hildemars besagt: •in mente debet 
praeponi pauper diviti" (•Im ,Geist' - das heißt im innersten', im ,See- 



Der Fall Boff 357 

lengrund' der Mystik - muß der Arme dem Reichen vorgezogen wer- 
den") - eine Parteinahme für die Armen voraus. Da gibt es keine Neu- 
tralität, die alle auf die gleiche Stufe stellt, keine •Objektivität", welche 
die •Wahrheit" distanziert und leidenschaftslos darstellen könnte. Die 
Logik der liebenden •Kenosis" kennt nur den Standort des gekreuzigten 
Menschen, von dem aus alles neu in den Blick kommt und alles neu 
wird. 

Armut als Parteinahme ist also nicht etwas Neues, sondern eine 
Grundgegebenheit der christlichen Tradition und eine ständige Anfrage 
an das konkret gelebte Christentum. 

Armut unter den Bedingungen des priesterlichen Amtes 
und der kirchlichen Bildung 

Franziskus hatte nicht die Absicht, einen Priester- oder Gebildetenorden 
zu gründen. Seine Armutsauffassung mußte sich notgedrungen ändern, 
als Priester und Gebildete in seine Gemeinschaft eintraten und mit der 
Zeit das Sagen bekamen. Das Amt besagt schon an sich Institution und 
System, und auch die Bildung spiegelt notwendig die Denkkategorien 
einer bestimmten Gesellschaft. Das priesterliche Amt und die Schule be- 
deuten also gewissermaßen eine Rückkehr in das System, noch bevor 
man als Seelsorger ein Pastoralkonzept oder als Gebildeter eine Dogma- 
tik vertritt. 

Die frühfranziskanischen Quellen sind voll von Indizien eines Kon- 
fliktes zwischen der Armutsauffassung des heiligen Franz und jener der 
Gebildeten (und Priester). Im Blick auf Franziskus heißt es zum Beispiel 
von den Brüdern, die sich innerhalb des Systems bewegten und ihr not- 
wendiges •außerhalb" vergessen haben: •Möchten sich das die Hofbrü- 
der merken und wissen, daß sie Fehlgeburten sind, die aus dem Schöße 
ihrer Mutter gezogen wurden." (2 Cel 120) 

Nicht daß Franziskus das priesterliche Amt und die Bildung grund- 
sätzlich abgelehnt hätte! Unter der Bedingung, daß sich beides der Ar- 
mut unterordnete, konnte er sie bejahen. Doch die Eigengesetzlichkeit, 
die diesen Phänomenen des Systems innewohnt, konnte nicht aufgehal- 
ten werden. Es kam zur Klerikalisierung und zur Intellektualisierung des 
Ordens und der Armutsauffassung und im Gefolge davon zur Funktio- 
nalisierung des Lebens: Statt absichtslos arm mit den Armen zu leben, 
mußte man Funktionen erfüllen: Priester, Prediger, Professor sein. Fra- 
gen der Effektivität wurden wichtiger als Fragen des Lebens. 

Die Frage, die sich daraus ergibt, vor allem für die franziskanische 
Bewegung selbst, lautet: Welche Beziehungen gibt es zwischen Armut 



Anton Rotzetter 358 

und Dienst (Funktion)? Am besten, ich zitiere aus der innerfranziskani- 
schen Auseinandersetzung. Hubertin von Casale meint: •Wir haben 
nicht die Absicht, das heilige und geordnete Studium der Heiligen 
Schrift zu verurteilen... Franziskus hatte die Absicht, und seine Regel 
will es so, daß die Brüder zunächst um des Studiums selbst willen stu- 
dierten und wegen eines ganz bestimmten Zieles, d. h. um sich selbst in 
der wahren Demut und in der Praxis des Gebetes zu verwurzeln; sie stu- 
dieren die Heilige Schrift, um sich selbst zu bilden, um die eigene Voll- 
kommenheit zu erreichen. Bevor man anderen nützlich sein will, muß 
man leben, was man lehrt."13 Um diesen Text zu verstehen, muß man 
wissen, daß Studium damals mehr zu tun hatte mit Schriftmeditation als 
mit intellektuellem Wissenschaftsbetrieb. Zudem muß man beachten, 
daß hier ein Wurzelgrund genannt wird: die wahre Demut, um deretwil- 
len man studieren soll. Heute würde man sagen: um die Lebensperspek- 
tive, die man gewählt hat, nämlich die •Kenosis", den Standort des ge- 
kreuzigten Menschen, die Armut zu vertiefen. Demgegenüber haben 
sich andere Franziskaner einem anderen Ziel verschrieben, nämlich der 
Verkündigung der kirchlichen Lehre. Die Armut ist hier nicht mehr 
Wurzelgrund und Gesamtperspektive, sondern Mittel zum Zweck, 
Glaubwürdigkeitszeichen für die Verkündigung. Hubertin von Casale, 
der gegen diese Armutsauffassung kämpft, betont, daß es nicht die Ab- 
sicht des heiligen Franz war, eine •so entfesselte Menge von Predigern" 
zu gründen. 

In einem solchen Kontext entstand dann auch - und das notwendiger- 
weise - die Spiritualisierung der Armut. Man glaubte, daß die Armut 
gleichbedeutend sei mit dem •usus pauper" (•armer, sparsamer Ge- 
brauch") der Dinge: Man konnte -je nach Aufgabe und Stellung - so 
viel wie nur möglich haben, man mußte nur sparsam im Gebrauch sein. 
Franziskus hingegen wollte eine Beschränkung der Dinge auf die Not- 
wendigkeiten des Lebens selbst, eine Armut, welche die Armut der Ar- 
men widerspiegelt. 

Aus der franziskanischen Geschichte ergibt sich also als Anfrage an 
den Orden und an die Kirche: Wieweit ist die Armut der Armen der 
Maßstab? Oder funktionalisiert und spiritualisiert man die Armut, daß 
am Ende nichts mehr davon übrig bleibt? 

Gerade das Amt und die wissenschaftliche Bildung entwickeln eine 
Eigengesetzlichkeit, um die man wissen muß. Nur unter dieser Voraus- 
setzung können sowohl das Amt als auch die Bildung Ausdrucksformen 
des franziskanischen Geistes werden. 

Nach Gratien de Paris, aaO. (Anm. 11), 394. 



Der Fall Boff 359 

Von diesem Ansatz her wird übrigens verständlich, daß die franziska- 
nische Theologie immer die Priorität der Praxis und der Erfahrung (die 
•gustativa et palpativa experientia"14, •schmeckende und betastende Er- 
fahrung") betont hat. 

Die Kirche der Armen 

Eine weitere Frage, welche die franziskanische Tradition an den Orden 
und die Kirche von heute stellt, ist die Frage nach der konkreten Armut 
der Kirche selbst. Innerhalb der franziskanischen Bewegung gab es im- 
mer wieder den Traum von einer armen, kontemplativen, wirklich geist- 
lichen Kirche. Entscheidend dabei ist die Verbindung von Kontempla- 
tion und Armut. (Man erkenne darin die Spannung der doppelten 
Treue!) In den Kreisen, in denen man diesen Traum träumte, fühlte man 
sich als Schrittmacher: In den eigenen Reihen sollte die •geistliche Kir- 
che", die in der Verbindung von absoluter Treue zum Evangelium und 
Treue zum konkreten Leben der Armen besteht, vorweggenommen wer- 
den. Man hat darüber hinaus mitunter zur starken prophetischen Rede 
gegriffen. Wenn auch viele dieser Persönlichkeiten und Gruppen in die 
Häresie und ins Schisma gerieten, so bleibt doch die Frage, ob sie denn 
so völlig im Irrtum waren. Oder haben sie gar die eigentliche Intention 
des Evangeliums auf ihrer Seite? 

Die Armut Christi 

Schließlich ergibt sich aus der franziskanischen Tradition auch die 
Frage nach der Armut Christi. Zwar hatte die franziskanische Bewegung 
zum Teil die ursprüngliche Armut aufgegeben und sich mit juristischen 
Unterscheidungen und mit einer Spiritualisierung von der radikalen Ar- 
mut entfernt. Wahrscheinlich hatte Papst Johannes XXII. in der Konsti- 
tution •Gloriosam Ecclesiam" von 1318 zu Recht genug von dieser 
heuchlerischen Praxis. Aber auf der anderen Seite gab es auch jene, die 
die ursprüngliche Intention des heiligen Franz für sich reklamierten und 
die absolute Armut Christi behaupteten15. Armut bedeutet in diesem 
Kontext Verzicht auf Herrschaft und Eigentum. Der Papst glaubte, eine 
dogmatische Entscheidung treffen zu müssen, wonach der irdische Jesus 

14 Vgl. E. Benz, aaO. (Anm. 11), 276 f. 
15 Vgl. zum Ganzen: J. Schlageter, Wurde die Armutsauffassung des Franziskus von Assisi 
von der • offiziellen " Kirche schließlich abgelehnt ? Francisci Armutsverständnis und der Streit 
über •dominium Christi" und •paupertas Christi" unter Papst Johannes XXII. (1316-1334), 
in: Franziskanische Studien 60 (1978) 97-119. 



Josef Rafael Kleiner 360 

ein universales Herrschafts- und Verfügungsrecht hatte, also nicht in 
dem Sinne arm war, wie die Franziskaner meinten. 

Hier ist also eine dogmatische Entscheidung gefallen. Und doch kann 
man nicht einfach zur Tagesordnung übergehen. Denn man muß sich 
fragen, ob sich der Papst dabei nicht von politischen Kategorien leiten 
ließ, um sein eigenes Herrschafts- und Verfügungsrecht nicht zu unter- 
graben. Auf jeden Fall bleibt die Frage an die heutige Kirche und an 
den Orden: War Jesus persönlich arm? Zählte er sich zu den Armen? 
Verstand er seine Sendung als Sendung für die Armen? Wie steht es mit 
seiner Herrschaft und seiner Verfügungsgewalt? Und wie verhält sich 
diese Armut zu seiner Gottheit? Ich habe oben schon auf einige 
Aspekte, vor allem auf die Kenosis hingewiesen. Doch scheint mir, ge- 
rade nach den modernen exegetischen und dogmatischen Arbeiten, die 
als entschieden geglaubte Frage nach der Armut Christi mehr denn je 
offen, wenn nicht gar im entgegengesetzten Sinn entschieden. 

Ich denke, daß es des ausdrücklichen Nachweises nicht bedarf, daß 
alle diese Fragen aus der franziskanischen Geschichte in L. Boff gegen- 
wärtig sind. Weite Kreise der franziskanischen Familie erkennen sich 
selbst in L. Boff wie in einem Spiegel. Ganze Provinzialenkonferenzen stel- 
len sich hinter L. Boff, das Generalkapitel der Franziskaner bezieht eine 
eindeutige Haltung. Und an der Basis der Bewegung zirkulieren Texte, 
die inhaltlich und formal an die frühen franziskanischen Texte erinnern, 
an die Fioretti, an die Segensgebete des heiligen Franz16. 
16 Vgl. Fidelis. Provinzzeitschrift der Schweizer Kapuziner 72 (1985) Nr. 4. 

•Er führt uns hinaus ins Weite" (Ps 18,20) 

Anmerkungen zu einer Spiritualität der Befreiung 

Josef Rafael Kleiner, München 

Unseren Mitchristen in Lateinamerika ist eine österliche Erfahrung ge- 
schenkt worden. In einer Situation äußerer Armut und bedrückender 
Ohnmacht haben sie für sich das kostbare Erbe der Kinder Gottes neu 
entdeckt: Erlösung als allumfassende und ganzheitliche Befreiung der 
Menschen durch Christus - anfanghaft schon jetzt in dieser Welt. Im 
Licht des Evangeliums erfuhren sie, wie in persönlicher Bekehrung und 




