
Zu einer Spiritualität der Basis 
und der Basisgemeinden 
in der Bundesrepublik Deutschland 

Ewald Zacher, Mainz 

Basisgemeinden sind in der katholischen Kirche hierzulande noch weit- 
hin ein lateinamerikanischer Importartikel. Aber dabei darf es nicht 
bleiben. Statt direkter Übernahme kommt es auf reflektierte Überset- 
zung an. Basisbewegung, Basisgemeinde muß mit und in unseren politi- 
schen, wirtschaftlichen und kulturellen Bedingungen verwandelt wer- 
den. (Um den Verdacht, der unterschwellig aufkommen könnte, wenn 
man sich für eigenständige Gangarten gegenüber der lateinamerikani- 
schen Basisbewegung einsetzt, gleich auszuräumen: Eine Domestizie- 
rung der Basisbewegung aufs unanfechtbare Mittelmaß ist nicht inten- 
diert; die Wucht eines von patriarchalischen Engführungen frei werden- 
den Evangeliums soll nicht abgefangen1, die ungestüme Herausforde- 
rung der Befreiungstheologie nicht abgeschwächt2, die Leuchtkraft der 
Erzählungen aus lateinamerikanischen Basisgemeinden nicht abgedun- 
kelt werden.) 

Unter Verzicht auf den großen Bogen3 - aber vielleicht, um einen 
Baustein für den Brückenschlag bereitzustellen, und deswegen im Blick 
auf Lateinamerika - wird hier nur bescheiden versucht, Elemente einer 
Spiritualität der Basis ausfindig zu machen. Daß die noch kleinen, aber 
eigenen Ansätze und tapferen Anstrengungen4 deutschsprachiger Basis- 
gemeinden dabei dankbar gegenwärtig gehalten werden, versteht sich 
von selbst. Der Einwand, von der Spiritualität aus sei der Blickwinkel zu 
schmal, weil er nicht ins Leben, nicht in Ethik und Politik offenstehe, ist 

1 Vgl. J. Blank, Die Furcht der Kirche vor dem Erwachen der mündigen Christen, in: Süd- 
deutsche Zeitungvom 22./23. 9. 1984, der Roms Ärgernisse an der Theologie der Befreiung 
ekklesiologisch analysiert und die Chance sieht, daß sich in Lateinamerika •ein Christen- 
tum entwickeln könnte, das anders, nämlich weniger patriarchalisch strukturiert ist als das 
.abendländische Christentum', nämlich evangeliumsgemäßer". 
2 Dazu P. Hünermanns klug differenzierter Beitrag Lateinamerikanische Staatsklasse und 
die Armen, in: Herder-Korrespondenz 38 (1984) 475 ff. 
3 Trotz der nur 10 Seiten ist die große, souveräne Perspektive, mit klarer Unterscheidungs- 
kraft, bei Karl Rahner zu finden: Südamerikanische Basisgemeinden in einer europäischen 
Kirche?, in: K. Rahner, Schriften zur Theologie, Bd. XVI, Zürich 1984, 196-205. 
4 Einen beachtlichen Rundblick bietet der halbjährliche Rundbrief Gemeindeforum, den 
die Christkönigsgemeinde Eschborn an die Teilnehmer der Gemeindeforen Eschborn 
1977, Schwechat 1979, Salzburg 1981, Linz 1983 verschickt. 



Basisgemeinden in der Bundesrepublik 367 

leicht zu entkräften; sind der Kopf und - wie man für die Spiritualität 
hinzufügen möchte - der Geist und das Herz erst einmal revolutioniert, 
so hält die Wirklichkeit nicht länger stand. 

Kirche als Gemeinschaft 

Laikaler Stil 

Zuerst müßte der Laie in der Kirche vollends erwachen, aber weniger 
so, daß er mit einem einseitig hierarchisch sakramentsverwaltenden Kir- 
chenverständnis ein Ende macht und sich gegen Bischöfe und Priester 
stellen würde, sondern ohne viel Schärfe vor allem und entscheidend so, 
daß der Laie im Priester, im Bischof auch miterwacht. Damit wäre nicht 
auf ein spezifisches Selbstbewußtsein des Laien gezielt, obwohl es für 
eine Übergangszeit, in der sich das Kirchenbild vom hierarchisch gestuf- 
ten Modell eher zur Weggemeinschaft verändern sollte, entschuldbar, ja 
als eine Art Nachhilfe sogar von Nutzen sein mag. Intendiert ist der 
Durchbruch der unübersehbaren Einsicht, daß jeder Christ zuerst und 
grundlegend auf Gottes zuvorkommende Liebe antwortet, also Laie ist. 
Über den Antwortcharakter des Glaubens führt nichts hinaus; diese 
Gabe, Christ sein zu können, konstituiert Kirche fundamental. Daß uns 
Gott im Geist Jesu zu Töchtern und Söhnen gemacht hat, in dem wir 
Gott Abba nennen dürfen (Rom 8,15): Das ist die Basis, da stehen wir 
alle - Bischof und •Laie" -, davon hebt keiner nach oben ab. Latein- 
amerikanische Basisgemeinden haben das - mehr aus der Not des Prie- 
stermangels heraus als aus Absicht - erst allmählich lernen, buchstabie- 
ren müssen, daß sie, auch wenn sie aus Laien bestehen, Kirche sind, sei 
es auch unter (sakramentalen) Entbehrungen. 

Wir können darin eine Bestätigung dessen sehen, was wir uns erst zag- 
haft zu sagen trauen: daß der Laie kein defizienter Priester, daß die Ba- 
sis, das Volk mehr als das Material der Kirche ist5. Es wäre heilsam, aus 
Lateinamerika auch die Entbehrlichkeit - oder besser: die Antiquiert- 
heit - der hierarchiekritischen Einstellung zu übernehmen. Weil bei uns 
viel intellektuelle Zurüstung über die schlichte fundamentale Wahrheit 
aufgetürmt wurde, daß wir alle Kinder Gottes heißen und sind (1 Joh 
3,1), müssen wir vielleicht auch erst noch einige kritische Auseinander- 
setzungen durchstehen; aber mehr als ein Durchgangsstadium darf das 
nicht sein. 

5 L. Boff, Die Neuentdeckung der Kirche. Basisgemeinden in Lateinamerika, Mainz 1980, 
68. 



Ewald Zacher 368 

So wäre die Spiritualität der Basis zuerst einmal, vorübergehend je- 
denfalls und ohne bleibende Schärfe, laikal. Sie hätte, mit der Absicht, 
ihn einzubeziehen, einen anderen Stil als die Spiritualität des Klerikers; 
sie würde und dürfte nie vergessen, daß sie nicht auserwählt, sondern 
vom allgemeinen Heilswillen Gottes erwärmt, von der Jedermannsliebe 
Gottes entzündet ist. In dieser laikalen Spiritualität würde Ernst ge- 
macht damit, daß wir alle unten und von unten, von der Erde, irdisch 
(Joh 3,31) sind. Dieser Anfang der Gnade für alle aus der universalen 
Liebe Gottes zu allen Menschen, zu jedem einzelnen, ist entscheidender 
und wichtiger als jeder spätere Schritt. Dieser Anfang ist fundamental; 
deswegen muß er in dieser Spiritualität immer gegenwärtig gehalten 
werden. 

Gesch wisterlichkeit 

Diesem Zug der grundlegenden laikalen Zugehörigkeit zum Volk Got- 
tes, die in der zuvorkommenden Liebe Gottes die Anrede Abba ermög- 
licht, entspricht eine zweite, dazu komplementäre Ausrichtung der Ba- 
sisspiritualität: das Schwester- und Brudersein, die Geschwisterlichkeit 
untereinander6. Sie ist die Bewährung der Gottesliebe: Die Liebe zu 
Gott wird erst wahr in der Bruderliebe; •wer sagt: Ich liebe Gott!, aber 
seinen Bruder haßt, ist ein Lügner" (1 Joh 4,20a). Und sie ist auch die 
Bedingung der Gottesliebe; erst die Liebe zum Bruder ermöglicht über- 
haupt die Gottesliebe: •Wer seinen Bruder, den er sieht, nicht liebt, der 
kann Gott nicht lieben, den er nicht sieht." (1 Joh 4,20b) 

Eine geschwisterliche Spiritualität wird zuerst einmal dazu führen, in 
der anderen, die mit mir zum Vater betet, wirklich die Schwester, in dem 
anderen, der wie ich Jesus seinen Bruder (und Herrn) nennt, vorbehalt- 
los den Bruder zu sehen - und das nicht nur metaphorisch, sondern so 
aufrichtig wie bei meiner leiblichen Schwester, meinem wirklichen Bru- 
der - und das auch nicht eingeschränkt auf diejenigen, die ich verstehe 
oder die mir liegen oder die sonst etwas haben, das sie mit mir verbin- 
det, sondern in der Tat jenseits von Rasse und Klasse, von Gescheit und 
Dumm, von Schön und Häßlich, ja sogar jenseits von Gut und Böse. 
Aber diese Haltung der Geschwisterlichkeit so zu charakterisieren heißt 
schon, die Gefahr einer gefärbten Rhetorik auf der einen, die einer maß- 
losen Überforderung auf der anderen Seite zuzugeben. Der Christ wird 
seinen Grenzen Rechnung tragen müssen und auch da nur mühsam zu 
Rande kommen. 

Fundierend, klar und nüchtern dazu P. Weß, Ihr alle seid Geschwister, Mainz 1983, 47 ff. 



Basisgemeinden in der Bundesrepublik 369 

Die lateinamerikanischen Basisgemeinden scheinen hier einen Vor- 
sprung zu haben, weil ein Doppeltes den brüderlich-schwesterlichen 
Umgang in ihnen erleichtert oder stützt. Sie sind einmal Gemeinden der 
Unterschicht, d. h. diejenigen, die zu den Basisgemeinden gehören, sind 
real arm, bitter arm. Die Basisgemeinden sind daher relativ homogen; 
wenn es richtig ist, daß die Armut ohnehin die Bereitschaft, zu helfen 
und zu teilen, steigert, dann wären die Gräben zwischeneinander schon 
deswegen nicht so tief wie in unseren Mittelstandsverhältnissen. Zum 
anderen haben die Basisgemeinden, weil sich in ihnen wirtschaftlich 
und politisch Unterdrückte, Ausgebeutete zusammenfinden, durch den 
Kampf für Gerechtigkeit ein gemeinsames politisches Ziel; auch da- 
durch wächst die Solidarität. Es zeigt sich, daß Solidarität nur ein ande- 
rer, ein politisch-sozial bestimmter Name für Brüderlichkeit ist. Solange 
die Menschenrechte staatlich unterdrückt, die Freiheitsrechte mit Füßen 
getreten werden und das wirtschaftliche Existenzminimum nicht ge- 
währleistet ist, ist die konkrete Bestimmung der Gerechtigkeit nicht 
schwer; es ist sonnenklar, was als Recht einzufordern ist. In unserem li- 
beralen Rechtsstaat dagegen sind die Grund- und Freiheitsrechte ver- 
bürgt; die Defizite an Gerechtigkeit sind viel weniger eindeutig zu dia- 
gnostizieren und in geordneten parlamentarisch-demokratischen Verfah- 
ren nicht eben schnell zu beheben. Das einigende Band eines solidari- 
schen Kampfes für Gerechtigkeit fehlt, ja muß in unseren Gemeinden 
fehlen. 

Gleichwohl, auch wir haben eine Chance, aus einer geschwisterlichen 
Spiritualität mehr als rhetorische Beschwörung oder ideale Abstraktion 
werden zu lassen. Wir müssen uns von diesem Geist der Brüderlichkeit 
dazu treiben lassen, einen realen, überschaubaren Anfang zu machen, 
indem wir aufeinander zugehen, aus der Anonymität herauskommen 
und zueinander in Beziehung treten. Nicht nur die Wahrheit ist konkret, 
wie die alte, von Bert Brecht nachgeschärfte Sentenz sagt, sondern erst 
recht die Schwester und der Bruder müssen konkret sein, wenn die 
Wahrheit der Brüderlichkeit nicht zur Phrase verkommen soll. 

Basisspiritualität der Geschwisterlichkeit heißt daher in unseren Ge- 
meinden zuerst, Menschen mit ihrem Gesicht und ihrem Namen wahr- 
zunehmen, sie zu akzeptieren, sich auf sie einzulassen, um sich mitein- 
ander in der Gemeinde zur Gemeinschaft verbinden zu können. Das 
wird mit Behutsamkeit und unaufdringlich, aber auch mutig und in 
menschlicher Offenheit geschehen müssen, und zwar in überschaubaren 
Einheiten, die unserer Begrenztheit Rechnung tragen und doch prinzi- 
piell offen, nicht abgeschottet sind. Dabei werden wir unsere bürgerli- 
chen Verhaltensmuster von Konkurrenz und Leistungserfolg, unsere ge- 



Ewald Zacher 370 

sellschaftlichen Schranken aus Besitz und Bildung, die uns allesamt 
nicht nur ans, sondern ins Herz gewachsen sind, überschreiten und um- 
polen müssen: Einander von Gott her Geschwister sein, geschwisterli- 
che Liebe bedeutet, den anderen als Person und keineswegs um irgend- 
welcher Vorzüge willen, nicht aus Sympathie und bürgerlicher Wert- 
schätzung zu bejahen. Die Geschwister werden geliebt, weil sie da sind. 
Auswahlmöglichkeiten wie in der Freundschaft bestehen nicht; deswe- 
gen können aber auch, anders als in der Freundschaft, direkte Beziehun- 
gen von allen Geschwistern zu allen entstehen7, solange die Größenord- 
nung überschaubar bleibt. Diese wechselseitige, vielseitige, prinzipiell 
allseitige Verbindung und Verflechtung unter Geschwistern, in der die 
Schwestern und Brüder und die Verbindungen zu ihnen gutgeheißen, 
bejaht werden, macht erst Gemeinde als Gemeinschaft real. So unter- 
scheidet sie sich gründlich und bis ins tragende Fundament von der bür- 
gerlichen Gesellschaft, deren Kohärenz im System der Bedürfnisse und 
in der Kauf-/Tausch-Verwiesenheit der Ego-Strukturen stabilisiert wird: 
Gemeinde wird geschwisterlich, aus geschwisterlicher Liebe und nicht 
vom Eigeninteresse auferbaut. Durch die Schwester-/Bruderliebe sollte 
die christliche Gemeinschaft den Kontrast zur Gesellschaft markieren. 
Erst von einer aus der Gottesliebe resultierenden Geschwisterlichkeit 
aus kann die entscheidende Veränderung benannt und begriffen wer- 
den, die in der Rede von der Kontrastgesellschaft8 im Hinblick auf das 
ganze christliche Leben in all seinen Bezügen und Dimensionen ange- 
sagt wird. 

Bruderliebe - Nächstenliebe 

Natürlich ist die Bruderliebe in einer bestimmten Hinsicht nichts ande- 
res und auch nicht mehr als die Nächstenliebe9: sofern ich von mir auf 
den anderen sehe. Mein Nächster ist, von mir aus (und von der universa- 
len Liebe Gottes aus) gesehen, zwar auch mein Bruder, weil ich ihn wie 
mich und überhaupt alle Menschen als Kinder Gottes weiß. Aber von 
ihm aus, den ich da als meinen Bruder anspreche und in Anspruch 
nehme, ist es mitnichten selbstverständlich, daß er das ebenso sieht und 
akzeptiert. ,Bruder' ist logisch gesehen ein zweistelliger symmetrischer 
Relationsbegriff, der nicht einseitig gebraucht werden kann. Insofern die 
7 Vgl. P. Weß, aaO. (Anm. 6), 58, 130. 
8 Dazu die souverän sachliche Antwort der Brüder G. und N. Lohfink in der Auseinander- 
setzung mit D. Seeber, in: Herder-Korrespondenz38 (1984) 189ff. 
9 K. Rahner, Wer ist dein Bruder?, Freiburg 1981, macht die Beobachtung, daß die christli- 
che Brüderlichkeit heute in eine neue Phase getreten sei, •wofür die Wahl des Wortes .Brü- 
derlichkeit' statt Nächstenliebe schon ein kleines Anzeichen ist" (23). 



Basisgemeinden in der Bundesrepublik 371 

Bruderliebe nicht vom anderen, auf den sie gerichtet ist, als brüderlich 
angenommen wird, wenn der andere also nicht mein Bruder sein will, 
bleibt sie ein Unding, bestenfalls eine metaphorische Übertreibung, aber 
jedenfalls eine Einseitigkeit. Im einseitigen Verhältnis aber ist die Näch- 
stenliebe die zutreffendere Bezeichnung; der barmherzige Samariter 
hilft dem Ausgeraubten, ohne lange zu fragen, ob dieser ihn, den Sama- 
riter, Bruder nennen würde (vgl. Lk 10,25 ff)- Bruderliebe hat ihren Ort 
einzig dort, wo die Geschwisterlichkeit akzeptiert wird. Sie ist Liebe in 
Gegenseitigkeit (nicht auf Gegenseitigkeit: Das ist überhaupt keine 
Liebe, sondern ein Nützlichkeitsverhältnis)10. Die geschwisterliche Liebe 
kann dauerhafter, näher und verbindender sein als die Nächstenliebe; 
größer oder tiefer kann sie nicht sein. 

Unverstelltes, direktes Evangelium 

Das für eine Transposition von Lateinamerika auf unsere Gemeinden 
wichtigste Moment dürfte der unbefangene, direkte und gemeinsame 
Umgang mit den Texten des Alten und Neuen Testaments, mit dem 
Evangelium sein. Die Basisgemeinden dort haben das Evangelium sel- 
ber in die Hand genommen und sich gemeinsam ganz unmittelbar auf 
die Heiligen Schriften eingelassen. Beim Lesen und Nachdenken bleibt 
ihr Leben nicht draußen11. Viele Campesinos deuten ihr Leben aus der 
Schrift und versuchen, von dorther zu leben. Evangelium und Leben 
sind - in einer praktischen Hermeneutik - wechselseitig verbunden, so 
daß das eigene Leben im Alten und Neuen Testament sowohl entdeckt 
als auch aus ihm geformt wird. 

Gemeinsames Leben aus dem Evangelium 

Auch in unseren Basisgemeinden - nicht zuletzt, damit sie erst richtig 
dazu werden - muß der unmittelbare und gemeinsame Umgang mit dem 
Evangelium das schlechthin unverzichtbare, grundlegende Element sein. 
Wenn wir mit unserem eigenen Leben außerhalb des Evangeliums ste- 
henbleiben, werden wir keine Christen. Als Einzelmenschen wissen wir 
das längst; aber mindestens ebenso gilt, daß wir keine christliche Ge- 
meinde im Vollsinn werden, wenn wir nicht gemeinsam so nah, unmit- 
telbar und verbindlich unser Leben in den Bannkreis des Evangeliums 

10 Diesen kleinen, aber hoch bedeutsamen Unterschied zu machen, schlägt P. Weß, aaO. 
(Anm. 6), 56 vor. 
11 Vgl. L. Boff, aaO. (Anm. 5), 71. 



Ewald Zacher 372 

rücken, daß es in ihm durchschaubar und aus ihm ableitbar wird - und 
zwar auch als gemeinsames, geschwisterliches Leben. Wenn wir das 
Evangelium gemeinsam lesen und nach unserem Leben in ihm und aus 
ihm fragen, gewinnt es von sich her seine Unausweichlichkeit, ohne daß 
viel Fremdes - und sei es der beste Ausleger - sich dazwischenschiebt. 
Das Evangelium fängt dann an, direkt zu treffen. 

Daß eine solche Spiritualität der praktischen Hermeneutik12 oder, wie 
man vielleicht unauffälliger sagen sollte, des gemeinsamen Lebens in 
und aus dem Evangelium ihre Hürden und Klippen hat, ist nicht ver- 
wunderlich. Die gefährlichste Klippe wird dabei ein unbedachter, sich 
über die Geschichte und über die kritische Exegese hinwegsetzender bi- 
blischer Fundamentalismus sein; aber wenn diese Gefahr erkannt ist, ist 
sie nur mehr halb so schlimm. Es steht nicht zu fürchten, daß wir aufge- 
klärte Zeitgenossen unser historisches Bewußtsein oder unsere exegeti- 
sche Bildung gleich beiseite lassen würden, wenn wir uns auf diesen ge- 
meinsamen Weg in die Unmittelbarkeit des Evangeliums mit unserem 
Leben einlassen. Vor allem aber darf die Beschwörung der fundamenta- 
listischen Gefahr nicht zum Alibi dafür werden, auf diesen Weg zu ver- 
zichten. Eher dürften einige Mißverständnisse der Schrift in Kauf zu 
nehmen sein, als daß wir es unterlassen dürften, unser eigenes Leben in 
den Text des Evangeliums mit hineinzunehmen. Das heißt nicht, bei un- 
seren Erfahrungen zu beginnen; es heißt aber genausowenig, alles nur 
vom Neuen Testament aus zu sehen und unserem Leben überzustülpen 
- das wäre eine falsche Alternative. Was wir brauchen, ist eine •ständige 
Pendelbewegung" zwischen dem Text der Schrift und unseren heutigen 
Erfahrungen, sonst gelingt weder die Interpretation der Bibel noch die 
Interpretation unserer heutigen Existenz13. Basisgemeinden wird es erst 
geben, wenn sich ihre Mitglieder in diesen unbefangenen, aber verbindli- 
chen Wechselbezug zwischen Evangelium und Leben einschwingen. 

Subjekt werden 

Bei diesem lebensbezogenen Umgang mit der Schrift und diesem schrift- 
angeleiteten Verhalten im Leben wird offenkundig, daß die Gemeinde 
und jedes Glied in ihr selbst gefordert ist; die Deutung kann - zuletzt - 
nicht aus zweiter Hand übernommen werden. Die Spiritualität der Basis 
wird daher - in einer zweifachen Weise, sowohl bei der Gemeinde wie 

12 In welche theologischen Dimensionen dieser innere Zusammenhang von Verstehen und 
(kommunikativem) Handeln führt, zeigt W. Peukert, Wissenschaftstheorie - Handlungs- 
theorie- Fundamentale Theologie, Düsseldorf 1976; sogar Jesu Selbstverständnis wird erst 
in dem Handeln erkennbar, mit dem er die Wirklichkeit Gottes erfahrbar macht (vgl. 297). 
13 Vgl. E. Schillebeeckx, Christus und die Christen, Freiburg 1977, 65, 69. 



Basisgemeinden in der Bundesrepublik 373 

bei ihren Gliedern - dazu tendieren, daß sie Subjekt, Mensch/Ge- 
meinde in Eigenverantwortung werden. 

Wer sich mit anderen zusammen aufs Evangelium einläßt, kann nicht 
auf die Mühe verzichten, sich selbst zu stellen. Dann aber kann er nicht 
einfach mehr Antworten übernehmen, sondern muß sie selbst ausfindig 
machen, erarbeiten, erfahren, sogar erleiden. Seines eigenen Kopfes 
muß sich bedienen, seines eigenen Herzens muß innewerden, wer die 
Distanz zum Evangelium aufgibt. Gerade in der Gemeinschaft wird 
diese Selbständigkeit des einzelnen als Notwendigkeit sichtbar. Jede 
und jeder wird die ihm verliehenen Gaben entdecken dürfen, aber auch 
lernen müssen, seine Grenzen einzusehen; er wird auf eigenen Füßen zu 
stehen haben, so gut er kann. Doch tiefer, unter allen Gaben und Gren- 
zen und noch unterhalb seines Selbstandes, wird er anzunehmen haben 
- zwischen Glück und Erschütterung -, daß ihn Gott bei seinem Namen 
gerufen hat und daß er so, wie er ist, angenommen, ja geliebt ist. Darauf 
zu antworten, was immer zugleich auch heißt, sich selber zu verantwor- 
ten, bedeutet christlich, zum Subjekt zu werden. Mit der gängigen 
Selbstverwirklichung hat das wenig, aber mit der Bereitschaft, für die 
anderen da zu sein, alles zu tun. Nur darin, daß ich mich als von Gott 
bejaht auch bejahen kann, gewinne ich den Mut zu eigenen christlichen 
Existenz14. Erst von da aus läßt sich die Unverwechselbarkeit ausgestal- 
ten, in der jeder einzelne im Evangelium angesprochen und zum Subjekt 

Ähnlich verhält es sich mit der Gemeinde. Auch eine Gemeinde wird, 
in dem Maße, in dem sich die Mitglieder gemeinsam bewußt werden, 
daß ihre verantwortete Christlichkeit gefragt ist, als Gemeinde zum er- 
kennbaren, unverwechselbaren (Quasi-)Subjekt werden, eine eigene Ge- 
stalt gewinnen. Denn Gemeinden können in einer ganz bestimmten 
Weise auch als ganze vom Evangelium •ereilt" und in Pflicht genommen 
werden, weit über einen bestimmten Stil oder ihre sozilogische Zusam- 
mensetzung hinaus. (Das heißt nicht, daß solche Prägungen nicht ihre 
legitime Spur in der konkreten Gestalt einer Gemeinde hinterlassen dür- 
fen.) Dann wären Gemeinden so erkennbar ausgeprägt und einem be- 
stimmten Zug des Evangeliums besonders zugetan, daß sie einander 
wechselseitig, eine Gemeinde der anderen, zur Auferbauung oder zur 
Kritik, zum Vorwurf oder zum Vorbild geraten könnten15. Gemeinden 
bestimmt ist. 

14 Vgl. P. van Breemen, Wie Brot, das gebrochen wird, Würzburg 1978, 13, der überzeugend 
praktisch mit Tillichs Ansatz operiert. 
15 Vgl. N. Lohfink, Kirchenträume, Freiburg 1982, 154, der fragt, was die heute üblichen 
fest administrierten Territorialgemeinden, in denen die Charismen unentfaltet bleiben, ein- 
ander schon viel mitzuteilen haben, und - •wo wird die eine zur Krisis der anderen?" 



Ewald Zacher ZI A 

aus bestimmten Menschen, die sich mit ihrem Leben in ihrer Zeit an ei- 
nem bestimmten Ort dem Evangelium zuwenden, können doch gar 
keine vorgestanzten Formen, von oben verordnete Schemata annehmen: 
Sie müssen geradezu eine unverwechselbare Physiognomie gewinnen, 
wenn anders als oberflächlich sie vom Evangelium ergriffen wurden und 
sich vorbehaltlos darauf eingelassen haben. 

Heil in Jesus 

Die Basisspiritualität hat die Tendenz, den Glaubenden zum Subjekt 
umzugestalten; doch das meint keine subjektive Beliebigkeit, denn der 
Glaubende ist verbindlich auf den einen Jesus Christus bezogen, der 
aber von keiner noch so wichtigen Formel - auch nicht von der des chri- 
stologischen Dogmas - unüberholbar adäquat ausgesagt werden kann. 
Das dürfte sowieso die Hauptschlagader einer solchen Basisspiritualität 
sein, in der alle einzelnen Bestrebungen zusammenkommen: Heil ist in 
Jesus, in seinem Tun und Reden, in seinem Leben und Sterben, in sei- 
nem Tod und in seiner Auferweckung! Jesus ist der Name über alle Na- 
men; er und keiner sonst: •Jesus ist der Herr." (Rom 10,9) 

Sich im Leben und Sterben auf Jesus verlassen und beziehen, das 
sollte in den Basisgemeinden mehr und anderes als der Glaube an ihn 
sein, nämlich Nachfolge. Wenn Jesus zu früh oder zu hoch der Christus 
wird, geht er allzu leicht nur im allzu sublimen Glauben auf. Basisge- 
meinden müssen dem irdischen Jesus treu bleiben, damit ihnen die Auf- 
forderung zur Nachfolge nicht erspart wird. Der jesuanische Grundzug 
solcher Basisspiritualität führt notwendig in die Spur der Nachfolge 
Jesu; Nachfolge wird dann ein neuer, lebensmächtigerer Name für 
Glaube, weil in ihr mehr Tat als Wort, mehr Leben als Lehre, einfach 
•Tun der Wahrheit" (Joh 3,21) ist. 

Heil in Jesus, als Aufforderung zur Nachfolge vernommen, wird in 
zwei Weganweisungen deutlich, die eigentlich nur eine ist, von ihrer ne- 
gierenden und von ihrer positiven, von der Vorder- und der Rückseite 
gelesen: Umkehren, nicht auf dem bisherigen Weg weitergehen, ist die 
eine Weisung; ihm nachgehen, seinen Weg mitgehen, ist die andere. Ob- 
wohl das keine Neuigkeiten sind und die Verkündigung der Kirche die- 
sen Ruf zur Umkehr, zur Nachfolge nie hat unhörbar werden lassen, ha- 
ben die Weisungen, umzukehren, ihm nachzugehen, in den Basisgemein- 
den doch einen direkteren Charakter, einen dringlicheren Ton. Weil 
Jesus als derjenige, der in den Evangelien handelt und spricht, ganz 
nahe bleibt, wird es immer schwerer, seinen Ruf zu überhören oder ab- 
zuschwächen. 



Basisgemeinden in der Bundesrepublik 375 

Ebensowenig kann ein weiteres Moment, das in die jesuanische Basis- 
spiritualität wie die Nachfolge und koextensiv zu ihr fürs Zeitverhältnis 
hineingehört, unterbelichtet oder minimalisiert werden: daß das Reich 
Gottes schon angebrochen ist. Das Heil in Jesus ist bereits da, wenn wir 
so leben wir er, wenn wir einander lieben, so wie er uns geliebt hat (vgl. 
Joh 13,34). Freilich, es steht noch viel aus vom Reich Gottes, weil noch 
viel fehlt, erschreckend viel, an Gerechtigkeit und Liebe. Es steht auch 
noch mehr aus jenseits der Todesgrenze, an Vollendung und Herrlich- 
keit bei Gott. Aber dennoch, Jesus war geschichtlich da, das Reich Got- 
tes ist angebrochen, in seinem Geist ist uns der Herr schon inwendig 
und nahe. •Wir wissen, daß wir aus dem Tode in das Leben hinüberge- 
schritten sind, weil wir die Brüder lieben." (1 Joh 3,14) 

Indem sie das bereits gegenwärtige Heil in Jesus durch die Nachfolge 
lebensmächtig, erfahrbar, sichtbar zu machen versucht, kann die Basis- 
spiritualität jesuanisch genannt werden. 

Die wirkenden Vorgaben Jesu 

In einigen Anzeichen ist schon wahrzunehmen, in welche konkreten 
Einzelzüge die jesuanische Basisspiritualität sich differenziert. Um nicht 
zu überzeichnen und zu verklären, sollen die Wirkungen nur kurz in 
ihrer Richtung angedeutet sein, die sich aus den Vorgaben Jesu ergeben. 
Das bürgerliche Subjekt in uns wird dabei freilich in Mitleidenschaft ge- 
zogen16; daher hält es in seiner widerstrebenden Selbstbehauptungs- 
macht nicht ohne Erfolg dagegen und besteht auf vernünftigen Grenzen. 
Auch deswegen können die Einzelheiten erst versuchsweise buchstabiert 
werden. Jesu Vorgaben wirken nämlich unweigerlich so, daß sie uns 
nach unten und nach draußen in Bewegung bringen. 

Nach •unten" 

Beim Weg nach unten werden wir umgepolt; statt auf den Aufstieg und 
nach oben zu streben, müssen wir uns in den Abstieg und nach unten 
schicken. Daß davon gegen den Bürger in uns nur erste Andeutungen, 
kleine Schritte gelingen, ist nicht verwunderlich. 

- Einfacher leben: Die Armut, zu der wir es nicht bringen können, wird 
uns zur Bescheidenheit, zu gewissen Einschränkungen und zu einer frei- 

16 J. B. Metz, Jenseits bürgerlicher Religion, München/Mainz 1980, benennt den Schmerz, 
den unsereiner als Mittelstandschrist inwendig und dumpf empfindet (23,41). 



Ewald Zacher 376 

willigen Absenkung des Lebensstandards führen müssen. Man kann 
schwerlich von Basis, von der Lebensmächtigkeit Jesu reden und weiter 
in Villen wohnen oder in den teuersten Autos fahren. Daß Konsum- 
askese, überhaupt ein asketischer Lebensstil17, unseren heutigen Fort- 
schrittsbegriff nicht unangetastet läßt und vielleicht die einzige Perspek- 
tive ist, um Zukunft zusammen mit der Dritten Welt zu gewinnen, macht 
diese Haltung auch vor der säkularen Vernunft so dringlich wie plausi- 
bel. 

- Miteinander teilen: Die Entäußerung, in der wir uns völlig leer und für 
den Willen des Vaters wie für die Menschen verfügbar machen sollten, 
wäre schon auf einen guten Weg gebracht, wenn wir zum Teilen mitein- 
ander fänden. Das Seinige für sich behalten, an sich selbst geistig und 
materiell festhalten - das läuft der Lebensbewegung Jesu kontradikto- 
risch zuwider. Teilen, angefangen bei so schlichten, aber erst wieder neu 
zu lernenden Selbstverständlichkeiten wie der völlig unambitionierten 
Gastfreundschaft bis hin zu der Bereitschaft, sich den anderen mitzutei- 
len im uneitlen offenen Gespräch, ein solches Teilen hat einiges mit Jesu 
Preisgabe zu tun. 

Nach •draußen" 

Auf dem Weg nach draußen überschreiten wir uns selbst; statt in der Be- 
wahrung der Innerlichkeit, der eigenen Seele oder kultischer wie ge- 
meinschaftlicher Geschlossenheit mit uns selbst beschäftigt zu sein, wer- 
den wir in die Heilsbewegung Jesu für alle mit hineingenommen. Der 
Bürger in uns wird das spärlich halten oder gehörig abbremsen wollen. 

- Soziale Schranken überschreiten: Die Zöllner und Huren, bis zu denen 
Jesus nach draußen gegangen ist, werden wir nicht erreichen. Wir sind 
schon froh, wenn wir unsere sozialen Schranken nicht als Begrenzung 
unseres Christentums erfahren, sondern darüber hinauskommen, wenn 
wir den Universitätsprofessor mit der Krankenschwester, die Unterneh- 
mersgattin mit dem Chemiefacharbeiter wirklich in der Gemeinde, in 
unserer Kirche geschwisterlich verbinden können; noch mehr freuen wir 
uns, wenn es uns gelingt, den Vorbestraften, den Arbeitslosen, den Pen- 
ner nicht nur zu mildtätigen Zwecken und steuerlich absetzbar, sondern 
als Person ernstzunehmen und uns an seine Seite zu stellen. 

17 Bemerkenswert dazu der Bischof von Limburg, Dr. Franz Kamphaus, in: FAZ vom 
15. 11. 1984; grundlegend C. F. von Weizsäcker, Deutlichkeit, München 1978, 73ff. 



Basisgemeinden in der Bundesrepublik 377 

- Für Gerechtigkeit einstehen..Wir werden es auf absehbare Zeit nicht da- 
hin bringen, mit den Mühseligen und Beladenen solidarisch zu leben, 
das Schicksal der Erniedrigten und Beleidigten auf uns zu nehmen. Aber 
ihre Anwälte zu sein, wo ihr Recht mit Füßen getreten wird, ihre Helfer 
zu sein, wenn sie unter ihren Lasten erdrückt zu werden drohen, das 
können wir allmählich schaffen. Fürsprecher derer, die man nicht zu 
Wort kommen läßt, Anwälte der Gerechtigkeit in unserer unmittelbaren 
Umgebung sollten wir mindestens sein. 

Daß wir dabei, wenn wir uns nach unten und draußen auf die Ernied- 
rigten und Beleidigten zubewegen und für sie eintreten, in einem wun- 
dersamen Austausch selbst die Beschenkten sein könnten, hat der große 
lateinamerikanische Schriftsteller Octavio Paz so festgehalten: •Ich 
habe gemerkt, daß den bescheidensten, den ärmsten und am meisten ge- 
demütigten Menschen eine Wahrheit, eine Liebenswürdigkeit eigen ist, 
die die anderen nicht besitzen."18 

Das Lied der Basis 

Die jesuanische Basisspiritualität ist nicht nur nüchtern zu beschreiben, 
sie läßt sich auch verhalten-begeistert singen. Oder - genauer - sie ließe 
sich singen; denn uns, wie der ganzen Kirche, ist dieser Hymnus als 
Hymnus verlorengegangen und nur noch als Text einer Briefstelle, nicht 
mehr für den Gesang gegenwärtig. Wir sollten ein neues Lied damit 
singen: 

So wollen wir untereinander gesinnt sein, wie auch Christus Jesus 
es war: 

Er war Gott gleich, hielt aber nicht daran fest, wie Gott zu sein, 
sondern entäußerte sich und wurde wie ein Sklave und den Men- 

schen gleich. 
Sein Leben war das eines Menschen; er erniedrigte sich und war 

gehorsam bis zum Tod, bis zum Tod am Kreuz. 
Darum hat Gott ihn über alle erhöht und ihm den Namen verlie- 

hen, der größer ist als alle Namen, 
damit alle im Himmel, auf der Erde und unter der Erde ihre Knie 

beugen vor dem Namen Jesu 
und jeder Mund bekennt: Jesus Christus ist der Herr zur Ehre Got- 

tes des Vaters. (Phil 2,5-11) 

Gesang war und ist ein Zeichen der Erlösten, derer, die Gottes Freude in 
Jesus Christus gefunden haben. 
18 Zitiert von J. Röser, in: Christ in der Gegenwart 36 (1984) 348. 



Ewald Zacher 378 

Basis als letzter Platz 

Daß nicht der Gesang, sondern allein Gottes Handeln die Erhöhung be- 
wirken darf, wenn sie nicht Schein und Selbsttäuschung werden soll, ist 
offenkundig. Nicht so durchsichtig dagegen ist die raffinierte Funktio- 
nalisierung der Erniedrigung zur Erhöhung, ihre dialektische Vernot- 
wendigung, die Gottes Freiheit nötigen will und dabei in der Selbstüber- 
hebung landet. Deswegen könnte es ratsam sein, den zweiten Teil des 
Liedes nur mit gedämpftem Ton zu singen. 

Denn die Gesinnung Jesu, die in der Basisspiritualität ihren Widerhall 
finden soll, ist wesenhaft gewillt, von sich her unten zu bleiben. Die Er- 
höhung ist nicht ihre Sorge. Basisspiritualität heißt daher zuletzt, den 
letzten Platz nicht als Durchgangsstadium zu betrachten oder ihn dialek- 
tisch als den ersten umzudeuten, sondern das Letzte für sich und sich als 
das Letzte zu akzeptieren. Sich erniedrigen und sich entäußern: nach 
unten und draußen gehen und unten und draußen bleiben. 

Basisgemeinden in der Bundesrepublik werden vielfältige Formen und 
verschiedene Weisen des gemeinsamen Glaubens und Lebens ausbilden 
können. Aber sie werden alle mehr oder weniger an ihrer mittelständi- 
schen, bürgerlichen Realität laborieren und damit zu leben haben. Ihre 
Chance, ihre Triebkraft wird daher zuinnerst von einer Spiritualität der 
Basis, also von einer laikalen, geschwisterlichen, gemeinsam in und aus 
dem Evangelium lebenden, jesuanisch nach unten und draußen drän- 
genden Spiritualität ausgehen. Also doch nur Spiritualität, im bürgerli- 
chen Mittelmaß abgebremste Basisbewegung? Ja, sofern damit eine ge- 
waltige Überforderung abgewiesen wird, die noch nicht einmal das 
schlechte Gewissen19 richtig einschätzen kann. Nein, weil der Geist Jesu 
in seiner Gemeinde und in der Welt der Herr zu sein hat. Der Geist 
macht lebendig. Er kann uns, unsere Gemeinden, unsere Gesellschaft im 
Drama der Geschichte20 insgeheim so lenken und dann auch verwan- 
deln, wie wir es uns in unseren kühnsten Träumen nicht vorzustellen 
vermögen. 

19 Vgl. J.B. Metz, aaO. (Anm. 16), 125. 
20 Vgl. Y. Congar, Der Heilige Geist, Freiburg 1982, 313 mit Hinweis auf Irenäus, der den 
Heiligen Geist mit einem Theaterregisseur vergleicht. 




