Zu einer Spiritualitdt der Basis
und der Basisgemeinden
in der Bundesrepublik Deutschland

Ewald Zacher, Mainz

Basisgemeinden sind in der katholischen Kirche hierzulande noch weit-
hin ein lateinamerikanischer Importartikel. Aber dabei darf es nicht
bleiben. Statt direkter Ubernahme kommt es auf reflektierte Uberset-
zung an. Basisbewegung, Basisgemeinde muf3 mit und in unseren politi-
schen, wirtschaftlichen und kulturellen Bedingungen verwandelt wer-
den. (Um den Verdacht, der unterschwellig aufkommen kénnte, wenn
man sich fiir eigenstindige Gangarten gegeniiber der lateinamerikani-
schen Basisbewegung einsetzt, gleich auszurdumen: Eine Domestizie-
rung der Basisbewegung aufs unanfechtbare MittelmaQ ist nicht inten-
diert; die Wucht eines von patriarchalischen Engfiihrungen frei werden-
den Evangeliums soll nicht abgefangen', die ungestiime Herausforde-
rung der Befreiungstheologie nicht abgeschwicht?, die Leuchtkraft der
Erzdhlungen aus lateinamerikanischen Basisgemeinden nicht abgedun-
kelt werden.)

Unter Verzicht auf den groBen Bogen? — aber vielleicht, um einen
Baustein fiir den Briickenschlag bereitzustellen, und deswegen im Blick
auf Lateinamerika — wird hier nur bescheiden versucht, Elemente einer
Spiritualitdt der Basis ausfindig zu machen. Daf} die noch kleinen, aber
eigenen Ansitze und tapferen Anstrengungen* deutschsprachiger Basis-
gemeinden dabei dankbar gegenwirtig gehalten werden, versteht sich
von selbst. Der Einwand, von der Spiritualitit aus sei der Blickwinkel zu
schmal, weil er nicht ins Leben, nicht in Ethik und Politik offenstehe, ist

' Vgl. ). Blank, Die Furcht der Kirche vor dem Erwachen der miindigen Christen, in: Sid-
deutsche Zeitung vom 22./23. 9. 1984, der Roms Argernisse an der Theologie der Befreiung
ekklesiologisch analysiert und die Chance sieht, daB sich in Lateinamerika ,.ein Christen-
tum entwickeln konnte, das anders, nimlich weniger patriarchalisch strukturiert ist als das
,abendliandische Christentum‘, nimlich evangeliumsgeméfBer®.

2 Dazu P. Hiinermanns klug differenzierter Beitrag Lateinamerikanische Staatsklasse und
die Armen, in: Herder-Korrespondenz 38 (1984) 475ft.

3 Trotz der nur 10 Seiten ist die groBe, souveridne Perspektive, mit klarer Unterscheidungs-
kraft, bei Karl Rahner zu finden: Siidamerikanische Basisgemeinden in einer europdischen
Kirche? in: K. Rahner, Schriften zur Theologie, Bd. XVI, Ziirich 1984, 196-205.

4 Einen beachtlichen Rundblick bietet der halbjihrliche Rundbrief Gemeindeforum, den
die Christkénigsgemeinde Eschborn an die Teilnehmer der Gemeindeforen Eschborn
1977, Schwechat 1979, Salzburg 1981, Linz 1983 verschickt.



Basisgemeinden in der Bundesrepublik 367

leicht zu entkriften; sind der Kopf und - wie man fiir die Spiritualitit
hinzufiigen mdchte — der Geist und das Herz erst einmal revolutioniert,
so hilt die Wirklichkeit nicht linger stand.

Kirche als Gemeinschaft

Laikaler Stil

Zuerst miiBite der Laie in der Kirche vollends erwachen, aber weniger
so, daf} er mit einem einseitig hierarchisch sakramentsverwaltenden Kir-
chenverstdndnis ein Ende macht und sich gegen Bischofe und Priester
stellen wiirde, sondern ohne viel Schirfe vor allem und entscheidend so,
daB der Laie im Priester, im Bischof auch miterwacht. Damit wire nicht
auf ein spezifisches SelbstbewuBtsein des Laien gezielt, obwohl es fiir
eine Ubergangszeit, in der sich das Kirchenbild vom hierarchisch gestuf-
ten Modell eher zur Weggemeinschaft verdndern sollte, entschuldbar, ja
als eine Art Nachhilfe sogar von Nutzen sein mag. Intendiert ist der
Durchbruch der uniibersehbaren Einsicht, daB jeder Christ zuerst und
grundlegend auf Gottes zuvorkommende Liebe antwortet, also Laie ist.
Uber den Antwortcharakter des Glaubens fiihrt nichts hinaus: diese
Gabe, Christ sein zu konnen, konstituiert Kirche fundamental. DaB uns
Gott im Geist Jesu zu Tochtern und Sohnen gemacht hat, in dem wir
Gott Abba nennen diirfen (Rém 8, 15): Das ist die Basis, da stehen wir
alle — Bischof und ,,Laie“ —, davon hebt keiner nach oben ab. Latein-
amerikanische Basisgemeinden haben das — mehr aus der Not des Prie-
stermangels heraus als aus Absicht - erst allmdhlich lernen, buchstabie-
ren miissen, daf} sie, auch wenn sie aus Laien bestehen, Kirche sind, sei
es auch unter (sakramentalen) Entbehrungen.

Wir kénnen darin eine Bestitigung dessen sehen, was wir uns erst zag-
haft zu sagen trauen: daBl der Laie kein defizienter Priester, daB die Ba-
sis, das Volk mehr als das Material der Kirche ist>. Es wire heilsam, aus
Lateinamerika auch die Entbehrlichkeit — oder besser: die Antiquiert-
heit - der hierarchiekritischen Einstellung zu iibernehmen. Weil bei uns
viel intellektuelle Zuriistung iiber die schlichte fundamentale Wahrheit
aufgetiirmt wurde, daB wir alle Kinder Gottes heilen und sind (1 Joh
3,1), miissen wir vielleicht auch erst noch einige kritische Auseinander-
setzungen durchstehen; aber mehr als ein Durchgangsstadium darf das
nicht sein.

5 L. Boff, Die Neuentdeckung der Kirche. Basisgemeinden in Lateinamerika, Mainz 1980,
68.



Ewald Zacher 368

So wire die Spiritualitit der Basis zuerst einmal, voriibergehend je-
denfalls und ohne bleibende Schirfe, laikal. Sie hitte, mit der Absicht,
ihn einzubeziehen, einen anderen Stil als die Spiritualitit des Klerikers;
sie wiirde und diirfte nie vergessen, daB sie nicht auserwihlt, sondern
vom allgemeinen Heilswillen Gottes erwdrmt, von der Jedermannsliebe
Gottes entziindet ist. In dieser laikalen Spiritualitdt wiirde Ernst ge-
macht damit, daB3 wir alle unten und von unten, von der Erde, irdisch
(Joh 3,31) sind. Dieser Anfang der Gnade fiir alle aus der universalen
Liebe Gottes zu allen Menschen, zu jedem einzelnen, ist entscheidender
und wichtiger als jeder spitere Schritt. Dieser Anfang ist fundamental;
deswegen muB} er in dieser Spiritualitit immer gegenwirtig gehalten
werden.

Geschwisterlichkeit

Diesem Zug der grundlegenden laikalen Zugehorigkeit zum Volk Got-
tes, die in der zuvorkommenden Liebe Gottes die Anrede Abba ermdg-
licht, entspricht eine zweite, dazu komplementire Ausrichtung der Ba-
sisspiritualitdt: das Schwester- und Brudersein, die Geschwisterlichkeit
untereinanders. Sie ist die Bewdhrung der Gottesliebe: Die Liebe zu
Gott wird erst wahr in der Bruderliebe; ,,wer sagt: Ich liebe Gott!, aber
seinen Bruder haf3t, ist ein Liigner” (1 Joh 4,20a). Und sie ist auch die
Bedingung der Gottesliebe; erst die Liebe zum Bruder erméglicht iiber-
haupt die Gottesliebe: ,,Wer seinen Bruder, den er sieht, nicht liebt, der
kann Gott nicht lieben, den er nicht sieht.“ (1 Joh 4,20b)

Eine geschwisterliche Spiritualitit wird zuerst einmal dazu fiihren, in
der anderen, die mit mir zum Vater betet, wirklich die Schwester, in dem
anderen, der wie ich Jesus seinen Bruder (und Herrn) nennt, vorbehalt-
los den Bruder zu sehen — und das nicht nur metaphorisch, sondern so
aufrichtig wie bei meiner leiblichen Schwester, meinem wirklichen Bru-
der - und das auch nicht eingeschrinkt auf diejenigen, die ich verstehe
oder die mir liegen oder die sonst etwas haben, das sie mit mir verbin-
det, sondern in der Tat jenseits von Rasse und Klasse, von Gescheit und
Dumm, von Schon und HiBlich, ja sogar jenseits von Gut und Bose.
Aber diese Haltung der Geschwisterlichkeit so zu charakterisieren heif3t
schon, die Gefahr einer gefiirbten Rhetorik auf der einen, die einer maf3-
losen Uberforderung auf der anderen Seite zuzugeben. Der Christ wird
seinen Grenzen Rechnung tragen miissen und auch da nur miithsam zu
Rande kommen.

¢ Fundierend, klar und niichtern dazu P. We83, Ihr alle seid Geschwister, Mainz 1983, 47 ff.



Basisgemeinden in der Bundesrepublik 369

Die lateinamerikanischen Basisgemeinden scheinen hier einen Vor-
sprung zu haben, weil ein Doppeltes den briiderlich-schwesterlichen
Umgang in ihnen erleichtert oder stiitzt. Sie sind einmal Gemeinden der
Unterschicht, d. h. diejenigen, die zu den Basisgemeinden gehéren, sind
real arm, bitter arm. Die Basisgemeinden sind daher relativ homogen;
wenn es richtig ist, da die Armut ohnehin die Bereitschaft, zu helfen
und zu teilen, steigert, dann wéren die Griaben zwischeneinander schon
deswegen nicht so tief wie in unseren Mittelstandsverhiltnissen. Zum
anderen haben die Basisgemeinden, weil sich in ithnen wirtschaftlich
und politisch Unterdriickte, Ausgebeutete zusammenfinden, durch den
Kampf fiir Gerechtigkeit ein gemeinsames politisches Ziel; auch da-
durch wichst die Solidaritit. Es zeigt sich, daB Solidaritit nur ein ande-
rer, ein politisch-sozial bestimmter Name fiir Briiderlichkeit ist. Solange
die Menschenrechte staatlich unterdriickt, die Freiheitsrechte mit Fiilen
getreten werden und das wirtschaftliche Existenzminimum nicht ge-
wihrleistet ist, ist die konkrete Bestimmung der Gerechtigkeit nicht
schwer; es ist sonnenklar, was als Recht einzufordern ist. In unserem li-
beralen Rechtsstaat dagegen sind die Grund- und Freiheitsrechte ver-
biirgt; die Defizite an Gerechtigkeit sind viel weniger eindeutig zu dia-
gnostizieren und in geordneten parlamentarisch-demokratischen Verfah-
ren nicht eben schnell zu beheben. Das einigende Band eines solidari-
schen Kampfes fiir Gerechtigkeit fehlt, ja muB in unseren Gemeinden
fehlen.

Gleichwohl, auch wir haben eine Chance, aus einer geschwisterlichen
Spiritualitidt mehr als rhetorische Beschwoérung oder ideale Abstraktion
werden zu lassen. Wir miissen uns von diesem Geist der Briiderlichkeit
dazu treiben lassen, einen realen, iiberschaubaren Anfang zu machen,
indem wir aufeinander zugehen, aus der Anonymitit herauskommen
und zueinander in Beziehung treten. Nicht nur die Wahrheit ist konkret,
wie die alte, von Bert Brecht nachgeschirfte Sentenz sagt, sondern erst
recht die Schwester und der Bruder miissen konkret sein, wenn die
Wabhrheit der Briiderlichkeit nicht zur Phrase verkommen soll.

Basisspiritualitit der Geschwisterlichkeit heiBt daher in unseren Ge-
meinden zuerst, Menschen mit ihrem Gesicht und ihrem Namen wahr-
zunehmen, sie zu akzeptieren, sich auf sie einzulassen, um sich mitein-
ander in der Gemeinde zur Gemeinschaft verbinden zu kdénnen. Das
wird mit Behutsamkeit und unaufdringlich, aber auch mutig und in
menschlicher Offenheit geschehen miissen, und zwar in iiberschaubaren
Einheiten, die unserer Begrenztheit Rechnung tragen und doch prinzi-
piell offen, nicht abgeschottet sind. Dabei werden wir unsere biirgerli-
chen Verhaltensmuster von Konkurrenz und Leistungserfolg, unsere ge-



Ewald Zacher 370

sellschaftlichen Schranken aus Besitz und Bildung, die uns allesamt
nicht nur ans, sondern ins Herz gewachsen sind, iiberschreiten und um-
polen miissen: Einander von Gott her Geschwister sein, geschwisterli-
che Liebe bedeutet, den anderen als Person und keineswegs um irgend-
welcher Vorziige willen, nicht aus Sympathie und biirgerlicher Wert-
schitzung zu bejahen. Die Geschwister werden geliebt, weil sie da sind.
Auswahlmoglichkeiten wie in der Freundschaft bestehen nicht; deswe-
gen kénnen aber auch, anders als in der Freundschaft, direkte Bezichun-
gen von allen Geschwistern zu allen entstehen’, solange die GréBenord-
nung iiberschaubar bleibt. Diese wechselseitige, vielseitige, prinzipiell
allseitige Verbindung und Verflechtung unter Geschwistern, in der die
Schwestern und Briider und die Verbindungen zu ihnen gutgeheifen,
bejaht werden, macht erst Gemeinde als Gemeinschaft real. So unter-
scheidet sie sich griindlich und bis ins tragende Fundament von der biir-
gerlichen Gesellschaft, deren Kohirenz im System der Bediirfnisse und
in der Kauf-/Tausch-Verwiesenheit der Ego-Strukturen stabilisiert wird:
Gemeinde wird geschwisterlich, aus geschwisterlicher Liebe und nicht
vom Eigeninteresse auferbaut. Durch die Schwester-/Bruderliebe sollte
die christliche Gemeinschaft den Kontrast zur Gesellschaft markieren.
Erst von einer aus der Gottesliebe resultierenden Geschwisterlichkeit
aus kann die entscheidende Verinderung benannt und begriffen wer-
den, die in der Rede von der Kontrastgesellschaft® im Hinblick auf das
ganze christliche Leben in all seinen Beziigen und Dimensionen ange-
sagt wird.

Bruderliebe — Ndchstenliebe

Natiirlich ist die Bruderliebe in einer bestimmten Hinsicht nichts ande-
res und auch nicht mehr als die Nichstenliebe®: sofern ich von mir auf
den anderen sehe. Mein Nichster ist, von mir aus (und von der universa-
len-Liebe Gottes aus) gesehen, zwar auch mein Bruder, weil ich ihn wie
mich und iiberhaupt alle Menschen als Kinder Gottes weil3. Aber von
ihm aus, den ich da als meinen Bruder anspreche und in Anspruch
nehme, ist es mitnichten selbstverstindlich, daB er das ebenso sieht und
akzeptiert. ,Bruder* ist logisch gesehen ein zweistelliger symmetrischer
Relationsbegriff, der nicht einseitig gebraucht werden kann. Insofern die
7 Vgl. P. Wef}, aaO. (Anm. 6), 58, 130.

8 Dazu die souverdn sachliche Antwort der Briider G. und N. Lohfink in der Auseinander-
setzung mit D. Seeber, in: Herder-Korrespondenz 38 (1984) 189ff.

® K. Rahner, Wer ist dein Bruder?, Freiburg 1981, macht die Beobachtung, daB3 die christli-

che Briiderlichkeit heute in eine neue Phase getreten sei, ,,wofiir die Wahl des Wortes ,Brii-
derlichkeit’ statt Nachstenliebe schon ein kleines Anzeichen ist* (23).



Basisgemeinden in der Bundesrepublik 371

Bruderliebe nicht vom anderen, auf den sie gerichtet ist, als briiderlich
angenommen wird, wenn der andere also nicht mein Bruder sein will,
bleibt sie ein Unding, bestenfalls eine metaphorische Ubertreibung, aber
jedenfalls eine Einseitigkeit. Im einseitigen Verhiiltnis aber ist die Néch-
stenliebe die zutreffendere Bezeichnung; der barmherzige Samariter
hilft dem Ausgeraubten, ohne lange zu fragen, ob dieser ihn, den Sama-
riter, Bruder nennen wiirde (vgl. Lk 10,25 ff). Bruderliebe hat ihren Ort
einzig dort, wo die Geschwisterlichkeit akzeptiert wird. Sie ist Liebe in
Gegenseitigkeit (nicht auf Gegenseitigkeit: Das ist {iberhaupt keine
Liebe, sondern ein Niitzlichkeitsverhiltnis)'®. Die geschwisterliche Liebe
kann dauerhafter, niher und verbindender sein als die Nichstenliebe;
groBer oder tiefer kann sie nicht sein.

Unverstelltes, direktes Evangelium

Das fiir eine Transposition von Lateinamerika auf unsere Gemeinden
wichtigste Moment diirfte der unbefangene, direkte und gemeinsame
Umgang mit den Texten des Alten und Neuen Testaments, mit dem
Evangelium sein. Die Basisgemeinden dort haben das Evangelium sel-
ber in die Hand genommen und sich gemeinsam ganz unmittelbar auf
die Heiligen Schriften eingelassen. Beim Lesen und Nachdenken bleibt
ihr Leben nicht drauBen!'. Viele Campesinos deuten ihr Leben aus der
Schrift und versuchen, von dorther zu leben. Evangelium und Leben
sind - in einer praktischen Hermeneutik - wechselseitig verbunden, so
daB das eigene Leben im Alten und Neuen Testament sowohl entdeckt
als auch aus ihm geformt wird.

Gemeinsames Leben aus dem Evangelium

Auch in unseren Basisgemeinden - nicht zuletzt, damit sie erst richtig
dazu werden — muB der unmittelbare und gemeinsame Umgang mit dem
Evangelium das schlechthin unverzichtbare, grundlegende Element sein.
Wenn wir mit unserem eigenen Leben auBlerhalb des Evangeliums ste-
henbleiben, werden wir keine Christen. Als Einzelmenschen wissen wir
das lingst; aber mindestens ebenso gilt, dal wir keine christliche Ge-
meinde im Vollsinn werden, wenn wir nicht gemeinsam so nah, unmit-
telbar und verbindlich unser Leben in den Bannkreis des Evangeliums

10 Diesen kleinen, aber hoch bedeutsamen Unterschied zu machen, schlidgt P. Wel3, aaO.
(Anm. 6), 56 vor.
11 Vgl. L. Boff, aa0. (Anm. 5), 71.



Ewald Zacher 372

riicken, daf3 es in ihm durchschaubar und aus ihm ableitbar wird — und
zwar auch als gemeinsames, geschwisterliches Leben. Wenn wir das
Evangelium gemeinsam lesen und nach unserem Leben in ihm und aus
thm fragen, gewinnt es von sich her seine Unausweichlichkeit, ohne daB3
viel Fremdes - und sei es der beste Ausleger — sich dazwischenschiebt.
Das Evangelium fingt dann an, direkt zu treffen.

Dal} eine solche Spiritualitit der praktischen Hermeneutik!? oder, wie
man vielleicht unauffilliger sagen sollte, des gemeinsamen Lebens in
und aus dem Evangelium ihre Hiirden und Klippen hat, ist nicht ver-
wunderlich. Die gefdhrlichste Klippe wird dabei ein unbedachter, sich
iber die Geschichte und uber die kritische Exegese hinwegsetzender bi-
blischer Fundamentalismus sein; aber wenn diese Gefahr erkannt ist, ist
sie nur mehr halb so schlimm. Es steht nicht zu fiirchten, daB wir aufge-
kldrte Zeitgenossen unser historisches BewuBtsein oder unsere exegeti-
sche Bildung gleich beiseite lassen wiirden, wenn wir uns auf diesen ge-
meinsamen Weg in die Unmittelbarkeit des Evangeliums mit unserem
Leben einlassen. Vor allem aber darf die Beschwérung der fundamenta-
listischen Gefahr nicht zum Alibi dafiir werden, auf diesen Weg zu ver-
zichten. Eher diirften einige Millverstindnisse der Schrift in Kauf zu
nehmen sein, als dal wir es unterlassen diirften, unser eigenes Leben in
den Text des Evangeliums mit hineinzunehmen. Das heif3t nicht, bei un-
seren Erfahrungen zu beginnen; es heiflit aber genausowenig, alles nur
vom Neuen Testament aus zu sehen und unserem Leben iiberzustiilpen
— das wiire eine falsche Alternative. Was wir brauchen, ist eine ,,stindige
Pendelbewegung* zwischen dem Text der Schrift und unseren heutigen
Erfahrungen, sonst gelingt weder die Interpretation der Bibel noch die
Interpretation unserer heutigen Existenz!?>. Basisgemeinden wird es erst
geben, wenn sich ihre Mitglieder in diesen unbefangenen, aber verbindli-
chen Wechselbezug zwischen Evangelium und Leben einschwingen.

Subjekt werden

Bei diesem lebensbezogenen Umgang mit der Schrift und diesem schrift-
angeleiteten Verhalten im Leben wird offenkundig, dal die Gemeinde
und jedes Glied in ihr selbst gefordert ist; die Deutung kann - zuletzt —
nicht aus zweiter Hand iibernommen werden. Die Spiritualitit der Basis
wird daher - in einer zweifachen Weise, sowohl bei der Gemeinde wie

2 In welche theologischen Dimensionen dieser innere Zusammenhang von Verstehen und
(kommunikativem) Handeln fiihrt, zeigt W. Peukert, Wissenschafistheorie — Handlungs-
theorie — Fundamentale Theologie, Diisseldorf 1976; sogar Jesu Selbstverstindnis wird erst
in dem Handeln erkennbar, mit dem er die Wirklichkeit Gottes erfahrbar macht (vgl. 297).
13 Vgl. E. Schillebeeckx, Christus und die Christen, Freiburg 1977, 65, 69.



Basisgemeinden in der Bundesrepublik 373

bei ihren Gliedern —~ dazu tendieren, daB sie Subjekt, Mensch/Ge-
meinde in Eigenverantwortung werden.

Wer sich mit anderen zusammen aufs Evangelium einléf3t, kann nicht
auf die Miihe verzichten, sich selbst zu stellen. Dann aber kann er nicht
einfach mehr Antworten ibernehmen, sondern muB8 sie selbst ausfindig
machen, erarbeiten, erfahren, sogar erleiden. Seines eigenen Kopfes
mul} sich bedienen, seines eigenen Herzens mufl innewerden, wer die
Distanz zum Evangelium aufgibt. Gerade in der Gemeinschaft wird
diese Selbstindigkeit des einzelnen als Notwendigkeit sichtbar. Jede
und jeder wird die ihm verlichenen Gaben entdecken diirfen, aber auch
lernen miissen, seine Grenzen einzusehen; er wird auf eigenen Fiiflen zu
stehen haben, so gut er kann. Doch tiefer, unter allen Gaben und Gren-
zen und noch unterhalb seines Selbstandes, wird er anzunehmen haben
- zwischen Gliick und Erschiitterung —, dal ihn Gott bei seinem Namen
gerufen hat und daB er so, wie er ist, angenommen, ja geliebt ist. Darauf
zu antworten, was immer zugleich auch heiBt, sich selber zu verantwor-
ten, bedeutet christlich, zum Subjekt zu werden. Mit der gingigen
Selbstverwirklichung hat das wenig, aber mit der Bereitschaft, fiir die
anderen da zu sein, alles zu tun. Nur darin, daB ich mich als von Gott
bejaht auch bejahen kann, gewinne ich den Mut zu eigenen christlichen
Existenz!4. Erst von da aus 148t sich die Unverwechselbarkeit ausgestal-
ten, in der jeder einzelne im Evangelium angesprochen und zum Subjekt

Ahnlich verhilt es sich mit der Gemeinde. Auch eine Gemeinde wird,
in dem Mafle, in dem sich die Mitglieder gemeinsam bewuft werden,
daB ihre verantwortete Christlichkeit gefragt ist, als Gemeinde zum er-
kennbaren, unverwechselbaren (Quasi-)Subjekt werden, eine eigene Ge-
stalt gewinnen. Denn Gemeinden kdnnen in einer ganz bestimmten
Weise auch als ganze vom Evangelium ,,ereilt“ und in Pflicht genommen
werden, weit Giber einen bestimmten Stil oder ihre sozilogische Zusam-
mensetzung hinaus. (Das heiBit nicht, daB solche Prigungen nicht ihre
legitime Spur in der konkreten Gestalt einer Gemeinde hinterlassen diir-
fen.) Dann wiren Gemeinden so erkennbar ausgeprigt und einem be-
stimmten Zug des Evangeliums besonders zugetan, da} sie einander
wechselseitig, eine Gemeinde der anderen, zur Auferbauung oder zur
Kritik, zum Vorwurf oder zum Vorbild geraten kénnten'’. Gemeinden
bestimmt ist.

14 Vgl. P. van Breemen, Wie Brot, das gebrochen wird, Wiirzburg 1978, 13, der iiberzeugend
praktisch mit Tillichs Ansatz operiert.

15 Vgl. N. Lohfink, Kirchentridume, Freiburg 1982, 154, der fragt, was die heute iiblichen
fest administrierten Territorialgemeinden, in denen die Charismen unentfaltet bleiben, ein-
ander schon viel mitzuteilen haben, und - ,,wo wird die eine zur Krisis der anderen?*



Ewald Zacher 374

aus bestimmten Menschen, die sich mit ihrem Leben in ihrer Zeit an ei-
nem bestimmten Ort dem Evangelium zuwenden, kdnnen doch gar
keine vorgestanzten Formen, von oben verordnete Schemata annehmen:
Sie miissen geradezu eine unverwechselbare Physiognomie gewinnen,
wenn anders als oberflichlich sie vom Evangelium ergriffen wurden und
sich vorbehaltlos darauf eingelassen haben.

Heil in Jesus

Die Basisspiritualitit hat die Tendenz, den Glaubenden zum Subjekt
umzugestalten; doch das meint keine subjektive Beliebigkeit, denn der
Glaubende ist verbindlich auf den einen Jesus Christus bezogen,- der
aber von keiner noch so wichtigen Formel — auch nicht von der des chri-
stologischen Dogmas - uniiberholbar adidquat ausgesagt werden kann.
Das diirfte sowieso die Hauptschlagader einer solchen Basisspiritualitét
sein, in der alle einzelnen Bestrebungen zusammenkommen: Heil ist in
Jesus, in seinem Tun und Reden, in seinem Leben und Sterben, in sei-
nem Tod und in seiner Auferweckung! Jesus ist der Name iiber alle Na-
men; er und keiner sonst: , Jesus ist der Herr.* (R6m 10,9)

Sich im Leben und Sterben auf Jesus verlassen und beziehen, das
sollte in den Basisgemeinden mehr und anderes als der Glaube an ihn
sein, nimlich Nachfolge. Wenn Jesus zu frith oder zu hoch der Christus
wird, geht er allzu leicht nur im allzu sublimen Glauben auf. Basisge-
meinden miissen dem irdischen Jesus treu bleiben, damit ihnen die Auf-
forderung zur Nachfolge nicht erspart wird. Der jesuanische Grundzug
solcher Basisspiritualitit fithrt notwendig in die Spur der Nachfolge
Jesu; Nachfolge wird dann ein neuer, lebensmichtigerer Name fiir
Glaube, weil in ihr mehr Tat als Wort, mehr Leben als Lehre, einfach
,»Tun der Wahrheit“ (Joh 3,21) ist.

Heil in Jesus, als Aufforderung zur Nachfolge vernommen, wird in
zwei Weganweisungen deutlich, die eigentlich nur eine ist, von ihrer ne-
gierenden und von ihrer positiven, von der Vorder- und der Riickseite
gelesen: Umkehren, nicht auf dem bisherigen Weg weitergehen, ist die
eine Weisung; ihm nachgehen, seinen Weg mitgehen, ist die andere. Ob-
wohl das keine Neuigkeiten sind und die Verkiindigung der Kirche die-
sen Ruf zur Umkehr, zur Nachfolge nie hat unhorbar werden lassen, ha-
ben die Weisungen, umzukehren, ihm nachzugehen, in den Basisgemein-
den doch einen direkteren Charakter, einen dringlicheren Ton. Weil
Jesus als derjenige, der in den Evangelien handelt und spricht, ganz
nahe bleibt, wird es immer schwerer, seinen Ruf zu iiberhoren oder ab-
zuschwéchen.



Basisgemeinden in der Bundesrepublik 375

Ebensowenig kann ein weiteres Moment, das in die jesuanische Basis-
spiritualitit wie die Nachfolge und koextensiv zu ihr fiirs Zeitverhéltnis
hineingehért, unterbelichtet oder minimalisiert werden: daB3 das Reich
Gottes schon angebrochen ist. Das Heil in Jesus ist bereits da, wenn wir
so leben wir er, wenn wir einander lieben, so wie er uns geliebt hat (vgl.
Joh 13,34). Freilich, es steht noch viel aus vom Reich Gottes, weil noch
viel fehlt, erschreckend viel, an Gerechtigkeit und Liebe. Es steht auch
noch mehr aus jenseits der Todesgrenze, an Vollendung und Herrlich-
keit bei Gott. Aber dennoch, Jesus war geschichtlich da, das Reich Got-
tes ist angebrochen, in seinem Geist ist uns der Herr schon inwendig
und nahe. ,,Wir wissen, da} wir aus dem Tode in das Leben hintiberge-
schritten sind, weil wir die Briider lieben.“ (1 Joh 3,14)

Indem sie das bereits gegenwirtige Heil in Jesus durch die Nachfolge
lebensmichtig, erfahrbar, sichtbar zu machen versucht, kann die Basis-
spiritualitit jesuanisch genannt werden.

Die wirkenden Vorgaben Jesu

In einigen Anzeichen ist schon wahrzunehmen, in welche konkreten
Einzelziige die jesuanische Basisspiritualitit sich differenziert. Um nicht
zu iiberzeichnen und zu verkliren, sollen die Wirkungen nur kurz in
ihrer Richtung angedeutet sein, die sich aus den Vorgaben Jesu ergeben.
Das biirgerliche Subjekt in uns wird dabei freilich in Mitleidenschaft ge-
zogen's; daher hilt es in seiner widerstrebenden Selbstbehauptungs-
macht nicht ohne Erfolg dagegen und besteht auf verniinftigen Grenzen.
Auch deswegen konnen die Einzelheiten erst versuchsweise buchstabiert
werden. Jesu Vorgaben wirken ndmlich unweigerlich so, da3 sie uns
nach unten und nach draufen in Bewegung bringen.

Nach ,,unten”

Beim Weg nach unten werden wir umgepolt; statt auf den Aufstieg und
nach oben zu streben, miissen wir uns in den Abstieg und nach unten
schicken. DaB davon gegen den Biirger in uns nur erste Andeutungen,
kleine Schritte gelingen, ist nicht verwunderlich.

— Einfacher leben: Die Armut, zu der wir es nicht bringen kénnen, wird
uns zur Bescheidenheit, zu gewissen Einschrinkungen und zu einer frei-

16 J.B. Metz, Jenseits biirgerlicher Religion, Miinchen/Mainz 1980, benennt den Schmerz,
den unsereiner als Mittelstandschrist inwendig und dumpf empfindet (23,41).



Ewald Zacher 376

willigen Absenkung des Lebensstandards filhren miissen. Man kann
schwerlich von Basis, von der Lebensméchtigkeit Jesu reden und weiter
in Villen wohnen oder in den teuersten Autos fahren. Dal Konsum-
askese, liberhaupt ein asketischer Lebensstil'’, unseren heutigen Fort-
schrittsbegriff nicht unangetastet 148t und vielleicht die einzige Perspek-
tive ist, um Zukunft zusammen mit der Dritten Welt zu gewinnen, macht
diese Haltung auch vor der sdkularen Vernunft so dringlich wie plausi-
bel.

— Miteinander teilen: Die EntduBerung, in der wir uns vollig leer und fiir
den Willen des Vaters wie fiir die Menschen verfiigbar machen sollten,
wire schon auf einen guten Weg gebracht, wenn wir zum Teilen mitein-
ander fanden. Das Seinige fiir sich behalten, an sich selbst geistig und
materiell festhalten — das lduft der Lebensbewegung Jesu kontradikto-
risch zuwider. Teilen, angefangen bei so schlichten, aber erst wieder neu
zu lernenden Selbstverstiandlichkeiten wie der vollig unambitionierten
Gastfreundschaft bis hin zu der Bereitschaft, sich den anderen mitzutei-
len im uneitlen offenen Gesprich, ein solches Teilen hat einiges mit Jesu
Preisgabe zu tun.

Nach ,,draufien”

Auf dem Weg nach drauflen iiberschreiten wir uns selbst; statt in der Be-
wahrung der Innerlichkeit, der eigenen Seele oder kultischer wie ge-
meinschaftlicher Geschlossenheit mit uns selbst beschiftigt zu sein, wer-
den wir in die Heilsbewegung Jesu fiir alle mit hineingenommen. Der
Biirger in uns wird das spirlich halten oder gehorig abbremsen wollen.

— Soziale Schranken iiberschreiten: Die Z5llner und Huren, bis zu denen
Jesus nach drauBen gegangen ist, werden wir nicht erreichen. Wir sind
schon froh, wenn wir unsere sozialen Schranken nicht als Begrenzung
unseres Christentums erfahren, sondern dariiber hinauskommen, wenn
wir den Universitdtsprofessor mit der Krankenschwester, die Unterneh-
mersgattin mit dem Chemiefacharbeiter wirklich in der Gemeinde, in
unserer Kirche geschwisterlich verbinden kénnen; noch mehr freuen wir
uns, wenn es uns gelingt, den Vorbestraften, den Arbeitslosen, den Pen-
ner nicht nur zu mildtitigen Zwecken und steuerlich absetzbar, sondern
als Person ernstzunehmen und uns an seine Seite zu stellen.

7 Bemerkenswert dazu der Bischof von Limburg, Dr. Franz Kamphaus, in: FAZ vom
15. 11. 1984; grundlegend C. F. von Weizsidcker, Deutlichkeit, Miinchen 1978, 73 ff.



Basisgemeinden in der Bundesrepublik 37

— Fiir Gerechtigkeit einstehen: Wir werden es auf absehbare Zeit nicht da-
hin bringen, mit den Miihseligen und Beladenen solidarisch zu leben,
das Schicksal der Erniedrigten und Beleidigten auf uns zu nehmen. Aber
ihre Anwiilte zu sein, wo ihr Recht mit FiiBen getreten wird, ihre Helfer
zu sein, wenn sie unter ihren Lasten erdriickt zu werden drohen, das
konnen wir allmihlich schaffen. Firsprecher derer, die man nicht zu
Wort kommen 148t, Anwilte der Gerechtigkeit in unserer unmittelbaren
Umgebung sollten wir mindestens sein.

Daf} wir dabei, wenn wir uns nach unten und drau3en auf die Ernied-
rigten und Beleidigten zubewegen und fiir sie eintreten, in einem wun-
dersamen Austausch selbst die Beschenkten sein kénnten, hat der grofle
lateinamerikanische Schriftsteller Octavio Paz so festgehalten: ,Ich
habe gemerkt, daB den bescheidensten, den drmsten und am meisten ge-
demiitigten Menschen eine Wahrheit, eine Liebenswiirdigkeit eigen ist,
die die anderen nicht besitzen.“1®

Das Lied der Basis

Die jesuanische Basisspiritualitét ist nicht nur niichtern zu beschreiben,
sie 14Bt sich auch verhalten-begeistert singen. Oder - genauer - sie liee
sich singen; denn uns, wie der ganzen Kirche, ist dieser Hymnus als
Hymnus verlorengegangen und nur noch als Text einer Briefstelle, nicht
mehr fiir den Gesang gegenwirtig. Wir sollten ein neues Lied damit
singen:
So wollen wir untereinander gesinnt sein, wie auch Christus Jesus
es war:
Er war Gott gleich, hielt aber nicht daran fest, wie Gott zu sein,
sondern entduBerte sich und wurde wie ein Sklave und den Men-
schen gleich.
Sein Leben war das eines Menschen; er erniedrigte sich und war
gehorsam bis zum Tod, bis zum Tod am Kreuz.
Darum hat Gott ihn iiber alle erhéht und ihm den Namen verlie-
hen, der groBer ist als alle Namen,
damit alle im Himmel, auf der Erde und unter der Erde ihre Knie
beugen vor dem Namen Jesu
und jeder Mund bekennt: Jesus Christus ist der Herr zur Ehre Got-
tes des Vaters. (Phil 2,5-11)

Gesang war und ist ein Zeichen der Erldsten, derer, die Gottes Freude in
Jesus Christus gefunden haben.

18 Zitiert von J. Roser, in: Christ in der Gegenwart 36 (1984) 348.



Ewald Zacher 378
Basis als letzter Platz

DaB nicht der Gesang, sondern allein Gottes Handeln die Erhohung be-
wirken darf, wenn sie nicht Schein und Selbsttduschung werden soll, ist
offenkundig. Nicht so durchsichtig dagegen ist die raffinierte Funktio-
nalisierung der Erniedrigung zur Erhéhung, ihre dialektische Vernot-
wendigung, die Gottes Freiheit n6tigen will und dabei in der Selbstiiber-
hebung landet. Deswegen konnte es ratsam sein, den zweiten Teil des
Liedes nur mit geddmpftem Ton zu singen.

Denn die Gesinnung Jesu, die in der Basisspiritualitit ihren Widerhall
finden soll, ist wesenhaft gewillt, von sich her unten zu bleiben. Die Er-
hohung ist nicht ihre Sorge. Basisspiritualitit heiBt daher zuletzt, den
letzten Platz nicht als Durchgangsstadium zu betrachten oder ihn dialek-
tisch als den ersten umzudeuten, sondern das Letzte fiir sich und sich als
das Letzte zu akzeptieren. Sich erniedrigen und sich entiuBern: nach
unten und drauflen gehen und unten und drauBen bleiben.

Basisgemeinden in der Bundesrepublik werden vielfiltige Formen und
verschiedene Weisen des gemeinsamen Glaubens und Lebens ausbilden
konnen. Aber sie werden alle mehr oder weniger an ihrer mittelstindi-
schen, biirgerlichen Realitiit laborieren und damit zu leben haben. Ihre
Chance, ihre Triebkraft wird daher zuinnerst von einer Spiritualitit der
Basis, also von einer laikalen, geschwisterlichen, gemeinsam in und aus
dem Evangelium lebenden, jesuanisch nach unten und drauBen drin-
genden Spiritualitit ausgehen. Also doch nur Spiritualitét, im biirgerli-
chen Mittelmafl abgebremste Basisbewegung? Ja, sofern damit eine ge-
waltige Uberforderung abgewiesen wird, die noch nicht einmal das
schlechte Gewissen!® richtig einschitzen kann. Nein, weil der Geist Jesu
in seiner Gemeinde und in der Welt der Herr zu sein hat. Der Geist
macht lebendig. Er kann uns, unsere Gemeinden, unsere Gesellschaft im
Drama der Geschichte?® insgeheim so lenken und dann auch verwan-
deln, wie wir es uns in unseren kiihnsten Triumen nicht vorzustellen
vermogen.

1% Vgl. J.B. Metz, aaO. (Anm. 16),125.
20 Vgl. Y. Congar, Der Heilige Geist, Freiburg 1982, 313 mit Hinweis auf Irenius, der den
Heiligen Geist mit einem Theaterregisseur vergleicht.





