
Unsere christliche Mitverantwortung 
in der Gesellschaft 
Ein evangelisch-methodistischer Beitrag zur Diskussion um die 
Politische und Befreiungs-Theologie 

Paulgeorg Juhl, Offenburg* 

Ob Christen überhaupt eine Mitverantwortung für die Gesellschaft ha- 
ben, wird oft gar nicht gefragt. Das erscheint nahezu selbstverständlich1: 
genauso selbstverständlich wie, daß Christen Hungernde zu speisen, 
Kranke zu pflegen und Notleidende zu versorgen haben - auch Men- 
schen, die nicht zur Gemeinde gehören. Wir dürfen hier auch an unsere 
eigenkirchliche methodistische Tradition denken: an die Selbstverständ- 
lichkeit sozialen Engagements der Wesleys im •Heiligen Klub"2, an die 
direkte Fürsorge für Notleidende und die politischen Stellungnahmen 
Wesleys im Aufblühen der methodistischen Bewegung3 oder an die vie- 
len methodistischen Laien und Prediger, die zu den Begründern der eng- 
lischen Gewerkschafts- und Genossenschaftsbewegung4 zählen bis hin 
zu dem methodistischen Prediger W. Booth, der zum Gründer der Heils- 
armee wurde. Aber ebenso selbstverständlich wird auf der anderen Seite 
immer wieder betont, in Kirche und Gemeinde müsse es um das •Ei- 
gentliche" gehen. Was auch immer das sei - es scheint jedenfalls nichts 
mit Mitverantwortung für die Gesellschaft zu tun zu haben. Immer wie- 
der wird kritisch gefragt, wozu wir als evangelisch-methodistische Kir- 
che ein •soziales Bekenntnis" und •soziale Grundsätze" benötigten5 - 
ob es das •allgemeine Glaubensbekenntnis" nicht auch täte? 

* Prof. Dr. Paulgeorg Juhl gehört der evangelisch-methodistischen Kirche an, deren Bewe- 
gung im 18. Jh. in England ausgelöst wurde und alle reformatorischen Kirchen beein- 
flußte. Man spricht von der •letzten großen Kirchenbildung der Neuzeit". Mission, Evan- 
gelisation - auch unter bereits Getauften - und Heiligkeit, als Auftrag des neuen Lebens 
aus Jesus, werden von ihr akzentuiert. Der vorliegende Beitrag war Grundlage eines Refe- 
rates innerhalb des •Grundkurses für kirchliche Mitarbeiter und aufgeschlossene Chri- 
sten". Die Redaktion 
1 Vgl. dazu W. Trillhaas, Ethik, Berlin H970, 3. 
2 Vgl. C.E. Sommer, Geschichtlicher Überblick, in: Der Methodismus, hrsg. von C.E. Som- 
mer, Stuttgart 1968, 11 ff. 
3 Vgl. z. B. M. Marquardt, Praxis und Prinzipien der Sozialethik John Wesleys, Göttingen 
1977. 
4 Vgl. z.B. M. Elsässer, Die Rochdaler Pioniere, Berlin 1982. 
5 In: Verfassung und Ordnung der Evangelisch-methodistischen Kirche, Stuttgart (lfd. Er- 
gänzungswerk), 38ff. 



Paulgeorg Juhl 380 

Wie lassen sich nun diese Positionen vereinbaren? Christen steht es 
gut an, dazu auf die Bibel, vor allem auf das NT zurückzugreifen. Zu- 
nächst hilft dies aber nicht viel weiter. Jesus und die frühe Kirche haben 
sich wenig um gesellschaftliche Verhältnisse gekümmert. Es dominierte 
die Parusie-Erwartung - daß das von Jesus angesagte Reich Gottes sehr 
bald, sozusagen spätestens übermorgen, kommt. Es hätte als sinnlose 
Vergeudung von Kräften erscheinen müssen, gesellschaftliche Verhält- 
nisse zu verantworten und zu verändern, die von der jungen Gemeinde 
selbst als notvoll empfunden wurden. Das Anliegen war vielmehr, das 
Volk Gottes aus den Völkern zu sammeln und vorzubereiten auf den na- 
hen Tag des Herrn6. •Wie fern der christlichen Gemeinde der Gedanke 
an die Neugestaltung der Welt, an ein wirtschaftliches oder politisches 
Programm liegt, zeigt ihre Stellung zum Besitz, zur Sklaverei und zum 
Staat."7 Deshalb findet man in etlichen Werken über Ethik, Sozialethik 
oder Diakonie nur knappe Ausführungen zur biblischen Begründung 
dafür, daß Christen Mitverantwortung in der Gesellschaft haben. Gele- 
gentlich gibt es sogar den Hinweis, daß auf eine biblische Begründung 
verzichtet werde8. Einige verweisen allerdings auf den Schöpfungs- 
bericht und die dort begründete Ebenbild-Theologie - was aber mehr als 
vage ist, da ein möglicher Konsens bei dieser Begründung eher auf die 
Heranziehung gleicher Bibelstellen als auf die Verwendung gleicher In- 
terpretationen hinausläuft9 - oder auf das Liebesgebot Jesu (vgl. Mk 
12,28ff parr. und Lev 19,18 u.a.)10. Nun ist unzweifelhaft, daß Christen, 
die sich durch dieses Liebesgebot in Pflicht genommen wußten, für an- 
dere Menschen einstanden, auch wenn diese nicht zur Gemeinde Jesu 
Christi gehörten. So schreibt bereits der römische Kaiser Julian Apo- 
stata - der christlichen Propaganda sicherlich unverdächtig - in einem 
Brief in der Mitte des 4. Jahrhunderts, daß das Christentum am meisten 
gefördert werde durch die Menschlichkeit der Christen gegenüber Frem- 
den. Er schreibt: Während ,wir Nicht-Christen' uns um unsere Armen 
nicht kümmern, ernähren die Christen nicht nur ihre eigenen, sonderen 
auch noch ,unsere' Armen11. 

6 Vgl. als Beispiel für viele H.-D. Wendland, Ethik des Neuen Testaments, Göttingen 1970 
69 f. 
7 R. Bultmann, Theologie des Neuen Testaments, Tübingen '1984, 576 f. 
8 Vgl. in gewissem Maße z.B. Trillhaas, aaO. (Anm. 1), 3f.; vgl. auch die Literaturüber- 
sicht bei J.H. Yoder, The Politics of Jesus, Grand Rapids 1972. 
9 P. Juhl, A Note on Christian Environmental Ethics: A Methodist Contribution, unveröfftl 
Ms., Offenburg 1983. 
10 So mehr oder weniger z.B. E. Wolf, Sozialethik, Göttingen 1975; H. Schulze, Theologi- 
sche Sozialethik, Gütersloh 1979; J. Höffner, Christliche Gesellschaftslehre, Kevelaer 81983. 
11 Sinngemäß zitiert nach G. Lohfink, Wie hat Jesus Gemeinde gewollt?, Freiburg 1982 
187. 



Christliche Mitverantwortung 3 81 

Dieses Verhalten von Christen wurzelt in dem Gebot, Gott zu lieben 
und auch den Nächsten zu lieben, wie sich selbst (Mk 12,28 ff). Den- 
noch wäre es unzutreffend, gesellschaftliche Diakonie einfach mit die- 
sem Gebot begründen zu wollen: 
- Denn wenn die Christen der frühen Kirche sich um notleidende Men- 
schen gekümmert haben, geschah es in der persönlichen Konfrontation 
mit einem notleidenden Menschen, nicht im Sinne eines neuen christli- 
chen Gesellschaftsentwurfs oder politischen Programms. Man könnte 
zwar einwenden, wer seinem Nächsten Liebe erweisen wolle, müsse ge- 
gebenenfalls auch Institutionen und Strukturen zu verändern bereit sein, 
die dem Wohlbefinden des Nächsten entgegenstehen12; und so sei ge- 
sellschaftliche Aktivität aus der gebotenen Nächstenliebe abzuleiten. 
- Das setzte aber zweitens voraus, daß jene Nicht-Christen, auf die sich 
christliche Fürsorge auch erstreckte, die ,Nächsten' sind, von denen Je- 
sus spricht. Das aber erscheint zweifelhaft13: Zwar ist es heute üblich, 
Nächstenliebe universell zu radikalisieren - jeder beliebige Mensch, der 
mir gerade begegnet, sei der mir gewiesene Nächste14. Jesus selbst hat 
bei dieser Ausweitung des ,Nächsten'-Begriffs Pate gestanden, als er das 
Gleichnis vom barmherzigen Samariter erzählte. Aber das ist - neben 
dem Gebot der Feindesliebe - einer der wenigen ausdrücklichen Stellen 
im NT, in der die Nächstenliebe die Grenze der christlichen Gemeinde 
oder Kirche überschreitet. Meist - vor allem in den Briefen - findet man 
die Nächstenliebe ganz bewußt konzentriert auf die Schwester oder den 
Bruder in Christo. Aus diesem Reichtum an Liebe schwappt dann da 
und dort etwas über auch zugunsten derer, die selbst nicht zur Ge- 
meinde gehören. Aber das begründet nicht persönliche Diakonie über 
die Gemeinde hinaus und erst recht nicht jene Mitverantwortung in der 
Gesellschaft, um die es hier geht. 

Bundesschluß und Königsherrschaft Gottes15 

Die junge Kirche war bewegt von der Erwartung, daß der Anbruch von 
Gottes Reich und Herrlichkeit unmittelbar bevorsteht; deshalb erschien 
alles andere, was sonst auch von Wert sein mochte, einfach nachrangig. 
Damit lebte die frühchristliche Gemeinde in einem Erwartungsraum, 
12 Vgl. dazu die etwas unpräzise Position in: Aufgabe und Grenze kirchlicher Äußerungen 
zu gesellschaftlichen Fragen, in: Die Denkschriften der EKD, Bd. 1/1, hrsg. von der Kir- 
chenkanzlei der EKD, Gütersloh 21981, 43 ff, hier 49, Ziffer 10. 
13 Vgl. dazu die wegweisenden Ausführungen bei G. Lohfink, aaO. (Anm. 11), 124 ff. 
14 Als Beispiel für viele andere vgl. W. Trillhaas, aaO. (Anm. 1), 294f. 
15 Vgl. zum Ganzen auch C. E. Sommer, Humanität und Diakonie, Stuttgart 1972. 



Paulgeorg Juki 382 

den Jesus selbst bereitet hatte16. Immer wieder hat er davon gesprochen, 
daß das Reich Gottes unmittelbar nahe, ja, daß es bereits angebrochen 
ist. 

Letztlich begründet ist dies im Leben und Sterben Jesu und in seiner 
Auferstehung: In diesem Geschehen liegt die Zeitenwende, in der Chri- 
stus als Sohn Gottes eingesetzt (Rom 1,4) und zum Herrn der Welt er- 
höht ist (Kol 2,10)17. Deshalb ist die Johannes-Passion - auch in der 
Vertonung von Bach - so triumphierend gefärbt; deshalb kann der am 
Kreuz inthronisierte Herr noch siegend sein Eigentumsrecht über alle ir- 
dischen Gewalten proklamieren, indem er sagt: •Es ist vollbracht." (Joh 
19,30)18 •Vollbracht" ist damit zugleich der Heilswille Gottes (Joh 
19,28), der schon im Alten Bund über Israel hinauszielt und alle Men- 
schen, die ganze bewohnte Erde (•Ökumene") meint. Die zahlreichen 
Hinweise, daß in Jesus die Verheißungen des Alten Bundes erfüllt 
(•vollendet") werden (Joh 19,28; Mk 7,37; Mt 11,2 ff u.a.m), belegen, 
daß der Neue Bund, das in Jesus angebrochene Reich Gottes, die Fort- 
setzung des Alten Bundes ist - doch so, wie Gott ihn gewollt, und nicht, 
wie die Menschen ihn pervertiert haben. Das, was Gott im Alten Bund 
an Heil für die Menschen hat gewähren und durchsetzen wollen, soll 
nun endgültig zum Durchbruch kommen. Die vielfältigen Klagen der 
Propheten über Liedergeplärr und fromme Sprüche haben hier ihren 
Platz - die Klagen eines Arnos, Jeremia oder Jesaja, die nicht gegen reli- 
giöse Riten an sich angehen, sondern dagegen, daß hinter schönen Fas- 
saden geordneten religiösen Lebens der Alltag anders aussieht, daß aus 
Unrecht Recht gemacht wird, daß die Schwachen an die Wand gedrängt 
werden und der rücksichtslose Egoismus in Privatleben, Wirtschaft und 
Politik fröhlich Urständ feiert. Das alles hat den Heilswillen Gottes im 
Alten Bund unterdrückt, und das alles ist aufgehoben im neuen Reich 
Gottes. In diesem Reich ist der alte Heilswille - daß nämlich alle Men- 
schen in ihren sämtlichen Lebensbezügen gesegnet, selig werden (Gen 
12,3; Joh 3,16) - schon vollbracht; das alles ist schon Wirklichkeit. 

Nun muß man kein besonderer Sachkenner unserer politischen und 
sozialen Realität sein, um feststellen zu können, daß es sich in unserer 
Welt anders verhält. Auch heute werden die Witwen und Waisen - Sym- 
bolfiguren für alle gesellschaftlich Ohmächtigen - von den Mächtigen 
an die Wand gedrängt, werden Recht durch Interessen und Rechtlich- 
16 Vgl. J.H. Yoder, aaO. (Anm. 8). 
17 Vgl. P. Juhl, Predigtstudie zu Kol 2,3-10, in: Homiletische Monatshefte, 59. Jg. 
(1983/84), H. 1, Okt. 1983, 19-23; grundsätzlich zum Sachverhalt vgl. H. Conzelmann, 
Grundriß der Theologie des Neuen Testamentes, München 31976, 344 ff. 
18 Vgl. P. Juhl, Predigtstudie zu Joh 19,16-30, in: Homiletische Monatshefte, 60. Jg. 
(1984/85), H.5, Febr. 1985, 215-219. 



Christliche Mitverantwortung 383 

keit durch interessengebundene Rechtsbeugung oder Rechtsverände- 
rung ersetzt, wird vielleicht noch in frommen Reden die Lebensverant- 
wortung füreinander beschworen, das Leben aber praktisch gegeneinan- 
der geführt und gewonnen. Das gilt für die Individualsphäre - den di- 
rekten Umgang mit anderen Menschen - ebenso wie für die Sozial- 
sphäre, die großen gesellschaftlichen Zusammenhänge (in unserem 
Lande beispielsweise die sozialrechtliche Behandlung der Kriegerwit- 
wen und /Trümmerfrauen' oder die Haltung gegenüber ungeborenem 
Leben und kinderreichen Familien oder international der Hunger in der 
Dritten Welt und das Leiden jener schwachen Staaten, die von mächti- 
gen Staaten aller Couleur überfallen werden). Wenn das Reich Gottes 
schon greifbare Wirklichkeit wäre, dann wäre es doch gar nicht zu all 
den Programmen und Parteien gekommen, die die Weltverbesserung auf 
ihre Fahnen geschrieben haben. 

Gottes Neuer Bund, das Reich des Herrn: 
greifbar und doch nicht da, •vollendet" und doch U-topia? 

Dies ist nicht der einzige Gegensatz im Evangelium Jesu Christi. Wir le- 
sen z. B., daß Paulus an •die Gemeinde Gottes in Korinth, die Geheilig- 
ten in Christo Jesu, die berufenen Heiligen" (1 Kor 1,2) schreibt, und 
hören zugleich, wie intensiv er diese Gemeinde tadelt und zurechtweist. 
Sind das wohl Heilige, jene Leute in Korinth, die angetrunken das 
Abendmahl feiern, einander den Einfluß in der Gemeinde neiden, ge- 
genseitig sich Macht streitig machen und mit irgendwelchen angeblich 
besonders auserlesenen Geistesgaben sich brüsten? Und doch sind es 
Heilige: Heilige, weil sie zu Gott gehören - auch wenn sie noch •fleisch- 
lich gesinnt sind" (1 Kor 3,3). Sie müssen noch werden, was sie sind, 
praktizieren, was ihnen geschenkt wurde, Heiligung ihres Lebens erst 
einüben als die, die doch schon längst heilig sind. Vom ,Indikativ und 
Imperativ' des Christseins spricht man hier und bringt sonst unverein- 
bare Widersprüche zusammen: eine transempirische Proklamation und 
eine empirische Herausforderung19. 

Dieses Ineinander von Indikativ und Imperativ gilt nicht nur dem ein- 
zelnen Christen, als ob seine private Seele Dreh- und Angelpunkt für 
den Anbruch des Reiches Gottes sei, wie dies noch A. von Harnack20 

vorgetragen hat. Diese Fehlorientierung hat nämlich verkannt, daß nicht 
das Reich Gottes Einzug in einen Menschen hält, der Christ wird, son- 
19 Vgl. W. Thomas, Heiligung im Neuen Testament und bei John Wesley, Zürich 1965. 
20 A.v. Harnack, Das Wesen des Christentums, Gütersloh 1977. 



Paulgeorg Juhl 384 

dem daß ein Mensch, der Christ wird, eintritt oder hineinversetzt wird 
in das Reich Gottes und erst damit das Reich Gottes sich ausdehnt auf 
diesen einzelnen Menschen. Vor jener individualistischen Dialektik von 
Indikativ und Imperativ steht die soziale, gesellschaftliche, ja kosmische 
Dialektik von Indikativ und Imperativ, die ganz von selbst die politische 
und ökonomische Realität umfaßt. Denn nichts anderes ist gemeint, 
wenn als Indikativ festgestellt wird, daß Gott Jesus Christus erhöht hat 
(Rom 1,4) und ihm einen Namen über alle Namen gegeben und ihn zum 
Herrn (Phil 2,9 ff) über alle Fürstentümer und Obrigkeiten (Kol 2,10) 
bestellt hat. Das heißt: •Es ist vollbracht." (Joh 19,30) 

Dem zugeordnet ist der Imperativ des Missions-•Befehls". Dieser 
Missionsbefehl ist das Herzstück für die Begründung sozialen Engage- 
ments21. Jesu Wort zeigt eindringlich, in wie starkem Maße die Gemein- 
schaftsbezüge das Evangelium prägen. •Mir ist gegeben alle Gewalt im 
Himmel und auf Erden", sagt Jesus (Mt 28,18). Damit konstatiert er 
zuerst, daß er wirklich Herr der Welt ist - jener Indikativ, den wir vorhin 
erwähnten. Und dann fügt Jesus hinzu: •Darum gehet hin und machet 
zu Jüngern alle Völker und taufet sie im Namen des Vaters und des Soh- 
nes und des Heiligen Geistes, und lehret sie halten alles, was ich euch 
befohlen habe." (Mt 28,19f) 

Das heißt doch folgendes22: 
- Das Reich Gottes, der Sieg Christi über die Welt ist vollbracht. Aber 
das Vollbrachte muß noch nachvollzogen werden. Weil Er Herr aller 
Völker ist, müssen noch alle Völker für Ihn gewonnen werden. 
- Das geschieht, indem die Völker zum einen zu Jüngern gemacht wer- 
den, also durch die Taufe in das Reich Gottes und zunächst in dessen 
Kern eingegliedert werden: in die Kirche Jesu Christi. Und es geschieht 
zum anderen, indem ihnen beigebracht (•gelehrt") wird, welche Verhal- 
tensweisen, welche gesellschaftlichen und individuellen Regeln zu die- 
sem Reich, zum Neuen Bund gehören. 

Es geht bei diesem Lehren nicht um die Vermittlung theologischen 
Wissens und hehrer Erkenntnisse, sondern um die Einweisung in eine 
Lebenspraxis, die dem Reich Gottes gemäß ist - um soziale Heilung23. 
Jeder Leser des Evangeliums soll dabei sofort an die Regeln der •neuen 

21 Vgl. auch L. Goppelt, Theologie des Neuen Testamentes, Göttingen M981, 496. - Vgl. 
auch K. H. Voigt, Die diakonische Verantwortung der Evangelisch-methodistischen Kirche, 
Zürich 1968. 
22 Vgl. zum ganzen G. Lohfink, aaO. (Anm. 11), 154 ff. 
23 Vgl. dazu auch die Aufnahme von Wesleys ansonsten recht individualistischen Ausfüh- 
rungen in CO. Hynson, Christian Love: The Key to Wesley's Ethics, in: Methodist History, 
Vol. 14, No. 1 (Oct. 1975), 44-55, sowie V. Schneeberger, Theologische Wurzeln des sozialen 
Akzents bei John Wesley, Zürich 1974, v.a. 143 ff. 



Christliche Mitverantwortung 385 

Gerechtigkeit" denken, die in der Bergpredigt zusammengefaßt sind. Sie 
gelten für jeden, der sich in das Reich Gottes hineinnehmen läßt - also 
Jünger wird und als Jünger leben will. In der Bergpredigt aber stehen 
keine neuen Erfindungen und speziell konzipierte Gemeinderegeln, son- 
dern Jesus nimmt hier unmittelbar auf und verschärft sogar noch, was 
den Alten Bund ausmacht. Wer biblisch über gesellschaftliche Mitver- 
antwortung von Christen nachdenkt, kann nicht an der Idee des Bundes- 
schlusses vorbeigehen24. Wenn Gott nur als seelische Kontaktperson 
oder als Vorbereiter himmlischer Herrlichkeit angesehen wird und nicht 
als geschichtlich erfahrbare und wirksame Kraft, wird die Wahrneh- 
mung christlicher Mitverantwortung für die Gesellschaft schnell als un- 
erlaubte (und unerwünschte) Einmischung in fremde Angelegenheiten 
angesehen. Aber Gott hat •mich samt aller Kreatur geschaffen" (Luther 
zum ersten Glaubensartikel) und vollzieht die vollbrachte Erhöhung 
Christi zum Herrn der Welt dadurch nach, daß Menschen sich zu Jün- 
gern machen lassen und ihren Umgang mit anderen Menschen entspre- 
chend ordnen. Deshalb ist es wichtig zu betonen, daß Jesus das Reich 
Gottes angesagt und daß dies sehr viel mit dem Bund zu tun hat, den 
Gott mit uns Menschen geschlossen hat: zeitweilig konzentriert auf Is- 
rael, aber stets abzielend auf alle Völker dieser Erde25. Zu diesem Bund 
gehört die Beobachtung von Regeln, die sich - wie der Dekalog zeigt - 
weitgehend auf das Gemeinwesen beziehen, weil eben der Bund und 
später das Reich Gottes als Gemeinwesen konstituiert sind. Es geht um 
alle privaten und sozialen Bereiche des Lebens von Menschen in den für 
sie relevanten Gemeinwesen. Deshalb kann derjenige, der den Bund 
hält, erstens nicht den privaten vom gesellschaftlichen Bereich trennen26 

- denn das private Fehlverhalten eines einzelnen belastet das ganze Ge- 
meinwesen (Jos 7)27 -; und deshalb kann er zweitens nicht religiöse und 
weltliche Ebenen seiner Lebenswirklichkeit und Lebensführung ausein- 
anderdividieren: Das sogenannte ,weltliche' Leben zu ordnen bedeutet, 
den Bund zu halten, alles zu halten, was Jesus Christus befohlen hat (Mt 

24 Vgl. R. D. Thompson, Social Involvement: The Responsibility of God's People, in: A Con- 
temporary Wesleyan Theology, Bd. 2, hrsg. von Grand Rapids 1983, 689-732. - Vgl. auch 
H. J. Kraus, God's Covenant, in: The Reformed World, Bd. 55, 1979, 257-268. 
25 Vgl. H. Schulze, Ethik im Dialog, Gütersloh 1972, 34ff.; vgl. auch H.J. Kraus, aaO. 
(Anm. 25). 
26 Vgl. auch U. Duchrow, Christenheit und Weltverantwortung, Stuttgart 1970, 585ff. u.a. 
27 Dies ist letztlich auch die theologische Basis für Kirchenzucht - nicht ein Scherbenge- 
richt über sich verfehlende Christen zu veranstalten, sondern um die belastete Gemein- 
schaft einschließlich dessen, der sich verfehlt hat, wieder zu heilen - auch wenn praktische 
Kirchenzuchtordnungen davon oft gehörig abweichen. Das unterstreicht zugleich die 
Wichtigkeit von Gemeinde- und Kirchenzucht: Wer darauf verzichtet, verschüttet u.U. 
den Weg, daß die heilende Kraft des Reiches Gottes wirksam wird. 



Paulgeorg Juhl 386 

28,20). Wer Gott als den einen Gott verehrt und keine anderen Götter 
neben ihm hat (Ex 20,2 ff), trägt die Grenzen des empirisch erfahrbaren 
Reiches Gottes ein Stück weiter hinaus zu allen Völkern und trägt damit 
bei zu deren Heil28. Wenn in dieser Welt der Ungerechtigkeit und des 
Leids ein Stück mehr jene Gesellschaft Jesu wächst und die in ihr leben- 
dige neue Gerechtigkeit verwirklicht wird, wird auch dem nicht-christli- 
chen Gemeinwesen besser als durch sonst irgendeine gutgemeinte Maß- 
nahme gedient29. 

Bundesintention und die neue Gerechtigkeit 

Der Bund, den Gott mit Israel schloß (der aber letztendlich alle Völker 
meinte), war den Bundesverträgen ähnlich30, die ein Herrscher mit dem 
ihm unterlegenen Vasallen abschloß: Verpflichtungen des mächtigen 
Herrschers und korrespondierende Verpflichtungen des Vasallen. Got- 
tes Verpflichtungen waren erfüllt in seinem Geschichtshandeln: Als der 
Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs hatte er Israel aus Ägypten heraus- 
geführt und aus der Hand seiner Feinde errettet. Die Verpflichtung Isra- 
els war: nur den Gott Jahwe zu verehren und das Verhältnis zu den Mit- 
menschen, die Gott zu einem Gemeinwesen, zu einem Bundesvolk ge- 
eint hatte31, dem Willen Gottes entsprechend zu gestalten. So hatten 
beide Seiten des Bundes ihre Verpflichtungen, wie sie sich auch in der 
Doppelgestalt der Bundesformel äußern32. Bei einem politischen Bund 
geht es um Macht und Kontrolle, um Bestandssicherung und Gebiets- 
ausweitung. Bei diesem Bund Jahwes mit Israel war dagegen die Liebe 
Jahwes die Triebfeder: seine Liebe nicht nur zu dem erwählten Volk Is- 
rael, sondern zu allen Völkern, die ja alle in diesem Bund mit Israel ge- 
segnet werden sollten. So bedeutet ,den Bund halten' also: die Liebe 
Jahwes aufnehmen und weitergeben. 

28 Vgl. auch E. F. Scott, Man and Society in the New Testament, New York 1947. 
29 Das ist der Grund, mit dem der Kirchenvater Origenes die Ablehnung der Übernahme 
staatlicher Ämter durch Christen erklärte: Ihren Verpflichtungen der menschlichen Ge- 
meinschaft gegenüber kämen die Christen am besten nach, wenn sie keine staatlichen Äm- 
ter übernehmen, sondern sich in den Dienst der Kirche stellen. - Vgl. dazu G. Lohfink, 
aaO. (Anm. 11), 192 f. - Vgl. insgesamt zu dieser Thematik auch J. Staedtke, Möglichkeiten 
und Grenzen politischer Theologie, Zürich 1974. 
30 Vgl. zum folgenden R. L. Shelton, Initial Salvation: The Redemptive Grace of God in 
Christ, in: An Contemporary Wesley an Theology, aaO. (Anm. 24), Bd. 1, 469-516, sowie 
grundsätzlich zur Thematik W. Eichrodt, Theologie des Alten Testaments, Stuttgart 81968. 
31 Vgl. H.J. Kraus, aaO. (Anm. 24). 
32 Vgl. dazu auch grundsätzlich L. Perlitt, Bundestheologie im Alten Testament, Neukir- 
chen 1969, 3. 



Christliche Mitverantwortung 387 

Deshalb wurde das Gesetz, im Kern der Dekalog, ursprünglich auch 
nicht als Knebel begriffen, sondern als Gabe der Liebe Jahwes. Und 
deshalb ist das Doppelgebot der Liebe vereinbar mit Gesetz und Bund: 
Wird doch der Alte Bund wie der Neue - das Reich Gottes - nur voran- 
getrieben durch den Liebeswillen Jahwes zu allen Völkern, und wer im- 
mer diesen Bund hält, läßt sich von Gott hineinnehmen in das Unter- 
nehmen, Gottes Liebe zu allen Völkern auszubreiten bis an die Enden 
der Erde (Apg 1,8), bis Er kommt. Es ist exegetisch nicht unbegründet, 
christliche Mitverantwortung für andere Menschen wie für die gesamte 
Gesellschaft mit dem Doppelgebot der Liebe in Verbindung zu brin- 
gen33 - aber es wäre irreführend, dies auf die Aufgabe einzuschränken, 
die diese einzelnen unmittelbar betrifft; damit wäre die Last der Liebe 
und die Wahl des Nächsten dem einzelnen Christen aufgebürdet. Der 
einzelne Christ ist darin nicht isoliert-autonom: Er läßt sich hineinneh- 
men in den auf alle Völker gerichteten Liebeswillen Jahwes und wird 
Mitarbeiter Gottes - ein Mitarbeiter Gottes, der zur Mitwirkung an der 
geschichtlichen Umsetzung von Gottes Heilsplan berufen ist, aber den- 
noch die •Produktivkräfte" hierfür nicht bereitstellen und die •Ergeb- 
nisverantwortung" nicht tragen muß. Das befreit vom Erwartungsdruck 
gesellschaftlicher Verantwortung zur Praxis gesellschaftlicher Mitverant- 
wortung; das läßt erfahren, daß •sein Joch sanft" (Mt 11,30) ist. 

Gibt es aber ein solches christliches Gesellschaftsmodell oder ein Ge- 
sellschaftsmodell des Bundes? 

Ich möchte darauf antworten: •Ja und nein". •Nein", weil dies die Fi- 
xierung bestimmter Institutionen beinhalten könnte, wodurch der ein- 
zelne Mensch an Bedeutung verlieren und die Wahrung bestimmter In- 
stitutionen alle Aufmerksamkeit und Kraft auf sich ziehen würde. Mehr 
noch: Es könnte zu der Meinung verleiten, mit der perfekten Konservie- 
rung solcher als gottgewollt betrachteter Strukturen habe man alles Er- 
forderliche getan - und dann entzieht man sich der Herausforderung, 
stets neu nach dem Liebeswillen Gottes in den nicht vorplanbaren Be- 
gegnungen mit anderen Menschen zu fragen (in denen Gott einen Men- 
schen zum Nächsten eines anderen werden läßt). Ein angeblich gottge- 
wolltes Gesellschaftsmodell zu identifizieren und zu wahren, das könnte 
schließlich auch bedeuten, daß Strukturen konserviert werden auch um 
den Preis des Heils von Menschen, deren Belange für diese Strukturen 
geopfert werden. 

Ähnliche Entwicklungen gab es ja im Alten Bund, wo sich die Fikton 
durchsetzte, die getreue Befolgung von Riten und die formelle Wahrung 

Vgl. L. Goppelt, aaO. (Anm. 21); vgl. auch M. Marquardt, aaO. (Anm. 3), 123ff. 



Paulgeorg Juhl 388 

des Gesetzes erfülle die Intention des Bundes und garantiere den Be- 
stand des Gotteswillens: Abrahams Kinder und deshalb der Zuneigung 
Gottes sicher zu sein. Paulus macht hingegen deutlich (Gal 3f; Rom 
9ff), daß die Zugehörigkeit zum Alten Bund - also Kinder Abrahams zu 
sein - nicht durch äußere Merkmale garantiert wird, sondern in einer le- 
bendigen Beziehung zwischen Gott und Mensch begründet liegt, im 
Glauben. Es geht also darum, Beziehungen zu Gott und Mensch recht 
zu leben, und nicht darum, vorgegebene Strukturen oder Normen zu 
wahren. Jesus lehrt, daß nicht der Mensch der Normen und Strukturen 
wegen lebt, sondern daß Normen und Strukturen um des Menschen wil- 
len da sind (vgl. Mk 2,27)34. Die Frage nach dem rechten Umgang mit 
anderen Menschen oder nach rechter Wahrnehmung gesellschaftlicher 
Mitverantwortung lautet nicht: Welche Gebote oder Strukturen habe ich 
zu halten oder zu realisieren? Die richtige Frage lautet vielmehr: Was 
trägt bei zum Heil des Menschen, mit dem ich umgehe, oder des Ge- 
meinwesens, für das ich Mitverantwortung trage? So wird Heiligung 
über das Land ausgebreitet; so werden in den Menschen Gottes alle 
Völker auf Erden gesegnet (Gen 12,3). 

Auf die Frage, ob es ein christliches Gesellschaftsmodell gibt, ist auch 
mit •Ja" zu antworten. •Ja", weil das Modell des Reiches Gottes, das 
Zeichen für den Heilswillen Gottes in bezug auf alle Völker die Ge- 
meinde Jesu Christi ist. Wenn diejenigen, die zu Jüngern geworden sind, 
in ihrem Umgang miteinander halten, was Jesus ihnen vorgelebt und sie 
gelehrt hat (Mt 28,18 ff; Joh 13,15) - das ist das Modell einer christli- 
chen Gesellschaftsordnung. Das bedeutet für die Gemeinde eine unge- 
heure Herausforderung. Wir können die vom Willen Jesu weithin abwei- 
chende Praxis des Miteinanders in unseren Gemeinden nicht einfach 
mit dem Mantel »billiger Gnade' zudecken, dürfen auch nicht in privates 
Christsein oder soziales Engagement flüchten, sondern werden auf die 
Gemeinde hingewiesen. Wo immer wir in der Gemeinde nicht halten, 
was Jesus geboten hat, werden wir nicht nur aneinander schuldig, son- 
dern an der ganzen Welt - weil wir ihr dadurch das Zeichen der neuen 
Gesellschaft, des Reiches Gottes versagen (Joh 13,34f) und uns schon 
darin der gesellschaftlichen Mitverantwortung entziehen, weil wir blok- 
kieren, daß in der Welt nachvollzogen wird, was der erhöhte Herr be- 
reits •vollbracht" (Joh 19,30) hat: das •Reich Gottes". 

Doch auch für die Gemeinde gibt es kein invariables Strukturmodell. 
Es gibt aber dynamische Dimensionen des Miteinanders35, die das Le- 

Vgl. dazu R. Dillmann, Das Eigentliche der Ethik Jesu, Mainz 1984. 
Vgl. dazu auch W. Dreier, Sozialethik, Düsseldorf 1983. 



Christliche Mitverantwortung 389 

ben in der Gemeinde und deshalb auch die Wahrnehmung gesellschaft- 
licher Mitverantwortung prägen: 
- die Liebe, wie sie Paulus beschrieben hat, die deshalb die größte der 
Tugenden ist, weil sie die Eigenschaft Gottes ist und weil, wer Liebe übt, 
sich in die Beziehung Gottes zu allen Völkern hineinnehmen läßt; 
- der Verzicht auf Macht (Phil 2,5 ff) und die Bereitschaft zum Dienen, 
sich selbst hintan zu stellen (Mk 10,35-45), weil, wer diesen Weg geht, 
sich hineinnehmen läßt in den Weg des Lebens und Sterbens Jesu, der 
gekommen und gestorben ist, nicht daß er sich dienen lasse, sondern 
daß er diene36; 
- die Offenheit und Spontaneität, die die private Lebensführung wie die 
gesellschaftliche Mitverantwortung nicht in normierte Bahnen zwängt, 
sondern im freien Vertrauen sich zeigen läßt, was jeweils im Hier und 
Jetzt der Wille Gottes ist. Wer diese Offenheit hat, praktiziert den 
Neuen Bund, lebt ein Leben des Heiligen Geistes (2 Kor 3,4 ff). 

Unsere christliche Mitverantwortung in der Gesellschaft besagt also 
nicht die machtvolle Durchsetzung bestimmter und zementierter gesell- 
schaftlicher Strukturen, sondern meint: mit aller Kraft Gemeinde Jesu 
Christi zu sein. Nicht um sich privatisierend von der Welt abzuschlie- 
ßen, sondern um eben darin Licht für alle Völker, Salz der Erde zu sein. 
So wird die soziale Dimension des Reiches Gottes vorgelebt in der ge- 
meindlichen Reich-Gottes-Praxis. Eine solche Gemeinde Jesu Christi 
will alle Völker für das Reich Gottes gewinnen und wird alle Völker ge- 
winnen und darin christliche Mitverantwortung für die ganze Welt prak- 
tizieren. Das soziale, politische oder gesellschaftliche Heil wird schon 
jetzt bruchstückhaft und Schritt um Schritt mehr verwirklicht mit jedem, 
der sich zum Jünger machen und taufen läßt und befolgt, was Jesus über 
den Umgang mit anderen Menschen vorgelebt und gelehrt hat. Das 
strahlt sowohl auf seinen direkten Umgang mit anderen Menschen aus, 
wie es auch zunehmend mehr erlaubt, Ansätze dieses Miteinanders im 
gesellschaftlichen Konsens für das Leben der gesamten Gesellschaft zu 
verwirklichen. So wird ein Gemeinwesen, so wird die gesamte bewohnte 
Erde zum Reich Gottes - sie wird damit, was sie bereits ist. Diese gesell- 
schaftliche Mitverantwortung ist kein individuelles Sonderfündlein und 
keine entbehrliche Marotte einzelner Christen, sondern Grundbedin- 
gung jedes Christseins: Hieran entscheidet sich, ob ich den Weg Gottes 
mit dieser Welt gehe und am Herr-Sein Christi teilhabe oder ob ich den 
Weg Gottes verlasse und leugne, daß Christus der Herr dieser Welt ist37. 

Vgl. K. Barth, Christengemeinde und Bürgergemeinde, Gladbeck 1947. 
Vgl. K. H. Voigt, aaO. (Anm. 21). 




