Unsere christliche Mitverantwortung
in der Gesellschaft

Ein evangelisch-methodistischer Beitrag zur Diskussion um die
Politische und Befreiungs-Theologie

Paulgeorg Juhl, Offenburg*

Ob Christen iiberhaupt eine Mitverantwortung fiir die Gesellschaft ha-
ben, wird oft gar nicht gefragt. Das erscheint nahezu selbstverstindlich’:
genauso selbstverstandlich wie, da8 Christen Hungernde zu speisen,
Kranke zu pflegen und Notleidende zu versorgen haben - auch Men-
schen, die nicht zur Gemeinde gehoren. Wir diirfen hier auch an unsere
eigenkirchliche methodistische Tradition denken: an die Selbstverstdnd-
lichkeit sozialen Engagements der Wesleys im ,,Heiligen Klub*“?, an die
direkte Fiirsorge fiir Notleidende und die politischen Stellungnahmen
Wesleys im Aufblithen der methodistischen Bewegung?® oder an die vie-
len methodistischen Laien und Prediger, die zu den Begriindern der eng-
lischen Gewerkschafts- und Genossenschaftsbewegung* zdhlen bis hin
zu dem methodistischen Prediger W. Booth, der zum Griinder der Heils-
armee wurde. Aber ebenso selbstverstindlich wird auf der anderen Seite
immer wieder betont, in Kirche und Gemeinde miisse es um das ,,Ei-
gentliche“ gehen. Was auch immer das sei - es scheint jedenfalls nichts
mit Mitverantwortung fiir die Gesellschaft zu tun zu haben. Immer wie-
der wird kritisch gefragt, wozu wir als evangelisch-methodistische Kir-
che ein ,soziales Bekenntnis“ und ,soziale Grundsitze” bendtigten® —
ob es das ,,allgemeine Glaubensbekenntnis® nicht auch tite?

* Prof. Dr. Paulgeorg Juhl gehért der evangelisch-methodistischen Kirche an, deren Bewe-
gung im 18. Jh. in England ausgelést wurde und alle reformatorischen Kirchen beein-
fluBte. Man spricht von der ,letzten groBen Kirchenbildung der Neuzeit“. Mission, Evan-
gelisation — auch unter bereits Getauften — und Heiligkeit, als Auftrag des neuen Lebens
aus Jesus, werden von ihr akzentuiert. Der vorliegende Beitrag war Grundlage eines Refe-
rates innerhalb des ,,Grundkurses fiir kirchliche Mitarbeiter und aufgeschlossene Chri-
sten®. Die Redaktion
! Vgl. dazu W. Trillhaas, Ethik, Berlin 31970, 3.

2 Vgl. C.E. Sommer, Geschichtlicher Uberblick, in: Der Methodismus, hrsg. von C.E. Som-
mer, Stuttgart 1968, 11 ff.

3 Vgl. z.B. M. Marquardt, Praxis und Prinzipien der Sozialethik John Wesleys, Gbttingen
1977.

4 Vgl. z.B. M. Elsésser, Die Rochdaler Pioniere, Berlin 1982.

5 In: Verfassung und Ordnung der Evangelisch-methodistischen Kirche, Stuttgart (1fd. Er-
ganzungswerk), 38ff.



Paulgeorg Juhl 380

Wie lassen sich nun diese Positionen vereinbaren? Christen steht es
gut an, dazu auf die Bibel, vor allem auf das NT zuriickzugreifen. Zu-
néchst hilft dies aber nicht viel weiter. Jesus und die frithe Kirche haben
sich wenig um gesellschaftliche Verhiltnisse gekiimmert. Es dominierte
die Parusie-Erwartung — da3 das von Jesus angesagte Reich Gottes sehr
bald, sozusagen spitestens {ibermorgen, kommt. Es hitte als sinnlose
Vergeudung von Kriften erscheinen miissen, gesellschaftliche Verhilt-
nisse zu verantworten und zu verdndern, die von der jungen Gemeinde
selbst als notvoll empfunden wurden. Das Anliegen war vielmehr, das
Volk Gottes aus den Vélkern zu sammeln und vorzubereiten auf den na-
hen Tag des Herrn®. ,,Wie fern der christlichen Gemeinde der Gedanke
an die Neugestaltung der Welt, an ein wirtschaftliches oder politisches
Programm liegt, zeigt ihre Stellung zum Besitz, zur Sklaverei und zum
Staat.“” Deshalb findet man in etlichen Werken iiber Ethik, Sozialethik
oder Diakonie nur knappe Ausfiihrungen zur biblischen Begriindung
dafiir, da3 Christen Mitverantwortung in der Gesellschaft haben. Gele-
gentlich gibt es sogar den Hinweis, daB auf eine biblische Begriindung
verzichtet werde®. Einige verweisen allerdings auf den Schopfungs-
bericht und die dort begriindete Ebenbild-Theologie — was aber mehr als
vage ist, da ein moglicher Konsens bei dieser Begriindung eher auf die
Heranziehung gleicher Bibelstellen als auf die Verwendung gleicher In-
terpretationen hinausléuft® — oder auf das Liebesgebot Jesu (vgl. Mk
12,28t parr. und Lev 19,18 u.a.)!°. Nun ist unzweifelhaft, daB Christen,
die sich durch dieses Liebesgebot in Pflicht genommen wuBten, fiir an-
dere Menschen einstanden, auch wenn diese nicht zur Gemeinde Jesu
Christi gehdrten. So schreibt bereits der romische Kaiser Julian Apo-
stata — der christlichen Propaganda sicherlich unverdichtig - in einem
Brief in der Mitte des 4. Jahrhunderts, da3 das Christentum am meisten
gefordert werde durch die Menschlichkeit der Christen gegeniiber Frem-
den. Er schreibt: Wihrend ,wir Nicht-Christen‘ uns um unsere Armen
nicht kilmmern, erndhren die Christen nicht nur ihre eigenen, sonderen
auch noch ,unsere‘ Armen!!.

® Vgl. als Beispiel fiir viele H.-D. Wendland, Ethik des Neuen Testaments, Géttingen 1970,
69f.

7 R. Bultmann, Theologie des Neuen Testaments, Tiibingen °1984, 576f.

® Vgl. in gewissem MaBe z.B. Trillhaas, aaO. (Anm. 1), 3f.; vgl. auch die Literaturiiber-
sicht bei J. H. Yoder, The Politics of Jesus, Grand Rapids 1972.

° P. Juhl, A4 Note on Christian Environmental Ethics: A Methodist Contribution, unversfftl.
Ms., Offenburg 1983.

1% So mehr oder weniger z.B. E. Wolf, Sozialethik, Géttingen 1975; H. Schulze, Theologi-
sche Sozialethik, Giitersloh 1979; J. H6ffner, Christliche Gesellschafislehre, Kevelaer 81983.

! Sinngem4B zitiert nach G. Lohfink, Wie hat Jesus Gemeinde gewollt?, Freiburg 1982,
187.



Christliche Mitverantwortung 381

Dieses Verhalten von Christen wurzelt in dem Gebot, Gott zu lieben
und auch den Nichsten zu lieben, wie sich selbst (Mk 12,28ff). Den-
noch wire es unzutreffend, gesellschaftliche Diakonie einfach mit die-
sem Gebot begriinden zu wollen:

- Denn wenn die Christen der frithen Kirche sich um notleidende Men-
schen gekiimmert haben, geschah es in der persénlichen Konfrontation
mit einem notleidenden Menschen, nicht im Sinne eines neuen christli-
chen Gesellschaftsentwurfs oder politischen Programms. Man kénnte
zwar einwenden, wer seinem Nichsten Liebe erweisen wolle, miisse ge-
gebenenfalls auch Institutionen und Strukturen zu verdndern bereit sein,
die dem Wohlbefinden des Nichsten entgegenstehen'?; und so sei ge-
sellschaftliche Aktivitdt aus der gebotenen Néichstenliebe abzuleiten.

- Das setzte aber zweitens voraus, daB jene Nicht-Christen, auf die sich
christliche Fiirsorge auch erstreckte, die ,Nichsten‘ sind, von denen Je-
sus spricht. Das aber erscheint zweifelhaft!>: Zwar ist es heute iiblich,
Nichstenliebe universell zu radikalisieren - jeder beliebige Mensch, der
mir gerade begegnet, sei der mir gewiesene Nichste'. Jesus selbst hat
bei dieser Ausweitung des ,Nachsten‘-Begriffs Pate gestanden, als er das
Gleichnis vom barmherzigen Samariter erzdhlte. Aber das ist - neben
dem Gebot der Feindesliebe - einer der wenigen ausdriicklichen Stellen
im NT, in der die Nichstenliebe die Grenze der christlichen Gemeinde
oder Kirche tiberschreitet. Meist — vor allem in den Briefen - findet man
die Nichstenliebe ganz bewulBt konzentriert auf die Schwester oder den
Bruder in Christo. Aus diesem Reichtum an Liebe schwappt dann da
und dort etwas iiber auch zugunsten derer, die selbst nicht zur Ge-
meinde gehoren. Aber das begriindet nicht persénliche Diakonie iiber
die Gemeinde hinaus und erst recht nicht jene Mitverantwortung in der
Gesellschaft, um die es hier geht.

BundesschluB und Ké&nigsherrschaft Gottes's

Die junge Kirche war bewegt von der Erwartung, dal der Anbruch von
Gottes Reich und Herrlichkeit unmittelbar bevorsteht; deshalb erschien
alles andere, was sonst auch von Wert sein mochte, einfach nachrangig.
Damit lebte die frithchristliche Gemeinde in einem Erwartungsraum,

12 Vgl. dazu die etwas unprizise Position in: Aufgabe und Grenze kirchlicher Auflerungen
zu gesellschaftlichen Fragen, in: Die Denkschriften der EKD, Bd. 1/1, hrsg. von der Kir-
chenkanzlei der EKD, Giitersloh 21981, 43 ff, hier 49, Ziffer 10.

13 Vgl. dazu die wegweisenden Ausfiithrungen bei G. Lohfink, aaO. (Anm. 11), 124ff.

14 Als Beispiel fiir viele andere vgl. W. Trillhaas, aaO. (Anm. 1), 294f.

15 Vgl. zum Ganzen auch C.E. Sommer, Humanitdit und Diakonie, Stuttgart 1972.



Paulgeorg Juhl 382

den Jesus selbst bereitet hatte'. Immer wieder hat er davon gesprochen,
daB das Reich Gottes unmittelbar nahe, ja, daB es bereits angebrochen
ist.

Letztlich begriindet ist dies im Leben und Sterben Jesu und in seiner
Auferstehung: In diesem Geschehen liegt die Zeitenwende, in der Chri-
stus als Sohn Gottes eingesetzt (R6m 1,4) und zum Herrn der Welt er-
hoht ist (Kol 2,10)V. Deshalb ist die Johannes-Passion — auch in der
Vertonung von Bach - so triumphierend gefarbt; deshalb kann der am
Kreuz inthronisierte Herr noch siegend sein Eigentumsrecht iiber alle ir-
dischen Gewalten proklamieren, indem er sagt: ,,Es ist vollbracht.“ (Joh
19,30)'®* ,Vollbracht“ ist damit zugleich der Heilswille Gottes (Joh
19,28), der schon im Alten Bund iber Israel hinauszielt und alle Men-
schen, die ganze bewohnte Erde (,Okumene“) meint. Die zahlreichen
Hinweise, dal in Jesus die VerheiBungen des Alten Bundes erfiillt
(vollendet) werden (Joh 19,28; Mk 7,37; Mt 11,2ff u.a.m), belegen,
daBl der Neue Bund, das in Jesus angebrochene Reich Gottes, die Fort-
setzung des Alten Bundes ist — doch so, wie Gott ihn gewollt, und nicht,
wie die Menschen ihn pervertiert haben. Das, was Gott im Alten Bund
an Heil fiir die Menschen hat gewidhren und durchsetzen wollen, soll
nun endgiiltig zum Durchbruch kommen. Die vielfdltigen Klagen der
Propheten iiber Liedergeplirr und fromme Spriiche haben hier ihren
Platz — die Klagen eines Amos, Jeremia oder Jesaja, die nicht gegen reli-
giose Riten an sich angehen, sondern dagegen, da3 hinter schénen Fas-
saden geordneten religiosen Lebens der Alltag anders aussieht, daB aus
Unrecht Recht gemacht wird, da3 die Schwachen an die Wand gedringt
werden und der riicksichtslose Egoismus in Privatleben, Wirtschaft und
Politik frohlich Urstidnd feiert. Das alles hat den Heilswillen Gottes im
Alten Bund unterdriickt, und das alles ist aufgehoben im neuen Reich
Gottes. In diesem Reich ist der aite Heilswille — daB nidmlich alle Men-
schen in ihren samtlichen Lebensbeziigen gesegnet, selig werden (Gen
12,3; Joh 3,16) - schon vollbracht; das alles ist schon Wirklichkeit.

Nun muf man kein besonderer Sachkenner unserer politischen und
sozialen Realitdt sein, um feststellen zu kénnen, daB3 es sich in unserer
Welt anders verhilt. Auch heute werden die Witwen und Waisen — Sym-
bolfiguren fiir alle gesellschaftlich Ohméchtigen — von den Michtigen
an die Wand gedringt, werden Recht durch Interessen und Rechtlich-
1¢ Vgl. J.H. Yoder, aaO. (Anm. 8).

7 Vgl. P. Juhl, Predigtstudie zu Kol 2,3-10, in: Homiletische Monatshefte, 59. Jg.
(1983/84), H. 1, Okt. 1983, 19-23; grundsitzlich zum Sachverhalt vgl. H. Conzelmann,
Grundrif der Theologie des Neuen Testamentes, Miinchen 31976, 344 ff.

‘® Vgl. P. Juhl, Predigtstudie zu Joh 19,16-30, in: Homiletische Monatshefte, 60. Jg.
(1984/85), H. 5, Febr. 1985, 215-219.



Christliche Mitverantwortung 383

keit durch interessengebundene Rechtsbeugung oder Rechtsverdnde-
rung ersetzt, wird vielleicht noch in frommen Reden die Lebensverant-
wortung fiireinander beschworen, das Leben aber praktisch gegeneinan-
der gefiihrt und gewonnen. Das gilt fiir die Individualsphire — den di-
rekten Umgang mit anderen Menschen - ebenso wie fiir die Sozial-
sphire, die grofen gesellschaftlichen Zusammenhinge (in unserem
Lande beispielsweise die sozialrechtliche Behandlung der Kriegerwit-
wen und ,Trimmerfrauen‘ oder die Haltung gegeniiber ungeborenem
Leben und kinderreichen Familien oder international der Hunger in der
Dritten Welt und das Leiden jener schwachen Staaten, die von machti-
gen Staaten aller Couleur liberfallen werden). Wenn das Reich Gottes
schon greifbare Wirklichkeit wire, dann wire es doch gar nicht zu all
den Programmen und Parteien gekommen, die die Weltverbesserung auf
ihre Fahnen geschrieben haben.

Gottes Neuer Bund, das Reich des Herrn:
greifbar und doch nicht da, ,,vollendet* und doch U-topia?

Dies ist nicht der einzige Gegensatz im Evangelium Jesu Christi. Wir le-
sen z.B., daf3 Paulus an ,,die Gemeinde Gottes in Korinth, die Geheilig-
ten in Christo Jesu, die berufenen Heiligen* (1 Kor 1,2) schreibt, und
héren zugleich, wie intensiv er diese Gemeinde tadelt und zurechtweist.
Sind das wohl Heilige, jene Leute in Korinth, die angetrunken das
Abendmahl feiern, einander den EinfluB in der Gemeinde neiden, ge-
genseitig sich Macht streitig machen und mit irgendwelchen angeblich
besonders auserlesenen Geistesgaben sich briisten? Und doch sind es
Heilige: Heilige, weil sie zu Gott gehéren — auch wenn sie noch ,.fleisch-
lich gesinnt sind“ (1 Kor 3,3). Sie miissen noch werden, was sie sind,
praktizieren, was ihnen geschenkt wurde, Heiligung ihres Lebens erst
einiiben als die, die doch schon lidngst heilig sind. Vom ,Indikativ und
Imperativ‘ des Christseins spricht man hier und bringt sonst unverein-
bare Widerspriiche zusammen: eine transempirische Proklamation und
eine empirische Herausforderung'®.

Dieses Ineinander von Indikativ und Imperativ gilt nicht nur dem ein-
zelnen Christen, als ob seine private Seele Dreh- und Angelpunkt fiir
den Anbruch des Reiches Gottes sei, wie dies noch A. von Harnack?®
vorgetragen hat. Diese Fehlorientierung hat nimlich verkannt, daf} nicht
das Reich Gottes Einzug in einen Menschen hilt, der Christ wird, son-

1% Vgl. W. Thomas, Heiligung im Neuen Testament und bei John Wesley, Ziirich 1965.
20 A.v.Harnack, Das Wesen des Christentums, Giitersloh 1977.



Paulgeorg Juhl 384

dern daB ein Mensch, der Christ wird, eintritt oder hineinversetzt wird
in das Reich Gottes und erst damit das Reich Gottes sich ausdehnt auf
diesen einzelnen Menschen. For jener individualistischen Dialektik von
Indikativ und Imperativ steht die soziale, gesellschaftliche, ja kosmische
Dialektik von Indikativ und Imperativ, die ganz von selbst die politische
und okonomische Realitit umfaBt. Denn nichts anderes ist gemeint,
wenn als Indikativ festgestellt wird, daB3 Gott Jesus Christus erhoht hat
(R6m 1,4) und ihm einen Namen iiber alle Namen gegeben und ihn zum
Herrn (Phil 2,9ff) iber alle Fiirstentiimer und Obrigkeiten (Kol 2,10)
bestellt hat. Das heif3t: ,,Es ist vollbracht.“ (Joh 19,30)

Dem zugeordnet ist der Imperativ des Missions-,,Befehls“. Dieser
Missionsbefehl ist das Herzstiick fiir die Begriindung sozialen Engage-
ments?!. Jesu Wort zeigt eindringlich, in wie starkem Mafe die Gemein-
schaftsbeziige das Evangelium prigen. ,,Mir ist gegeben alle Gewalt im
Himmel und auf Erden®, sagt Jesus (Mt 28, 18). Damit konstatiert er
zuerst, dafl er wirklich Herr der Welt ist — jener Indikativ, den wir vorhin
erwiahnten. Und dann fiigt Jesus hinzu: ,,Darum gehet hin und machet
zu Jingern alle Volker und taufet sie im Namen des Vaters und des Soh-
nes und des Heiligen Geistes, und lehret sie halten alles, was ich euch
befohlen habe.* (Mt 28, 19f)

Das heifit doch folgendes??:

— Das Reich Gottes, der Sieg Christi iiber die Welt ist vollbracht. Aber
das Vollbrachte mufi noch nachvollzogen werden. Weil Er Herr aller
Volker ist, miissen noch alle Vélker fiir Ihn gewonnen werden.

- Das geschieht, indem die Vélker zum einen zu Jiingern gemacht wer-
den, also durch die Taufe in das Reich Gottes und zunichst in dessen
Kern eingegliedert werden: in die Kirche Jesu Christi. Und es geschieht
zum anderen, indem ihnen beigebracht (,,gelehrt”) wird, welche Verhal-
tensweisen, welche gesellschaftlichen und individuellen Regeln zu die-
sem Reich, zum Neuen Bund gehoren.

Es geht bei diesem Lehren nicht um die Vermittiung theologischen
Wissens und hehrer Erkenntnisse, sondern um die Einweisung in eine
Lebenspraxis, die dem Reich Gottes gemil ist — um soziale Heilung?.
Jeder Leser des Evangeliums soll dabei sofort an die Regeln der ,,neuen

2 Vgl. auch L. Goppelt, Theologie des Neuen Testamentes, Gottingen 21981, 496. — Vgl.
auch K. H. Voigt, Die diakonische Verantwortung der Evangelisch-methodistischen Kirche,
Ziirich 1968.

22 Vgl. zum ganzen G. Lohfink, aaO. (Anm. 11), 154ff.

2 Vgl. dazu auch die Aufnahme von Wesleys ansonsten recht individualistischen Ausfiih-
rungen in C.O. Hynson, Christian Love: The Key to Wesley’s Ethics, in: Methodist History,
Vol. 14, No. 1 (Oct. 1975), 44-55, sowie V. Schneeberger, Theologische Wurzeln des sozialen
Akzents bei John Wesley, Ziirich 1974, v.a. 143 ff.



Christliche Mitverantwortung 385

Gerechtigkeit“ denken, die in der Bergpredigt zusammengefalt sind. Sie
gelten fiir jeden, der sich in das Reich Gottes hineinnehmen 146t - also
Jiinger wird und als Jiinger leben will. In der Bergpredigt aber stehen
keine neuen Erfindungen und speziell konzipierte Gemeinderegeln, son-
dern Jesus nimmt hier unmittelbar auf und verschirft sogar noch, was
den Alten Bund ausmacht. Wer biblisch iiber gesellschaftliche Mitver-
antwortung von Christen nachdenkt, kann nicht an der Idee des Bundes-
schlusses vorbeigehen?*. Wenn Gott nur als seelische Kontaktperson
oder als Vorbereiter himmlischer Herrlichkeit angesehen wird und nicht
als geschichtlich erfahrbare und wirksame Kraft, wird die Wahrneh-
mung christlicher Mitverantwortung fiir die Gesellschaft schnell als un-
erlaubte (und unerwiinschte) Einmischung in fremde Angelegenheiten
angesehen. Aber Gott hat ,mich samt aller Kreatur geschaffen“ (Luther
zum ersten Glaubensartikel) und vollzieht die vollbrachte Erhéhung
Christi zum Herrn der Welt dadurch nach, da Menschen sich zu Jiin-
gern machen lassen und ihren Umgang mit anderen Menschen entspre-
chend ordnen. Deshalb ist es wichtig zu betonen, daf3 Jesus das Reich
Gottes angesagt und daB} dies sehr viel mit dem Bund zu tun hat, den
Gott mit uns Menschen geschlossen hat: zeitweilig konzentriert auf Is-
rael, aber stets abzielend auf alle Vélker dieser Erde?’. Zu diesem Bund
gehort die Beobachtung von Regeln, die sich — wie der Dekalog zeigt -
weitgehend auf das Gemeinwesen beziehen, weil eben der Bund und
spater das Reich Gottes als Gemeinwesen konstituiert sind. Es geht um
alle privaten und sozialen Bereiche des Lebens von Menschen in den fiir
sie relevanten Gemeinwesen. Deshalb kann derjenige, der den Bund
hilt, erstens nicht den privaten vom gesellschaftlichen Bereich trennen?¢
- denn das private Fehlverhalten eines cinzelnen belastet das ganze Ge-
meinwesen (Jos 7)?7 —; und deshalb kann er zweitens nicht religidse und
weltliche Ebenen seiner Lebenswirklichkeit und Lebensfiihrung ausein-
anderdividieren: Das sogenannte ,weltliche‘ Leben zu ordnen bedeutet,
den Bund zu halten, alles zu halten, was Jesus Christus befohlen hat (Mt

24 Vgl. R.D. Thompson, Social Involvement: The Responsibility of God’s People, in: A Con-
temporary Wesleyan Theology, Bd. 2, hrsg. von Grand Rapids 1983, 689-732. - Vgl. auch
H.J. Kraus, God’s Covenant, in: The Reformed World, Bd. 55, 1979, 257-268.

25 Vgl. H. Schulze, Ethik im Dialog, Gutersloh 1972, 34ff.; vgl. auch H.J. Kraus, aaO.
(Anm. 25).

26 Vgl. auch U. Duchrow, Christenheit und Weltverantwortung, Stuttgart 1970, 585ff. u.a.
2 Dies ist letztlich auch die theologische Basis fiir Kirchenzucht - nicht ein Scherbenge-
richt iiber sich verfehlende Christen zu veranstalten, sondern um die belastete Gemein-
schaft einschlieBlich dessen, der sich verfehlt hat, wieder zu heilen - auch wenn praktische
Kirchenzuchtordnungen davon oft gehdrig abweichen. Das unterstreicht zugleich die
Wichtigkeit von Gemeinde- und Kirchenzucht: Wer darauf verzichtet, verschiittet u.U.
den Weg, daBl die heilende Kraft des Reiches Gottes wirksam wird.



Paulgeorg Juhl 386

28,20). Wer Gott als den einen Gott verehrt und keine anderen Gétter
neben ihm hat (Ex 20,2ff), tragt die Grenzen des empirisch erfahrbaren
Reiches Gottes ein Stiick weiter hinaus zu allen Vélkern und trigt damit
bei zu deren Heil?®. Wenn in dieser Welt der Ungerechtigkeit und des
Leids ein Stiick mehr jene Gesellschaft Jesu wichst und die in ihr leben-
dige neue Gerechtigkeit verwirklicht wird, wird auch dem nicht-christli-
chen Gemeinwesen besser als durch sonst irgendeine gutgemeinte MaB-
nahme gedient?.

Bundesintention und die neue Gerechtigkeit

Der Bund, den Gott mit Israel schloB3 (der aber letztendlich alle Vélker
meinte), war den Bundesvertrdgen dhnlich?’, die ein Herrscher mit dem
ihm unterlegenen Vasallen abschloB3: Verpflichtungen des méichtigen
Herrschers und korrespondierende Verpflichtungen des Vasallen. Got-
tes Verpflichtungen waren erfiillt in seinem Geschichtshandeln: Als der
Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs hatte er Israel aus Agypten heraus-
gefiihrt und aus der Hand seiner Feinde errettet. Die Verpflichtung Isra-
els war: nur den Gott Jahwe zu verehren und das Verhiltnis zu den Mit-
menschen, die Gott zu einem Gemeinwesen, zu einem Bundesvolk ge-
eint hatte?!, dem Willen Gottes entsprechend zu gestalten. So hatten
beide Seiten des Bundes ihre Verpflichtungen, wie sie sich auch in der
Doppelgestalt der Bundesformel duBBern2. Bei einem politischen Bund
geht es um Macht und Kontrolle, um Bestandssicherung und Gebiets-
ausweitung. Bei diesem Bund Jahwes mit Israel war dagegen die Liebe
Jahwes die Triebfeder: seine Liebe nicht nur zu dem erwihlten Volk Is-
rael, sondern zu allen Vélkern, die ja alle in diesem Bund mit Israel ge-
segnet werden sollten. So bedeutet ,den Bund halten‘ also: die Liebe
Jahwes aufnehmen und weitergeben.

28 Vgl. auch E.F. Scott, Man and Society in the New Testament, New York 1947.

» Das ist der Grund, mit dem der Kirchenvater Origenes die Ablehnung der Ubernahme
staatlicher Amter durch Christen erklarte: Ihren Verpflichtungen der menschlichen Ge-
meinschaft gegeniiber kimen die Christen am besten nach, wenn sie keine staatlichen Am-
ter iibernehmen, sondern sich in den Dienst der Kirche stellen. - Vgl. dazu G. Lohfink,
aa0. (Anm. 11), 192 f. - Vgl. insgesamt zu dieser Thematik auch J. Staedtke, Mdglichkeiten
und Grenzen politischer Theologie, Ziirich 1974.

3 Vgl. zum folgenden R.L. Shelton, Initial Salvation: The Redemptive Grace of God in
Christ, in: An Contemporary Wesleyan Theology, aaO. (Anm. 24), Bd. 1, 469-516, sowie
grundsitzlich zur Thematik W. Eichrodt, Theologie des Alten Testaments, Stuttgart ®1968.
31 Vgl. H.J. Kraus, aaO. (Anm. 24).

32 Vgl. dazu auch grundsitzlich L. Perlitt, Bundestheologie im Alten Testament, Neukir-
chen 1969, 3.



Christliche Mitverantwortung 387

Deshalb wurde das Gesetz, im Kern der Dekalog, urspriinglich auch
nicht als Knebel begriffen, sondern als Gabe der Liebe Jahwes. Und
deshalb ist das Doppelgebot der Liebe vereinbar mit Gesetz und Bund:
Wird doch der Alte Bund wie der Neue — das Reich Gottes — nur voran-
getrieben durch den Liebeswillen Jahwes zu allen Vélkern, und wer im-
mer diesen Bund hilt, 14Bt sich von Gott hineinnehmen in das Unter-
nehmen, Gottes Liebe zu allen Vélkern auszubreiten bis an die Enden
der Erde (Apg 1,8), bis Er kommt. Es ist exegetisch nicht unbegriindet,
christliche Mitverantwortung fiir andere Menschen wie fiir die gesamte
Gesellschaft mit dem Doppelgebot der Liebe in Verbindung zu brin-
gen®’ — aber es wire irrefiihrend, dies auf die Aufgabe einzuschrinken,
die diese einzelnen unmittelbar betrifft; damit wire die Last der Liebe
und die Wahl des Nichsten dem einzelnen Christen aufgebiirdet. Der
einzelne Christ ist darin nicht isoliert-autonom: Er 148t sich hineinneh-
men in den auf alle Volker gerichteten Liebeswillen Jahwes und wird
Mitarbeiter Gottes — ein Mitarbeiter Gottes, der zur Mitwirkung an der
geschichtlichen Umsetzung von Gottes Heilsplan berufen ist, aber den-
noch die ,,Produktivkrifte” hierfiir nicht bereitstellen und die ,,Ergeb-
nisverantwortung* nicht tragen muf}. Das befreit vom Erwartungsdruck
gesellschaftlicher Verantwortung zur Praxis gesellschaftlicher Mitverant-
wortung; das 146t erfahren, daB ,,sein Joch sanft“ (Mt 11,30) ist.

Gibt es aber ein solches christliches Gesellschaftsmodell oder ein Ge-
sellschaftsmodell des Bundes?

Ich mdchte darauf antworten: ,,Ja und nein“. ,,Nein*, weil dies die Fi-
xierung bestimmter Institutionen beinhalten kénnte, wodurch der ein-
zelne Mensch an Bedeutung verlieren und die Wahrung bestimmter In-
stitutionen alle Aufmerksamkeit und Kraft auf sich ziehen wiirde. Mehr
noch: Es konnte zu der Meinung verleiten, mit der perfekten Konservie-
rung solcher als gottgewollt betrachteter Strukturen habe man alles Er-
forderliche getan - und dann entzieht man sich der Herausforderung,
stets neu nach dem Liebeswillen Gottes in den nicht vorplanbaren Be-
gegnungen mit anderen Menschen zu fragen (in denen Gott einen Men-
schen zum Nichsten eines anderen werden 148t). Ein angeblich gottge-
wolltes Gesellschaftsmodell zu identifizieren und zu wahren, das kénnte
schlieBlich auch bedeuten, dafl Strukturen konserviert werden auch um
den Preis des Heils von Menschen, deren Belange fiir diese Strukturen
geopfert werden.

Ahnliche Entwicklungen gab es ja im Alten Bund, wo sich die Fikton
durchsetzte, die getreue Befolgung von Riten und die formelle Wahrung

33 Vgl. L. Goppelt, aaO. (Anm. 21); vgl. auch M. Marquardt, aaO. (Anm. 3), 123 ff.



Paulgeorg Juhl 388

des Gesetzes erfiille die Intention des Bundes und garantiere den Be-
stand des Gotteswillens: Abrahams Kinder und deshalb der Zuneigung
Gottes sicher zu sein. Paulus macht hingegen deutlich (Gal 3f; Rém
9ff), dal3 die Zugehdrigkeit zum Alten Bund - also Kinder Abrahams zu
sein — nicht durch duBere Merkmale garantiert wird, sondern in einer le-
bendigen Beziehung zwischen Gott und Mensch begriindet liegt, im
Glauben. Es geht also darum, Beziehungen zu Gott und Mensch recht
zu leben, und nicht darum, vorgegebene Strukturen oder Normen zu
wahren. Jesus lehrt, daBl nicht der Mensch der Normen und Strukturen
wegen lebt, sondern dal Normen und Strukturen um des Menschen wil-
len da sind (vgl. Mk 2,27)34. Die Frage nach dem rechten Umgang mit
anderen Menschen oder nach rechter Wahrnehmung gesellschaftlicher
Mitverantwortung lautet nicht: Welche Gebote oder Strukturen habe ich
zu halten oder zu realisieren? Die richtige Frage lautet vielmehr: Was
triagt bei zum Heil des Menschen, mit dem ich umgehe, oder des Ge-
meinwesens, fiir das ich Mitverantwortung trage? So wird Heiligung
iber das Land ausgebreitet; so werden in den Menschen Gottes alle
Volker auf Erden gesegnet (Gen 12,3).

Auf die Frage, ob es ein christliches Gesellschaftsmodell gibt, ist auch
mit ,,Ja* zu antworten. ,,Ja%, weil das Modell des Reiches Gottes, das
Zeichen fir den Heilswillen Gottes in bezug auf alle Vélker die Ge-
meinde Jesu Christi ist. Wenn diejenigen, die zu Jiingern geworden sind,
in ihrem Umgang miteinander halten, was Jesus ihnen vorgelebt und sie
gelehrt hat (Mt 28, 18ff; Joh 13,15) — das ist das Modell einer christli-
chen Gesellschaftsordnung. Das bedeutet fiir die Gemeinde eine unge-
heure Herausforderung. Wir konnen die vom Willen Jesu weithin abwei-
chende Praxis des Miteinanders in unseren Gemeinden nicht einfach
mit dem Mantel ,billiger Gnade‘ zudecken, diirfen auch nicht in privates
Christsein oder soziales Engagement fliichten, sondern werden auf die
Gemeinde hingewiesen. Wo immer wir in der Gemeinde nicht halten,
was Jesus geboten hat, werden wir nicht nur aneinander schuldig, son-
dern an der ganzen Welt - weil wir ihr dadurch das Zeichen der neuen
Gesellschaft, des Reiches Gottes versagen (Joh 13,34f) und uns schon
darin der gesellschaftlichen Mitverantwortung entziehen, weil wir blok-
kieren, daBl in der Welt nachvollzogen wird, was der erhohte Herr be-
reits ,,vollbracht” (Joh 19,30) hat: das ,,Reich Gottes®.

Doch auch fiir die Gemeinde gibt es kein invariables Strukturmodell.
Es gibt aber dynamische Dimensionen des Miteinanders®, die das Le-

34 Vgl. dazu R. Dillmann, Das Eigentliche der Ethik Jesu, Mainz 1984.
35 Vgl. dazu auch W. Dreier, Sozialethik, Diisseldorf 1983.



Christliche Mitverantwortung 389

ben in der Gemeinde und deshalb auch die Wahrnehmung gesellschaft-
licher Mitverantwortung prigen:
- die Liebe, wie sie Paulus beschrieben hat, die deshalb die groBte der
Tugenden ist, weil sie die Eigenschaft Gottes ist und weil, wer Liebe iibt,
sich in die Beziehung Gottes zu allen Vélkern hineinnehmen 148t;
— der Verzicht auf Macht (Phil 2,5ff) und die Bereitschaft zum Dienen,
sich selbst hintan zu stellen (Mk 10,35-45), weil, wer diesen Weg geht,
sich hineinnehmen 148t in den Weg des Lebens und Sterbens Jesu, der
gekommen und gestorben ist, nicht daB er sich dienen lasse, sondern
daf3 er diene’¢;
- die Offenheit und Spontaneitit, die die private Lebensfiihrung wie die
gesellschaftliche Mitverantwortung nicht in normierte Bahnen zwingt,
sondern im freien Vertrauen sich zeigen 14Bt, was jeweils im Hier und
Jetzt der Wille Gottes ist. Wer diese Offenheit hat, praktiziert den
Neuen Bund, lebt ein Leben des Heiligen Geistes (2 Kor 3,4ff).
Unsere christliche Mitverantwortung in der Gesellschaft besagt also
nicht die machtvolle Durchsetzung bestimmter und zementierter gesell-
schaftlicher Strukturen, sondern meint: mit aller Kraft Gemeinde Jesu
Christi zu sein. Nicht um sich privatisierend von der Welt abzuschlie-
Ben, sondern um eben darin Licht fiir alle Voélker, Salz der Erde zu sein.
So wird die soziale Dimension des Reiches Gottes vorgelebt in der ge-
meindlichen Reich-Gottes-Praxis. Eine solche Gemeinde Jesu Christi
will alle Volker fiir das Reich Gottes gewinnen und wird alle Vélker ge-
winnen und darin christliche Mitverantwortung fiir die ganze Welt prak-
tizieren. Das soziale, politische oder gesellschaftliche Heil wird schon
jetzt bruchstiickhaft und Schritt um Schritt mehr verwirklicht mit jedem,
der sich zum Jiinger machen und taufen 148t und befolgt, was Jesus iiber
den Umgang mit anderen Menschen vorgelebt und gelehrt hat. Das
strahlt sowohl auf seinen direkten Umgang mit anderen Menschen aus,
wie es auch zunehmend mehr erlaubt, Ansitze dieses Miteinanders im
gesellschaftlichen Konsens fiir das Leben der gesamten Gesellschaft zu
verwirklichen. So wird ein Gemeinwesen, so wird die gesamte bewohnte
Erde zum Reich Gottes ~ sie wird damit, was sie bereits ist. Diese gesell-
schaftliche Mitverantwortung ist kein individuelles Sonderfiindlein und
keine entbehrliche Marotte einzelner Christen, sondern Grundbedin-
gung jedes Christseins: Hieran entscheidet sich, ob ich den Weg Gottes
mit dieser Welt gehe und am Herr-Sein Christi teilhabe oder ob ich den
Weg Gottes verlasse und leugne, daBl Christus der Herr dieser Welt ist3’.

3 Vgl. K. Barth, Christengemeinde und Biirgergemeinde, Gladbeck 1947.
¥ Vgl. K. H. Voigt, aaO. (Anm. 21).





