Buchbesprechungen 395

Ignatius legt Wert darauf, daB dieses Gebet sich frei an Gott wendet, aber zu-
gleich den Weg des humanen Aufstiegs nimmt (Aufstieg des Gemiits, so lautet ja
die traditionelle Definition des Betens): Ich soll mit Maria im Chor der Heiligen
beten — das heifit: also nicht privatisierend und asozial, sondern dessen bewufit,
daB ich getragen bin von der ,,mystischen Gemeinschaft* der Kirche.

Ich soll immer den Weg iiber Jesus nehmen - also ein Ja sprechen zur
Menschwerdung, in der der Vater ,den Weg und die Wahrheit*“ Gottes offenbart,
die Jesus nach unserem Text weitergibt an die Kirche.

Und dann...

Ignatianisches Meditieren ruft auf zur Entscheidung — das muBl nicht immer et-
was Neues, Unerhoértes sein. Das ist meist einfachhin das Ja zu dem, zu dem ich
mich schon entschieden habe.

Aber kann eine ,,Entscheidung® fir Gott, die Gott nur in Jesus findet, ego-
istisch werden? Kann sie die Bergpredigt: ,,Selig die Armen im Geist* (Mt 5,3 -
man sollte bei der alten Ubersetzung bleiben) und die Erniedrigung Jesu (,,bis
zum Tod, ja bis zum Tod am Kreuz“, Phil 2,8) vergessen?

Und kann eine ,,Entscheidung” fiir Gott, die Gott nur in Jesus findet, sich von
der Gemeinschaft der Kirche Jesu distanzieren? Der ,,Geist, den Jesus seinen
Jiingern einhaucht, damit sie als Urzelle der sichtbaren Kirche den Frieden ha-
ben, ist der gleiche Geist, den Jesus bei seinem Tod dem Vater zuriickgibt: ,,Und
er neigte sein Haupt und iibergab den Geist“ (das griechische Wort fiir: ,,iiber-
gab“ hat ein groBles semantisches Gewicht).

Fiir Ignatius sind diese beiden Ziige konstitutiv fiir die ,,Unterscheidung der
Geister*, also die Uberpriifung, ob mein Meditieren auf Gott ausgerichtet war
und nicht im eigenen Empfinden und Wollen steckenblieb.

Josef Sudbrack, Miinchen

BUCHBESPRECHUNGEN

Spiritualitdt im Gesprich

Quellen geistlichen Lebens, Bd. 11: Das  den. Es wird weniger Ausgefallenes, son-
Mittelalter. Hrsg. und eingel. von Gis- ~ dern einfachhin dasjenige geboten, was die
bert Greshake und Josef Weismayer. »geistliche” Kraft dieser Zelt ausmgcht. Bei
Mainz, Matthias-Griinewald-Verlag den 32 ,,Autoren“ habe ich nur die Frage,

warum unter nur-christlichen Texten ein
;)913[5‘4;‘88 S. (+ 6 ganzs. Fotos), Ln, kabbalistischer Text erscheint — wenn man

so erweitert, hitte man noch anderes hinzu-
Im Vergleich zum ersten Band (GuL 55 tun miissen.

{1982} 154) ist diese Sammlung geistlicher Sonst aber freut man sich, auch Thomas
Texte des Mittelalters vorziiglich gewor- von Aquin und Pico della Mirandola zu



Buchbesprechungen

finden; auch weniger bekannte Autoren
wie Guerric von Igny und Heinrich von
Langenstein sind zu entdecken. Freude hat
man an dem erstmalig iibersetzten ,,Unter-
scheidungstext” des Autors der ,,Wolke des
Nichtwissens“ oder auch an Jan Hus’
,Uber den Gehorsam*“. Vorziiglich sind
auch die gediegenen Einleitungen zum gan-
zen Buch, zu den einzelnen Autoren und
auch immer wieder zu einzelnen Texten.
Daf3 natiirlich die Fachleute nun viele
Fragen an diesen Band richten kénnen:
Warum nicht auch jener Text?.. Warum
gerade diese Ubersetzung?... versteht sich
von selbst. Doch — so scheint mir - ein je-
der wird bestitigen miissen, daBl hier eine
gut verantwortete Auswahl getroffen ist.
Und ein jeder wird dankbar sein, dal} er
mit dieser schénen Sammlung ein ausge-
zeichnetes Lese- und Arbeitsbuch iiber die
christliche Spiritualitdt des Mittelalters in
der Hand hat. J. Sudbrack SJ

Lehmann, Leonhard: Tiefe und Weite.
Der universale Grundzug in den Ge-
beten des Franziskus von Assisi (Fran-
ziskanische Forschungen, Heft 29).
Werl (Westf.), Dietrich-Coelde-Verlag
1984. 349 S, kart., DM 62.-.

Wie schon der Titel vermuten 14Bt, mu3
derjenige mit einem weiten Weg rechnen,
der dieses sorgfiltige Kommentarwerk
durcharbeiten will. In ihm werden alle von
Franziskus iiberlieferten und als authen-
tisch anerkannten Gebete nach historisch-
kritischer Methode ausgelegt, analysiert,
strukturiert usw. Der Vf. stiitzt sich dabei
auf die neue kritische Edition von K. Efler
1976 bzw. 1978.

Obwohl die Untersuchung ein einheitli-
ches Ziel hat, nimlich die Motive zu be-
leuchten, die dem aktiven Universalismus
des Franziskus zugrunde liegen (32), hat
sich der Vf. dafiir entschieden, jedes der
Gebete einzeln zu behandeln: das vor dem
Kreuzbild in San Damiano, die Anbetungs-
formel aus dem Testament, die Aufforde-
rung zum Lobe Gottes, das Lobgebet zu al-
len Horen, die Mariengebete, das Passions-
offizium, die Erklidrung zum Vaterunser,
das groBle Dank- und Mahnlied in der Re-
gula non bullata, der Gruf3 an die Tugen-

396

den, das Schriftstiick fiir Bruder Leo und
den Sonnengesang.

Wer das existenzielle Problem sucht, das
den Vf. der Studie bewegt, erinnere sich an
einige Stichworte heutiger Missionstheolo-
gie, z. B. Hindus vor dem universalen Chri-
stus, Weltkirche, Universalismus und Ex-
klusivitdt des Heils im NT, Partikularismus
im Mittelalter, Absolutheit des Christen-
tums usw. Als Einstieg in die Fiille des Ge-
botenen empfehlen sich weiterhin die Aus-
fithrungen iiber die Katharer, deren Lehre
zur ganzheitlich-umfassenden ,,Weltan-
schauung®” des Franziskus in krassem Wi-
derspruch steht (199-220). Vor allem
wiinscht sich der Vf., da Leben und Wir-
ken der Minderbriider auch heute durch
universale Sendung fiir die Welt und tota-
les Engagement fiir Gott geprégt seien.

Interessant und wertvoll ist das Buch fiir
alle, die ihr Gebetsleben mit Franziskus
iberpriifen mdchten. Sie kdnnen lernen,
daB in seinen Gebeten formal das liturgi-
sche Wir und inhaltlich das Loben und
Danken iiberwiegt. Ausgangspunkt fiir
seine Ganzhingabe an Gott ist die Liebe
Gottes zu uns. Allein oder nur mit seinen
Gefihrten das Gotteslob anzustimmen, ge-
niigt ihm nicht. Er 14dt den ganzen Kos-
mos, d.h. alle Kreaturen dazu ein. ,,Ganz*
und ,,alle” sind die Kennworte seiner weit
ausgreifenden Dynamik. Sein Gottesbild
ist Kontrastharmonie: der UnfaBlbare als
der Nahe, der Michtige als der Milde, der
Gerechte als der Giitige usw.

Dem umfassenden Riickblick auf die
Heilsgeschichte entspricht der universale
Auftrag: an alle Stinde der Kirche, an alle
Gesellschaftsschichten und schlieBlich an
alle Voélker und Sprachen, an alle Men-
schen, die sind und sein werden. Das Kir-
chenbild des Franziskus zielt unaufhaltsam
auf Gemeinschaft und Solidaritit, Heilige
und Siinder gehoren dazu, auch die Nicht-
christen werden ins Gebet hineingenom-
men. Wer kann da nicht verstehen, daf} der
Mann aus Assisi, der die Weite der christli-
chen Hoffnung tiefer als offiziell iiblich ge-
spiirt hat, bis heute aktuell geblieben ist?

F.-J. Steinmetz §J

Vauchez, André: La Sainteté en Occi-
dent aux derniers siécles du moyen
age d’aprés les procés de canonisation



Buchbesprechungen

et les documents hagiographiques (Bi-
bliothéque des Ecoles Frangaise
d’Athenes et de Rome 241). Rom,
Ecole Frangaise de Rome 1981. X/766
S., 52 Abb., 3 eingeheftete Faltkarten.

Man méchte ein Wort Rankes erweitern:
Nicht nur ist jede Epoche unmittelbar zu
Gott, sondern er schenkt ihr auch die Heili-
gen, derer sie bedarf. Denn gibt es auch das
eine iiberzeitliche Phinomen der Heilig-
keit, so sind ihre verschiedenen persénli-
chen Ausformungen in der Geschichte
doch von staunenswerter Mannigfaltigkeit.
Eine ,Typologie der Heiligkeit” im spéten
Mittelalter (163-490) ist denn auch das
Kernstiick von Vauchez’ grofier, kaum aus-
schopfbarer Arbeit, die den Autor nicht we-
niger als dreizehn Jahre beschéftigt hat.
Nach einem Uberblick iiber die Entwick-
lung der Heiligenverehrung von der Spit-
antike bis zum Spétmittelalter, bei dem die
zunehmende Kontrolle von seiten des bi-
schoflichen und pépstlichen Amtes durch
die Ausbildung des Kanonisationsprozes-
ses gegeniiber der ,vox populi“ betont
wird, konfrontiert Vauchez die Konzeptio-
nen der volkstiimlichen und lokalen Vor-
stellungen von Heiligkeit mit denen, die die
»offizielle“ Heiligkeit prigten und die in
den Kanonisationsakten formuliert wur-
den. Bei ersteren ergeben sich bemerkens-
werte Unterschiede religionsgeographi-
scher Art: Wihrend in den Mittelmeerldn-
dern Heiligkeit und Armutsideal eng ver-
kniipft erscheinen, stand im iibrigen Eu-
ropa eher die Verbindung von Adel und
kirchlichem Amt im Vordergrund. Die
(auch statistisch dargestellte) soziale Her-
kunft der kanonisierten Heiligen verteilte
sich nicht gleichmiBig iiber die Stinde der
spitmittelalterlichen Gesellschaft: Wih-
rend etwa der heilige Priester ,.eine duflerst
seltene Personlichkeit” war (306), nahm die
Zahl der Heiligen aus dem Laienstand im
Vergleich zum Hochmittelalter deutlich zu:
Im 13. Jahrhundert stammte jeder vierte
und im 14, Jahrhundert jeder dritte Kano-
nisierte aus dieser Schicht (311).
Wesentlich kommt es Vauchez daranf an
zu zeigen, worin die Zeitgenossen Kriterien
sahen, einer Person Heiligkeit zuzuerken-
nen. Waren es allgemein, und fiir das Volk
hinreichend, Wunder und physische Merk-

397

male wie z.B. die Unversehrtheit des Lei-
bes nach dem Tode, so forderte die Kirche
dariiber hinaus ein moralisch vollkomme-
nes Leben in der Nachfolge Christi (das
sich nicht selten auch mit mystischen Be-
gnadungen verband).

Nicht nur fiir die Kenntnis der spétmit-
telalterlichen Spiritnalitét allgemein bildet
diese Arbeit einen gewichtigen Baustein,
sondern gleicherweise fiir die nun ja anch
im deuntschsprachigen Raum langsam Auf-
merksamkeit erlangende Frage nach der
Geschichte der Volksreligion in ihrem
Wechselspiel mit der von Theologen ge-
formten Verkiindigung des kirchlichen
Lehramtes. Es verdient aber auch ange-
merkt zu werden, daBl dieses Buch mit sei-
nem Reichtum an quellenkundlicher und
bibliographischer Information sowie den
anderswo oft schwer erreichbaren Abbil-
dungen spatmittelalterlicher Heiliger in der
zeitgendssischen Kunst dem Forscher ein
willkommenes Hilfsmittel zur ErschlieBung
des religidsen Lebens jener Epoche an die
Hand gibt. Wer verstehen will, was an Phi-
nomen und Begriff Heiligkeit zeitgebunden
und historisch wandelbar ist, wird an die-
sem Werk nicht voriibergehen kénnen.

P. Dinzelbacher

Panjikaran, Sebastian: Ansitze einer
ganzheitlichen Spiritualitit aufgrund
des Yoga: Selbstdisziplinierung,
Selbstfindung, Solidaritit. St. Ottilien,
EOS-Verlag X/335 S., brosch.,, DM
34,-.

Vorliegende Miinchner Doktorarbeit geht
ein groBes Thema an. Im 1. und 2. Teil der
Darstellung des Yoga allerdings liest man,
was in jedem fundierten Buch zu lesen ist.
Bei den Quellen-Angaben (332-3) findet
man auch nor deotsche und englische
Ubersetzungen. Der Hauptteil: Pastoral-
theologische Konsequenzen der ganzheitli-
chen Spiritualitdt, nimmt leider kaum Be-
zug auf die subtilen Yoga-Methoden, son-
dern bringt recht Allgemeines.

Das Buch wirkt unkritisch. Haben nun
die alten Seher recht, ,,daB Verlust des Sa-
mens zuom Tode, sein Zuriickhalten aber
zum Leben fiihrt“ (119), oder gilt die Yoga-



Buchbesprechungen

Philosophie fiir Ehelose und Verheiratete
in gleichem MaB (120)? Bekennen sich in
Deutschland 16000 zum Islam (220) oder
sind es 1,8 Millionen (24349)? FaBt die Ha-
rekrishna-Bewegung in Deutschland FuB3
(220), oder stagniert sie mit ca. 90 Mitglie-
der, wie J. R. Gascard (1984) schreibt?
Ahnliches gilt doktrinar: 1st Mystik wirk-
lich das , Kernwesen der Religion“ (174)?
Kann de Lubac als Vertreter der These
einer ,Naturmystik“ genommen werden
(179)? Darf man heute noch gegeniiberstel-
len: Indien: Ganzheit - Einheit gegen
Abendland: Analyse — Unterscheidung (19)
und die ,,hohe spirituelle Anpassungsfihig-
keit des Hinduismus... der starren Hierar-
chie und dogmatisch-rechtlichen Tradition
der katholischen Kirche* entgegensetzen?
Das Thema war wohl doch zu groB fiir
eine Doktorarbeit. J. Sudbrack SJ

Mott, Michael: The Seven Mountains
of Thomas Merton. Boston, Houghton
Mifflin Company 1984. XXV1/690 S.,
geb. —Merton, Thomas: Der Berg der
sieben Stufen. Autobiographie. Zii-
rich/Einsiedeln/Ko6ln, Benziger 1985.
442 S., geb., DM 39,80.

Nach der literarisch guten, aber inhaltlich
schwachen Merton-Biographie von M. Fur-
long (vgl. GuL 56 [1983] 319f) liegt nun
eine umfangreiche Arbeit eines amerikani-
schen Journalisten vor (mit Anmerkungen:
573-654; Bibliographie: 655-674; Sach-
und Namen-Index 675-690), die — auch
nach dem Urteil des Merton-Schiilers E.
Bamberger - den Anspriichen geniigt. Mott
hat reiche Archiv-Akten, darunter auch un-
veroffentlichte Tagebiicher, die z.T. paral-
lel mit veréffentlichten laufen, benutzt und
ist den vielen noch lebenden Bekannten
Mertons nachgegangen.

Das (gut geschriebene, in amerikani-
schem Englisch) Ergebnis macht den
»Grenzginger* (E. Ott) noch faszinieren-
der. An seinem Christentum und seiner
monchischen Berufung darf man nicht
mehr zweifeln. Die Krisen, die den 1968 in
Bangkok durch einen Ungliicksfall umge-
kommenen Trappisten erschiitterten, sind
eher Zeichen seiner vitalen Genialitit. So
die Freundschaft mit der Krankenschwe-

398

ster (Mott schreibt: TM’s love of S), die
den sensiblen Mann eine Zeitlang an seiner
Berufung zweifeln lie3; so die unglaublich
reiche literarische Aktivitdt in Auseinan-
dersetzung mit alten und neuen Schriftstel-
lern, aber auch in einem reichen Briefwech-
sel; so der Pazifismus, fiir den Merton sich
kliiger engagierte als viele, die mit seinem
Namen Propaganda machten; so die stin-
digen Schwierigkeiten (unter gleichzeitiger
Freundschaft), die der Novizen- und Scho-
lastikermeister Merton mit seinen Vorge-
setzten hatte, wobei Merton es dem Abt
Dom James Fox vielleicht verdankt, daBl
seine iiberschidumende Begabung sich rich-
tig betitigte; so der Drang zum Eremiten-
tum, von dem ein Psychoanalytiker nach
der Untersuchung meinte: Einsiedler auf
dem Times-Square; so zuletzt und vieles
ibergreifend Mertons Versuch, eine kon-
templative Briicke zwischen Christentum
und Buddhismus zu schlagen. Die Veréf-
fentlichung eines nachgelassenen Ms in der
Zisterzienserzeitschrift , Cistercian  Stu-
dies“, The inner Life, zeigt, wie ernst es
Merton damit war, zeigt - wie die vielen
falsch angegebenen Zitate aus Sekundir-
quellen beweisen - allerdings auch, daB
Merton dieses vielleicht wichtigste Problem
unseres heutigen Christentums zwar mit
seiner genialen Vielseitigkeit, seiner iiber-
aus schnellen Auffassungskraft und seiner
eminenten Begabung fiir Freundschaft an-
gegangen ist; ob in alledem aber auch die
notwendige Griindlichkeit steckt, darf — ge-
rade nach dem Studium des reichen Lebens
dieses groflen Mannes — gefragt werden.
Uberhaupt wird die Auseinandersetzung
mit Mertons Spiritualitit das Wichtigste
sein, wozu Motts Buch Tiiren 6ffnet, ohne
tiefer einzudringen.

Eines aber scheint uns sicher zu sein:
Thomas Merton ist wie nur wenige ein Re-
prisentant fiir ein christliches Leben in un-
serer universal gewordenen und schnell-le-
bigen Zeit, wovon der neuaufgelegte ,,Berg
der sieben Stufen* nur einen eher begrenz-
ten Ausschnitt bietet. Schon allein deshalb
lohnt sich eine Auseinandersetzung mit
ihm. Motts Biographie macht dies leicht.

J. Sudbrack SJ



Buchbesprechungen

Drewermann, FEugen: Psychoanalyse
und Moraltheologie, Bd. 3: An den
Grenzen des Lebens. Mainz, Matthias-
Griinewald-Verlag 1984. 280 S., kst.,
DM 29,80.

Dies ist die vielleicht wichtigste der drei
Aufsatzsammlungen des Paderborner Pri-
vatdozenten. Wie immer ruht sie auf der
Grundthese, daBl das Christentum seine ei-
genen Lehren nach auBien (und innen) hin
viel plausibler machen muf}; und daB dies
geschehen muB durch Gesprich mit der in-
neren Erfahrung, wie sie besonders die Psy-
choanalyse aufdeckt. Drewermann greift,
um dies zu zeigen, in die reichen Schitze
von Religionsphinomenologie, Literatur
und Mirchen-Mythen-Forschung. Er ver-
steht es dazu, verstdndlich und oft span-
nend zu schreiben.

Und er versteht es zu provozieren — was
auch fiir diejenigen heilsam ist, die seine
Thesen ablehnen. So zeigt er, daB das indi-
sche Denken vom Kreislauf der Zeiten dem
religidsen Menschen einen Schutz bietet,
wovon das christliche Kirchenjahr nur
einen kiimmerlichen Rest darstellt. Der
Umgang mit Kranken/Sterbenden wird zur
Meditation iiber einen selbst; der Aufsatz
iiber Suchtstrukturen weist den Leser in
konkrete Nichstenliebe ein. Man mag iiber
die 70 Seiten zur Frage der Selibsttotung ar-
gerlich sein — aber ernstzunehmen sind die
reich orchestrierten Uberlegungen (mit
dem Ergebnis, daf3 es kein durchschlagen-
des Argument gegen die grundsitzliche
Unerlaubtheit gebe). Es ist iiberaus anre-
gend, den Verfall der Sprache einmal von
Drewermanns religiés-psychoanalytischer
Warte aus zu beobachten und dann in ei-
nem nichsten Kapitel iiber die ,,barmher-
zige Liige* nachzusinnen. Provozierend
wird die Kirche in Deutschland auf ihre ak-
tuelle Lage hin analysiert, und wieder ein-
mal tritt Drewermann radikal fiir den Frie-
den ein. DaB wir keinen Protestler vor uns
haben, zeigt das Gesprich mit ,,Publik-Fo-
rum®, in dem die- Oberflachlichkeit des
journalistischen Gesprichspartners Seite
fiir Seite sichtbar wird.

Die guten Indices machen die Aufsatz-
sammlung auch zum Nachschlagen und
Sich-Anregen-Lassen wertvoll.

Dieser Band gehért also zu den Biichern,

399

denen man an manchen Stellen widerspre-
chen wird (muB), die aber gerade deshalb
unentbehrlich sind im Gespriach des Chri-
stentums mit der Welt. DaBl Drewermann
iiberdies gut und interessant (manchmal
nur zu breit) schreibt, ist eine weitere Emp-
fehlung an urteilsfahige Leser.

J. Sudbrack SJ

Huth, Werner: Glaube, Ideologie und
Wahn. Das Ich zwischen Realitat und
Illusion. Miinchen, Nymphenburger
Verlagsbuchhandlung 1984. 388 S,
Ln., DM 42—

Der Verfasser, ein bekannter Psychothera-
peut, legt die Summe langjihriger Arbeit
vor, die jeden an Fragen des Verhiltnisses
von Tiefenpsychologie und Theologie
(Glaube) Interessierten beschéaftigen muB.

DaB die Behandlung dieser Thematik
auf die bedeutende Rolle der Ichfunktio-
nen hinweist, ist das Wichtigste dieses Bu-
ches, denn: ,,Unser Ich 6ffnet uns im Laufe
unseres Lebens einen mehr und mehr diffe-
renzierten Bezug zur Wirklichkeit* (163).
Huth beginnt mit einer Analyse des Glau-
bens, die die Schwierigkeiten des Glauben-
Konnens in unserer Zeit nicht ausklam-
mert, dennoch aber in einem echten religid-
sen Glauben die wahre Weise der entschei-
denden Ichfunktionen als verwirklicht be-
trachtet. Freilich, diese Ichfunktionen kén-
nen auch den Glauben zur Ideologie veren-
gen oder zum Wahn degenerieren lassen.
Diesbeziiglich bietet der Verfasser Unter-
scheidungsweisen, die am besten als Gan-
zes, aber mit Gewinn auch in den jeweili-
gen Einzelabschnitten gelesen werden kon-
nen. DaB die Begriffe ,Ideologie und
.Wahn“ entsprechend umfassend behan-
delt werden, versteht sich schon fast von
selbst.

Von vielen wird Glaube noch immer in
(negative) Verbindung zu Ideologie oder
gar zu Wahnvorstellungen gebracht. Aus
der vorliegenden Publikation (Huth ist u.a.
Vertrauensarzt der Evangelisch-Lutheri-
schen Landeskirche in Bayern und Mit-
glied beim Katholischen Beratungsdienst
fiir Kirchliche Berufe) spricht echte, reli-
gidse Glaubensiiberzeugung. Und dies ist -
leider - fiir viele immer noch eine ,,Uberra-
schung®. Das Vorurteil, Glaubender und



Buchbesprechungen

Psychotherapeut (der um die Schwierigkei-
ten des Glaubens aus tiefenpsychologi-
scher Sicht auch aus seiner Praxis weif})
nicht in einem sein zu kénnen, ist durch
das Buch von Huth widerlegt, ein Buch,
das nicht immer leicht zu lesen, sicherlich
jedoch gewinnbringende Lektiire ist.

K.-H. Weger SJ

Wagner, Friedrich: Geistliches Leben —
Spiritualitdt der Neuzeit. St. Ottilien,
EOS-Verlag 1983. 260 S., geb., DM
16,80.

Der Verf. ist Pfarrer i.R. Sein Buch hat un-
ter dem Titel ,,Gotteserfahrung” schon
1977 eine erste Auflage erlebt, diese zweite
wurde um fiinf Kapitel vermehrt (Pietis-
mus, Aufkldrung, Sailer, Newman, Litur-
gie). Es behandelt ,verschiedene, ge-
schichtlich bedingte Ausprdgungen spiritu-
ellen Verhaltens“ (251), genauer miiite
man sagen: ,Wege und Irrwege der From-
migkeit®.

»In gedringter Form“ gibt der Verf.
einen Uberblick iiber ,historische Persén-
lichkeiten und Strémungen“ (8) von der
Reformationszeit bis heute. Eigentlich sind
es ca. 25 volkstiimliche Lebensbeschreibun-
gen von unterschiedlicher Intensitit und
Lédnge; knappe Einfiihrungen zu Jansenis-
mus, Quietismus, Herz-Jesu-Frommigkeit
und Marienfrommigkeit (Marienerschei-
nungen vor allem) versuchen das Thema
abzurunden. Es wird viel zitiert, aber die
Herkunft der Zitate bleibt oft im Dunkeln;
die konsultierte Literatur ist meist #lter als
20 Jahre.

W. meint, daf} vieles im Kern auch fir
heute aktuell sei. Konservative und fort-
schrittliche Krifte konnten aus der Ge-
schichte der Pietisten lernen; die Basisge-
meinden von Lateinamerika seien den Er-
bauungskreisen dhnlich (147). Die Spiritua-
litit des 20. Jahrhunderts aber scheint
hauptsidchlich aus der liturgischen Bewe-
gung zu bestehen und miindet in das Gebet
Joh. Paul’'s II. vor dem Gnadenbild der
~Schwarzen Madonna* im Jahre 1983.

Das Geleitwort verspricht (auch gegen
die heute iibliche Propaganda fiir 6stliche
Weisheit), ,,die echten Grundlagen zeitnah
aufzuzeigen und Horizonte abzustecken*
(5). Die Sprache jedoch ist weder zeitnah

400

noch erdffnet sie irgendwelche Zukunfts-
perspektiven. Daf die erste Auflage des
Buches von den Lesern gut aufgenommen
worden sei, bleibt mir ein Ritsel.

F.-J. Steinmetz SJ

Spiecker, Kyrilla: Brotkrumen. Ein-
sichten, Weghilfen. Zeichnungen:
Emil Wachter. Wiirzburg, Echter 1983.
104 S., brosch., DM 12,80. - Stimmga-
bel. Einsichten, Weghilfen: Zeichnun-
gen: Emil Wachter. 1984. 103 S., DM
12,80.

Weif3, Bardo: Zwischen den Zeilen.
Aphorismen und Gebete. Mainz, Mat-
thias-Griinewald-Verlag 1983. 66 S.,
kart., DM 9,80.

Die Benediktinerin von Herstelle und der
Spiritual und Professor von Mainz legen
recht dhnliche Texte vor: knappe aphori-
stisch geformte Gebete oder Einsichten.
Der Leser kann etwas aufgreifen, dariiber
nachsinnen und es mithineinnehmen in
den Tag. Alle Texte bringen christliches Le-
ben und Beten zur Sprache. Fiir den Kiu-
fer ist es aufschluBreich, die Unterschiede
zu sehen. Schwester Kyrilla ist geistreich
und knapp; sie liebt den Wortwitz: ,,Oft
miissen wir / erst am Ende sein, / ehe Gott
mit uns / etwas anfangen kann.“ (Unter-
streichungen von mir.) Prof. Wei83 ist hinge-
gen bedéchtiger und niher dem Gebet und
der Poesie: ,,Alles fdllt ab: / Das Schauen
und das Brot, / das Beten und das Ich, /
und es bleibt / Dein Du.“

Beide Autoren kénnen helfen, meditie-
rend ins christliche Gebet hineinzugehen,
wobei Schwester Kyrilla viel Lebensweis-
heit in Worte faBt: ,,Der Gelassenen / Flii-
gel / wachsen / im Lassen®, wihrend Prof.
Weill kaum einmal den Blick von Gott
wegwendet: ,Horen, / wie die Stille singt.
/ Spiiren, / wie die Ruhe klingt. / Schauen,
/ wie die Luft ergliiht. / Fiihlen, / wie das
Nichts Dich kiihlt.« J. Sudbrack SJ






