
Buchbesprechungen 395 

Ignatius legt Wert darauf, daß dieses Gebet sich frei an Gott wendet, aber zu- 
gleich den Weg des humanen Aufstiegs nimmt (Aufstieg des Gemüts, so lautet ja 
die traditionelle Definition des Betens): Ich soll mit Maria im Chor der Heiligen 
beten - das heißt: also nicht privatisierend und asozial, sondern dessen bewußt, 
daß ich getragen bin von der •mystischen Gemeinschaft" der Kirche. 

Ich soll immer den Weg über Jesus nehmen - also ein Ja sprechen zur 
Menschwerdung, in der der Vater •den Weg und die Wahrheit" Gottes offenbart, 
die Jesus nach unserem Text weitergibt an die Kirche. 

Und dann... 

Ignatianisches Meditieren ruft auf zur Entscheidung - das muß nicht immer et- 
was Neues, Unerhörtes sein. Das ist meist einfachhin das Ja zu dem, zu dem ich 
mich schon entschieden habe. 

Aber kann eine •Entscheidung" für Gott, die Gott nur in Jesus findet, ego- 
istisch werden? Kann sie die Bergpredigt: •Selig die Armen im Geist" (Mt 5,3 - 
man sollte bei der alten Übersetzung bleiben) und die Erniedrigung Jesu (•bis 
zum Tod, ja bis zum Tod am Kreuz", Phil 2,8) vergessen? 

Und kann eine •Entscheidung" für Gott, die Gott nur in Jesus findet, sich von 
der Gemeinschaft der Kirche Jesu distanzieren? Der •Geist", den Jesus seinen 
Jüngern einhaucht, damit sie als Urzelle der sichtbaren Kirche den Frieden ha- 
ben, ist der gleiche Geist, den Jesus bei seinem Tod dem Vater zurückgibt: •Und 
er neigte sein Haupt und übergab den Geist" (das griechische Wort für: •über- 
gab" hat ein großes semantisches Gewicht). 

Für Ignatius sind diese beiden Züge konstitutiv für die •Unterscheidung der 
Geister", also die Überprüfung, ob mein Meditieren auf Gott ausgerichtet war 
und nicht im eigenen Empfinden und Wollen steckenblieb. 

Josef Sudbrack, München 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Spiritualität im Gespräch 

Quellen geistlichen Lebens, Bd. II: Das den. Es wird weniger Ausgefallenes, son- 
Mittelalter. Hrsg. und eingel. von Gis- dern einfachhin dasjenige geboten, was die 
bert Greshake und Josef Weismayer, »geistliche" Kraft dieser Zeit ausmacht. Bei 
Mainz,      Matthias-Grünewald-Verlag den 32 »Autoren" habe ich nur die Frage, 
,QO<T   700 c   1 • f.               F t    "*   T warum unter nur-chnstlichen Texten ein 
_      AT                                                       ' kabbalistischer Text erscheint - wenn man 

,_' so erweitert, hätte man noch anderes hinzu- 
Im Vergleich zum ersten Band (GuL 55 tun müssen. 
[1982] 154) ist diese Sammlung geistlicher Sonst aber freut man sich, auch Thomas 
Texte  des  Mittelalters  vorzüglich gewor- von Aquin und Pico della Mirandola zu 



Buchbesprechungen 396 

finden; auch weniger bekannte Autoren 
wie Guerric von Igny und Heinrich von 
Langenstein sind zu entdecken. Freude hat 
man an dem erstmalig übersetzten •Unter- 
scheidungstext" des Autors der •Wolke des 
Nichtwissens" oder auch an Jan Hus' 
•Über den Gehorsam". Vorzüglich sind 
auch die gediegenen Einleitungen zum gan- 
zen Buch, zu den einzelnen Autoren und 
auch immer wieder zu einzelnen Texten. 

Daß natürlich die Fachleute nun viele 
Fragen an diesen Band richten können: 
Warum nicht auch jener Text?... Warum 
gerade diese Übersetzung?... versteht sich 
von selbst. Doch - so scheint mir - ein je- 
der wird bestätigen müssen, daß hier eine 
gut verantwortete Auswahl getroffen ist. 
Und ein jeder wird dankbar sein, daß er 
mit dieser schönen Sammlung ein ausge- 
zeichnetes Lese- und Arbeitsbuch über die 
christliche Spiritualität des Mittelalters in 
der Hand hat. /. Sudbrack SJ 

Lehmann, Leonhard: Tiefe und Weite. 
Der universale Grundzug in den Ge- 
beten des Franziskus von Assisi (Fran- 
ziskanische Forschungen, Heft 29). 
Werl (Westf.), Dietrich-Coelde-Verlag 
1984. 349 S., kart., DM 62.-. 
Wie schon der Titel vermuten läßt, muß 
derjenige mit einem weiten Weg rechnen, 
der dieses sorgfältige Kommentarwerk 
durcharbeiten will. In ihm werden alle von 
Franziskus überlieferten und als authen- 
tisch anerkannten Gebete nach historisch- 
kritischer Methode ausgelegt, analysiert, 
strukturiert usw. Der Vf. stützt sich dabei 
auf die neue kritische Edition von K. Eßer 
1976 bzw. 1978. 

Obwohl die Untersuchung ein einheitli- 
ches Ziel hat, nämlich die Motive zu be- 
leuchten, die dem aktiven Universalismus 
des Franziskus zugrunde liegen (32), hat 
sich der Vf. dafür entschieden, jedes der 
Gebete einzeln zu behandeln: das vor dem 
Kreuzbild in San Damiano, die Anbetungs- 
formel aus dem Testament, die Aufforde- 
rung zum Lobe Gottes, das Lobgebet zu al- 
len Hören, die Mariengebete, das Passions- 
offizium, die Erklärung zum Vaterunser, 
das große Dank- und Mahnlied in der Re- 
gula non bullata, der Gruß an die Tugen- 

den, das Schriftstück für Bruder Leo und 
den Sonnengesang. 

Wer das existenzielle Problem sucht, das 
den Vf. der Studie bewegt, erinnere sich an 
einige Stichworte heutiger Missionstheolo- 
gie, z. B. Hindus vor dem universalen Chri- 
stus, Weltkirche, Universalismus und Ex- 
klusivität des Heils im NT, Partikularismus 
im Mittelalter, Absolutheit des Christen- 
tums usw. Als Einstieg in die Fülle des Ge- 
botenen empfehlen sich weiterhin die Aus- 
führungen über die Katharer, deren Lehre 
zur ganzheitlich-umfassenden •Weltan- 
schauung" des Franziskus in krassem Wi- 
derspruch steht (199-220). Vor allem 
wünscht sich der Vf., daß Leben und Wir- 
ken der Minderbrüder auch heute durch 
universale Sendung für die Welt und tota- 
les Engagement für Gott geprägt seien. 

Interessant und wertvoll ist das Buch für 
alle, die ihr Gebetsleben mit Franziskus 
überprüfen möchten. Sie können lernen, 
daß in seinen Gebeten formal das liturgi- 
sche Wir und inhaltlich das Loben und 
Danken überwiegt. Ausgangspunkt für 
seine Ganzhingabe an Gott ist die Liebe 
Gottes zu uns. Allein oder nur mit seinen 
Gefährten das Gotteslob anzustimmen, ge- 
nügt ihm nicht. Er lädt den ganzen Kos- 
mos, d. h. alle Kreaturen dazu ein. •Ganz" 
und •alle" sind die Kennworte seiner weit 
ausgreifenden Dynamik. Sein Gottesbild 
ist Kontrastharmonie: der Unfaßbare als 
der Nahe, der Mächtige als der Milde, der 
Gerechte als der Gütige usw. 

Dem umfassenden Rückblick auf die 
Heilsgeschichte entspricht der universale 
Auftrag: an alle Stände der Kirche, an alle 
Gesellschaftsschichten und schließlich an 
alle Völker und Sprachen, an alle Men- 
schen, die sind und sein werden. Das Kir- 
chenbild des Franziskus zielt unaufhaltsam 
auf Gemeinschaft und Solidarität, Heilige 
und Sünder gehören dazu, auch die Nicht- 
christen werden ins Gebet hineingenom- 
men. Wer kann da nicht verstehen, daß der 
Mann aus Assisi, der die Weite der christli- 
chen Hoffnung tiefer als offiziell üblich ge- 
spürt hat, bis heute aktuell geblieben ist? 

F.-J. Steinmetz SJ 

Vauchez, Andre: La Saintete en Occi- 
dent aux derniers siecles du moyen 
äge d'apres les proces de canonisation 



Buchbesprechungen 397 

et les documents hagiographiques (Bi- 
bliotheque des Ecoles Francaise 
d'Athenes et de Rome 241). Rom, 
Ecole Francaise de Rome 1981. X/766 
S., 52 Abb., 3 eingeheftete Faltkarten. 

Man möchte ein Wort Rankes erweitern: 
Nicht nur ist jede Epoche unmittelbar zu 
Gott, sondern er schenkt ihr auch die Heili- 
gen, derer sie bedarf. Denn gibt es auch das 
eine überzeitliche Phänomen der Heilig- 
keit, so sind ihre verschiedenen persönli- 
chen Ausformungen in der Geschichte 
doch von staunenswerter Mannigfaltigkeit. 
Eine •Typologie der Heiligkeit" im späten 
Mittelalter (163-490) ist denn auch das 
Kernstück von Vauchez' großer, kaum aus- 
schöpfbarer Arbeit, die den Autor nicht we- 
niger als dreizehn Jahre beschäftigt hat. 

Nach einem Überblick über die Entwick- 
lung der Heiligenverehrung von der Spät- 
antike bis zum Spätmittelalter, bei dem die 
zunehmende Kontrolle von Seiten des bi- 
schöflichen und päpstlichen Amtes durch 
die Ausbildung des Kanonisationsprozes- 
ses gegenüber der •vox populi" betont 
wird, konfrontiert Vauchez die Konzeptio- 
nen der volkstümlichen und lokalen Vor- 
stellungen von Heiligkeit mit denen, die die 
•offizielle" Heiligkeit prägten und die in 
den Kanonisationsakten formuliert wur- 
den. Bei ersteren ergeben sich bemerkens- 
werte Unterschiede religionsgeographi- 
scher Art: Während in den Mittelmeerlän- 
dern Heiligkeit und Armutsideal eng ver- 
knüpft erscheinen, stand im übrigen Eu- 
ropa eher die Verbindung von Adel und 
kirchlichem Amt im Vordergrund. Die 
(auch statistisch dargestellte) soziale Her- 
kunft der kanonisierten Heiligen verteilte 
sich nicht gleichmäßig über die Stände der 
spätmittelalterlichen Gesellschaft: Wäh- 
rend etwa der heilige Priester •eine äußerst 
seltene Persönlichkeit" war (306), nahm die 
Zahl der Heiligen aus dem Laienstand im 
Vergleich zum Hochmittelalter deutlich zu: 
Im 13. Jahrhundert stammte jeder vierte 
und im 14. Jahrhundert jeder dritte Kano- 
nisierte aus dieser Schicht (311). 

Wesentlich kommt es Vauchez darauf an 
zu zeigen, worin die Zeitgenossen Kriterien 
sahen, einer Person Heiligkeit zuzuerken- 
nen. Waren es allgemein, und für das Volk 
hinreichend, Wunder und physische Merk- 

male wie z.B. die Unversehrtheit des Lei- 
bes nach dem Tode, so forderte die Kirche 
darüber hinaus ein moralisch vollkomme- 
nes Leben in der Nachfolge Christi (das 
sich nicht selten auch mit mystischen Be- 
gnadungen verband). 

Nicht nur für die Kenntnis der spätmit- 
telalterlichen Spiritualität allgemein bildet 
diese Arbeit einen gewichtigen Baustein, 
sondern gleicherweise für die nun ja auch 
im deutschsprachigen Raum langsam Auf- 
merksamkeit erlangende Frage nach der 
Geschichte der Volksreligion in ihrem 
Wechselspiel mit der von Theologen ge- 
formten Verkündigung des kirchlichen 
Lehramtes. Es verdient aber auch ange- 
merkt zu werden, daß dieses Buch mit sei- 
nem Reichtum an quellenkundlicher und 
bibliographischer Information sowie den 
anderswo oft schwer erreichbaren Abbil- 
dungen spätmittelalterlicher Heiliger in der 
zeitgenössischen Kunst dem Forscher ein 
willkommenes Hilfsmittel zur Erschließung 
des religiösen Lebens jener Epoche an die 
Hand gibt. Wer verstehen will, was an Phä- 
nomen und Begriff Heiligkeit zeitgebunden 
und historisch wandelbar ist, wird an die- 
sem Werk nicht vorübergehen können. 

P. Dinzelbacher 

Panjikaran, Sebastian: Ansätze einer 
ganzheitlichen Spiritualität aufgrund 
des Yoga: Selbstdisziplinierung, 
Selbstfindung, Solidarität. St. Ottilien, 
EOS-Verlag X/335 S., brosch., DM 
34,-. 
Vorliegende Münchner Doktorarbeit geht 
ein großes Thema an. Im 1. und 2. Teil der 
Darstellung des Yoga allerdings liest man, 
was in jedem fundierten Buch zu lesen ist. 
Bei den Quellen-Angaben (332-3) findet 
man auch nur deutsche und englische 
Übersetzungen. Der Hauptteil: Pastoral- 
theologische Konsequenzen der ganzheitli- 
chen Spiritualität, nimmt leider kaum Be- 
zug auf die subtilen Yoga-Methoden, son- 
dern bringt recht Allgemeines. 

Das Buch wirkt unkritisch. Haben nun 
die alten Seher recht, •daß Verlust des Sa- 
mens zum Tode, sein Zurückhalten aber 
zum Leben führt" (119), oder gilt die Yoga- 



Buchbesprech ungen 398 

Philosophie für Ehelose und Verheiratete 
in gleichem Maß (120)? Bekennen sich in 
Deutschland 16000 zum Islam (220) oder 
sind es 1,8 Millionen (24340)? Faßt die Ha- 
rekrishna-Bewegung in Deutschland Fuß 
(220), oder stagniert sie mit ca. 90 Mitglie- 
der, wie J. R. Gascard (1984) schreibt? 

Ähnliches gilt doktrinär: Ist Mystik wirk- 
lich das •Kernwesen der Religion" (174)? 
Kann de Lubac als Vertreter der These 
einer •Naturmystik" genommen werden 
(179)? Darf man heute noch gegenüberstel- 
len: Indien: Ganzheit - Einheit gegen 
Abendland: Analyse - Unterscheidung (19) 
und die •hohe spirituelle Anpassungsfähig- 
keit des Hinduismus... der starren Hierar- 
chie und dogmatisch-rechtlichen Tradition 
der katholischen Kirche" entgegensetzen? 

Das Thema war wohl doch zu groß für 
eine Doktorarbeit. J. Sudbrack SJ 

Mott, Michael: The Seven Mountains 
of Thomas Merton. Boston, Houghton 
Mifflin Company 1984. XXVI/690 S., 
geb. -Merton, Thomas: Der Berg der 
sieben Stufen. Autobiographie. Zü- 
rich/Einsiedeln/Köln, Benziger 1985. 
442 S., geb., DM 39,80. 

Nach der literarisch guten, aber inhaltlich 
schwachen Merton-Biographie von M. Fur- 
long (vgl. GuL 56 [1983] 3190 liegt nun 
eine umfangreiche Arbeit eines amerikani- 
schen Journalisten vor (mit Anmerkungen: 
573-654; Bibliographie: 655-674; Sach- 
und Namen-Index 675-690), die - auch 
nach dem Urteil des Merton-Schülers E. 
Bamberger - den Ansprüchen genügt. Mott 
hat reiche Archiv-Akten, darunter auch un- 
veröffentlichte Tagebücher, die z.T. paral- 
lel mit veröffentlichten laufen, benutzt und 
ist den vielen noch lebenden Bekannten 
Mertons nachgegangen. 

Das (gut geschriebene, in amerikani- 
schem Englisch) Ergebnis macht den 
•Grenzgänger" (E. Ott) noch faszinieren- 
der. An seinem Christentum und seiner 
mönchischen Berufung darf man nicht 
mehr zweifeln. Die Krisen, die den 1968 in 
Bangkok durch einen Unglücksfall umge- 
kommenen Trappisten erschütterten, sind 
eher Zeichen seiner vitalen Genialität. So 
die Freundschaft mit der Krankenschwe- 

ster (Mott schreibt: TM's love of S), die 
den sensiblen Mann eine Zeitlang an seiner 
Berufung zweifeln ließ; so die unglaublich 
reiche literarische Aktivität in Auseinan- 
dersetzung mit alten und neuen Schriftstel- 
lern, aber auch in einem reichen Briefwech- 
sel; so der Pazifismus, für den Merton sich 
klüger engagierte als viele, die mit seinem 
Namen Propaganda machten; so die stän- 
digen Schwierigkeiten (unter gleichzeitiger 
Freundschaft), die der Novizen- und Scho- 
lastikermeister Merton mit seinen Vorge- 
setzten hatte, wobei Merton es dem Abt 
Dom James Fox vielleicht verdankt, daß 
seine überschäumende Begabung sich rich- 
tig betätigte; so der Drang zum Eremiten- 
tum, von dem ein Psychoanalytiker nach 
der Untersuchung meinte: Einsiedler auf 
dem Times-Square; so zuletzt und vieles 
übergreifend Mertons Versuch, eine kon- 
templative Brücke zwischen Christentum 
und Buddhismus zu schlagen. Die Veröf- 
fentlichung eines nachgelassenen Ms in der 
Zisterzienserzeitschrift •Cistercian Stu- 
dies", The inner Life, zeigt, wie ernst es 
Merton damit war, zeigt - wie die vielen 
falsch angegebenen Zitate aus Sekundär- 
quellen beweisen - allerdings auch, daß 
Merton dieses vielleicht wichtigste Problem 
unseres heutigen Christentums zwar mit 
seiner genialen Vielseitigkeit, seiner über- 
aus schnellen Auffassungskraft und seiner 
eminenten Begabung für Freundschaft an- 
gegangen ist; ob in alledem aber auch die 
notwendige Gründlichkeit steckt, darf - ge- 
rade nach dem Studium des reichen Lebens 
dieses großen Mannes - gefragt werden. 
Überhaupt wird die Auseinandersetzung 
mit Mertons Spiritualität das Wichtigste 
sein, wozu Motts Buch Türen öffnet, ohne 
tiefer einzudringen. 

Eines aber scheint uns sicher zu sein: 
Thomas Merton ist wie nur wenige ein Re- 
präsentant für ein christliches Leben in un- 
serer universal gewordenen und schnell-le- 
bigen Zeit, wovon der neuaufgelegte •Berg 
der sieben Stufen" nur einen eher begrenz- 
ten Ausschnitt bietet. Schon allein deshalb 
lohnt sich eine Auseinandersetzung mit 
ihm. Motts Biographie macht dies leicht. 

/. Sudbrack SJ 



Buchbesprechungen 399 

Drewermann, Eugen: Psychoanalyse 
und Moraltheologie, Bd. 3: An den 
Grenzen des Lebens. Mainz, Matthias- 
Grünewald-Verlag 1984. 280 S., kst., 
DM 29,80. 

Dies ist die vielleicht wichtigste der drei 
Aufsatzsammlungen des Paderborner Pri- 
vatdozenten. Wie immer ruht sie auf der 
Grundthese, daß das Christentum seine ei- 
genen Lehren nach außen (und innen) hin 
viel plausibler machen muß; und daß dies 
geschehen muß durch Gespräch mit der in- 
neren Erfahrung, wie sie besonders die Psy- 
choanalyse aufdeckt. Drewermann greift, 
um dies zu zeigen, in die reichen Schätze 
von Religionsphänomenologie, Literatur 
und Märchen-Mythen-Forschung. Er ver- 
steht es dazu, verständlich und oft span- 
nend zu schreiben. 

Und er versteht es zu provozieren - was 
auch für diejenigen heilsam ist, die seine 
Thesen ablehnen. So zeigt er, daß das indi- 
sche Denken vom Kreislauf der Zeiten dem 
religiösen Menschen einen Schutz bietet, 
wovon das christliche Kirchenjahr nur 
einen kümmerlichen Rest darstellt. Der 
Umgang mit Kranken/Sterbenden wird zur 
Meditation über einen selbst; der Aufsatz 
über Suchtstrukturen weist den Leser in 
konkrete Nächstenliebe ein. Man mag über 
die 70 Seiten zur Frage der Selbsttötung är- 
gerlich sein - aber ernstzunehmen sind die 
reich orchestrierten Überlegungen (mit 
dem Ergebnis, daß es kein durchschlagen- 
des Argument gegen die grundsätzliche 
Unerlaubtheit gebe). Es ist überaus anre- 
gend, den Verfall der Sprache einmal von 
Drewermanns religiös-psychoanalytischer 
Warte aus zu beobachten und dann in ei- 
nem nächsten Kapitel über die •barmher- 
zige Lüge" nachzusinnen. Provozierend 
wird die Kirche in Deutschland auf ihre ak- 
tuelle Lage hin analysiert, und wieder ein- 
mal tritt Drewermann radikal für den Frie- 
den ein. Daß wir keinen Protestler vor uns 
haben, zeigt das Gespräch mit •Publik-Fo- 
rum", in dem die Oberflächlichkeit des 
journalistischen Gesprächspartners Seite 
für Seite sichtbar wird. 

Die guten Indices machen die Aufsatz- 
sammlung auch zum Nachschlagen und 
Sich-Anregen-Lassen wertvoll. 

Dieser Band gehört also zu den Büchern, 

denen man an manchen Stellen widerspre- 
chen wird (muß), die aber gerade deshalb 
unentbehrlich sind im Gespräch des Chri- 
stentums mit der Welt. Daß Drewermann 
überdies gut und interessant (manchmal 
nur zu breit) schreibt, ist eine weitere Emp- 
fehlung an urteilsfähige Leser. 

J. Sudbrack SJ 

Huth, Werner: Glaube, Ideologie und 
Wahn. Das Ich zwischen Realität und 
Illusion. München, Nymphenburger 
Verlagsbuchhandlung 1984. 388 S., 
Ln., DM 42,-. 

Der Verfasser, ein bekannter Psychothera- 
peut, legt die Summe langjähriger Arbeit 
vor, die jeden an Fragen des Verhältnisses 
von Tiefenpsychologie und Theologie 
(Glaube) Interessierten beschäftigen muß. 

Daß die Behandlung dieser Thematik 
auf die bedeutende Rolle der Ichfunktio- 
nen hinweist, ist das Wichtigste dieses Bu- 
ches, denn: •Unser Ich öffnet uns im Laufe 
unseres Lebens einen mehr und mehr diffe- 
renzierten Bezug zur Wirklichkeit" (163). 
Huth beginnt mit einer Analyse des Glau- 
bens, die die Schwierigkeiten des Glauben- 
Könnens in unserer Zeit nicht ausklam- 
mert, dennoch aber in einem echten religiö- 
sen Glauben die wahre Weise der entschei- 
denden Ichfunktionen als verwirklicht be- 
trachtet. Freilich, diese Ichfunktionen kön- 
nen auch den Glauben zur Ideologie veren- 
gen oder zum Wahn degenerieren lassen. 
Diesbezüglich bietet der Verfasser Unter- 
scheidungsweisen, die am besten als Gan- 
zes, aber mit Gewinn auch in den jeweili- 
gen Einzelabschnitten gelesen werden kön- 
nen. Daß die Begriffe •Ideologie" und 
•Wahn" entsprechend umfassend behan- 
delt werden, versteht sich schon fast von 
selbst. 

Von vielen wird Glaube noch immer in 
(negative) Verbindung zu Ideologie oder 
gar zu Wahnvorstellungen gebracht. Aus 
der vorliegenden Publikation (Huth ist u. a. 
Vertrauensarzt der Evangelisch-Lutheri- 
schen Landeskirche in Bayern und Mit- 
glied beim Katholischen Beratungsdienst 
für Kirchliche Berufe) spricht echte, reli- 
giöse Glaubensüberzeugung. Und dies ist - 
leider - für viele immer noch eine •Überra- 
schung". Das Vorurteil, Glaubender und 



Buchbesprechungen 400 

Psychotherapeut (der um die Schwierigkei- 
ten des Glaubens aus tiefenpsychologi- 
scher Sicht auch aus seiner Praxis weiß) 
nicht in einem sein zu können, ist durch 
das Buch von Huth widerlegt, ein Buch, 
das nicht immer leicht zu lesen, sicherlich 
jedoch gewinnbringende Lektüre ist. 

K.-H. Weger SJ 

Wagner, Friedrich: Geistliches Leben - 
Spiritualität der Neuzeit. St. Ottilien, 
EOS-Verlag 1983. 260 S., geb., DM 
16,80. 

Der Verf. ist Pfarrer i. R. Sein Buch hat un- 
ter dem Titel •Gotteserfahrung" schon 
1977 eine erste Auflage erlebt, diese zweite 
wurde um fünf Kapitel vermehrt (Pietis- 
mus, Aufklärung, Sailer, Newman, Litur- 
gie). Es behandelt •verschiedene, ge- 
schichtlich bedingte Ausprägungen spiritu- 
ellen Verhaltens" (251), genauer müßte 
man sagen: •Wege und Irrwege der Fröm- 
migkeit". 

•In gedrängter Form" gibt der Verf. 
einen Überblick über •historische Persön- 
lichkeiten und Strömungen" (8) von der 
Reformationszeit bis heute. Eigentlich sind 
es ca. 25 volkstümliche Lebensbeschreibun- 
gen von unterschiedlicher Intensität und 
Länge; knappe Einführungen zu Jansenis- 
mus, Quietismus, Herz-Jesu-Frömmigkeit 
und Marienfrömmigkeit (Marienerschei- 
nungen vor allem) versuchen das Thema 
abzurunden. Es wird viel zitiert, aber die 
Herkunft der Zitate bleibt oft im Dunkeln; 
die konsultierte Literatur ist meist älter als 
20 Jahre. 

W. meint, daß vieles im Kern auch für 
heute aktuell sei. Konservative und fort- 
schrittliche Kräfte könnten aus der Ge- 
schichte der Pietisten lernen; die Basisge- 
meinden von Lateinamerika seien den Er- 
bauungskreisen ähnlich (147). Die Spiritua- 
lität des 20. Jahrhunderts aber scheint 
hauptsächlich aus der liturgischen Bewe- 
gung zu bestehen und mündet in das Gebet 
Joh. Paul's II. vor dem Gnadenbild der 
•Schwarzen Madonna" im Jahre 1983. 

Das Geleitwort verspricht (auch gegen 
die heute übliche Propaganda für östliche 
Weisheit), •die echten Grundlagen zeitnah 
aufzuzeigen und Horizonte abzustecken" 
(5). Die Sprache jedoch ist weder zeitnah 

noch eröffnet sie irgendwelche Zukunfts- 
perspektiven. Daß die erste Auflage des 
Buches von den Lesern gut aufgenommen 
worden sei, bleibt mir ein Rätsel. 

F.-J. Steinmetz SJ 

Spiecker, Kyrilla: Brotkrumen. Ein- 
sichten, Weghilfen. Zeichnungen: 
Emil Wächter. Würzburg, Echter 1983. 
104 S., brosch., DM 12,80. - Stimmga- 
bel. Einsichten, Weghilfen-. Zeichnun- 
gen: Emil Wächter. 1984. 103 S., DM 
12,80. 
Weiß, Bardo: Zwischen den Zeilen. 
Aphorismen und Gebete. Mainz, Mat- 
thias-Grünewald-Verlag 1983. 66 S., 
kart., DM 9,80. 

Die Benediktinerin von Herstelle und der 
Spiritual und Professor von Mainz legen 
recht ähnliche Texte vor: knappe aphori- 
stisch geformte Gebete oder Einsichten. 
Der Leser kann etwas aufgreifen, darüber 
nachsinnen und es mithineinnehmen in 
den Tag. Alle Texte bringen christliches Le- 
ben und Beten zur Sprache. Für den Käu- 
fer ist es aufschlußreich, die Unterschiede 
zu sehen. Schwester Kyrilla ist geistreich 
und knapp; sie liebt den Wortwitz: •Oft 
müssen wir / erst am Ende sein, / ehe Gott 
mit uns / etwas anfangen kann." (Unter- 
streichungen von mir.) Prof. Weiß ist hinge- 
gen bedächtiger und näher dem Gebet und 
der Poesie: •Alles fällt ab: / Das Schauen 
und das Brot, / das Beten und das Ich, / 
und es bleibt / Dein Du." 

Beide Autoren können helfen, meditie- 
rend ins christliche Gebet hineinzugehen, 
wobei Schwester Kyrilla viel Lebensweis- 
heit in Worte faßt: •Der Gelassenen / Flü- 
gel / wachsen / im Lassen", während Prof. 
Weiß kaum einmal den Blick von Gott 
wegwendet: •Hören, / wie die Stille singt. 
/ Spüren, / wie die Ruhe klingt. / Schauen, 
/ wie die Luft erglüht. / Fühlen, / wie das 
Nichts Dich kühlt." J. Sudbrack SJ 




