
Verhüllt und offenbar 
Volksfromme Verehrung der Menschwerdung Gottes* 

Josef Sudbrack, München 

Immer mehr besinnt man sich auf das spirituelle Zeugnis des •Volkes". 
Meist - oder sagen wir: oft - schweift dabei der Blick weit weg von der 
eigenen Tradition. Nach Nicaragua zu Cardenals Gesprächen mit den 
Bauern von Solentiname, oder auf den indischen Subkontinent, den 
man die •Mutter der Religiosität" genannt hat, oder mit dem neuesten 
Trend zu den Indianern des amerikanischen Kontinents. Aber das geht 
oft auf Kosten der Realität und endet in nostalgischem Gedanken-Tou- 
rismus. So muß z. B. Dorothee Solle zur viel zitierten und auch von ihr 
intensiv benutzten •Rede des Indianerhäuptlings Seattle an den ,großen 
Häuptling' in Washington" gestehen: •Die Echtheit dieser Rede ist in- 

/. Blick von Süden - 
Skizze nach einer 
modernen Fotografie. 

* Sämtliche Farbfotos: Peter F. Bock. 



Josef Sudbrack 416 

dessen mehrfach und mit guten historischen Gründen bezweifelt wor- 
den."1 

Es wäre wohl nicht unvernünftig, zuerst einmal in der eigenen ge- 
schichtlichen, geographischen und daher auch menschlichen Nähe die 
Volksfrömmigkeit zu beachten und an ihr zu lernen für unsere Zeit. 

In der Umgebung von München (bei Bad Aibling/Rosenheim) steht 
die Kirche Weihenlinden, im 17./18. Jahrhundert ein vielbesuchter 
Wallfahrtsort. Im südlichen (Halb-)Rundgang um die Kirche (Abb. 1) 
erzählen viele Fresken von Gebetserhörungen. Heute versucht man, 
die Wallfahrt zum kürzlich renovierten Heiligtum wieder aufleben zu 
lassen. 

Seine Geschichte verliert sich im vorchristlichen Dunkel. Drei (!) vor- 
nehme Männer sollen hier begraben sein. Im 17. Jahrhundert gewann 
die in der Gnadenkapelle ausgestellte Marienfigur das Ansehen eines 
Gnadenbildes. Und als man das Gelöbnis zur Notzeit von 1632 bis 1634 
(Schweden- und Pest-Jahre) mit dem Bau einer Kirche zu Ehren der 
Heiligsten Dreifaltigkeit zu erfüllen begann, sollen drei (!) geheimnis- 
volle Pilger erschienen sein, die göttlichen Segen ankündigten. Man 
habe dann beim Graben, so wird berichtet, einen goldenen Ring gefun- 
den; und gleich daraufsei das lang gesuchte Wasser als ergiebige Quelle 
aus dem Boden gesprudelt. Die Augustinerchorherren von Stift Weyarn 
kümmerten sich um Kirche und Wallfahrt (daher die vielen augustini- 
schen Reminiszenzen). Die Wallfahrt bekam Aufschwung durch die 
Gründung von Bruderschaften: 1664 vom heiligen Joseph; 1712 der Un- 
befleckten Empfängnis Marias; 1733 eine Dreifaltigkeitsbruderschaft. 

Wer die Kirche betritt, wird ohne Mühe diese Motive aus ihrer Ge- 
schichte vielfach wiederentdecken. Und staunen wird er, wie selbstver- 
ständlich sich dies alles in ein theologisches Konzept hineingefügt hat. 

Das Herz des Ganzen ist die Marienkapelle (Abb. 2), die - ähnlich wie 
in Einsiedeln - als eigener Bau innerhalb der größeren Kirche steht, ein 
mit reicher Rokokostukkatur ausgestatteter Kreisbau. Sie öffnet sich 
nach oben in einer weiten, wiederum kreisrunden •Laterne" (wie man 
diese Art der Öffnung am Scheitel nennt); in deren Nischen stehen acht 
Engel. Darüber hinaus aber, an der Decke der Großkirche, entdeckt 
man durch diese •Laterne" hindurch das Symbol des Heiligen Geistes, 
die Taube. Mit dem schönen Bild des Jesusknaben an der Tabernakeltür 
(Kopie des vielverehrten Münchener Seminarikindls) und vielen ande- 

1 Lieben und arbeiten. Eine Theologie der Schöpfung, Stuttgart 1985, 32". Sie fährt aller- 
dings fort: •Für unseren Zusammenhang einer Kritik des abendländischen Naturverständ- 
nisses ist diese historische Relativierung aber nicht umstürzend." War das Buch schon fer- 
tig, bevor sie die Infragestellung der Echtheit der Rede zur Kenntnis nahm? 



2. Inneres der Marienkapelle mit Gnadenbild und Blick zur Geisttaube 



Die Figuren der Dreifaltigkeit, mit Uhr und Hinweis auf den •privilegierten Altar" des hl. Joseph 



4. Blick auf den Hauptaltar während der Feier einer Doppelhochzeit 



5. Augustinus, der •Ketzerhammer", auf Ketzerköpfen stehend über dem Sehtilldeckel der Kanzel 

6. Der Evangelist Lukas an der Brüstung der Kanzel mit Ochs und Esel 



Verb Ulit und offenbar 417 

ren Kostbarkeiten (ein •schützender" Gottvater über dem Altar in Gold; 
eine Verkündigungsszene im Antependium, der Vorderseite des Altars; 
usw.) wird dem Gläubigen das Geheimnis der Menschwerdung nahe- 
gebracht: Maria als Ort der Fleischwerdung Gottes. Die kleine Kapelle 
umschließt den Beter wie ein Mutterschoß und nimmt ihn in das Ge- 
heimnis hinein. In Maria hat Gott persönlich von unserer Welt •Besitz" 
ergriffen, ist zu unserem Bruder geworden. Gott ist aus seiner transzen- 
denten Ferne eingetreten in die Geschichte. Gott ist uns, ist der Natur, 
ist mir ganz nahe. Der wallfahrende Gläubige darf im Innenraum der 
Kapelle die Geborgenheit dieses Geheimnisses betend erleben. Die 
Geborgenheit aber, die uns Gott selbst nahebringt, trägt den Namen: 
Maria. 

Offenbar wird das im Geheimnis Erlebte vor der Marienkapelle im 
Großraum der Kirche. Hoch über dem Hauptaltar stehen als drei gleich- 
gestaltete (Papst-)Figuren mit Weltkugel (Abb. 3): Gott Vater, Gott Sohn 
und Gott Heiliger Geist. Über ihrem Haupt tragen sie ihre Namen, und 
unter ihren Füßen befindet sich je ein Altar mit Schöpfungsbildern im 
Antependium. Über der großen Uhr - Symbol der Menschenzeit in Anti- 
these zur Ewigkeit Gottes - liest man im Chronogramm (d. i. Zeiträtsel) 
die Theologie der Kirche: DEO UNI et TRINO PATRI FILIOQ. et SPI- 
RITUI S'° ATQUE MARIAE TRINITATIS TRICLINIO SPONSO- 
QUE S. IOSEPHO; d.h. dem einen und dreifaltigen Gott, dem Vater 
und dem Sohn und dem Heiligen Geist, dazu Maria, dem Speisezimmer 
der Dreifaltigkeit, und ihrem Gatten, dem heiligen Joseph (gewidmet). 
Die hervorgehobenen Buchstaben des Chronogramms (es gibt deren 
viele in der Kirche) geben wohl das Datum der Fertigstellung des Altars 
an: 1736. Auch die Engel neben der Uhr tragen Dreifaltigkeitssymbole: 
drei Sonnen, drei Ringe - Erinnerungen an die Wallfahrtslegenden. 

Was der fromme Beter in der Marienkapelle innerlich erlebt, wird in 
der Klarheit der Offenbarung gezeigt (sechs Engel - zwei davon sind auf 
dem Foto zu erkennen - ziehen einen gewaltigen Vorhang beiseite): 
Gott in seinem inneren, dreifaltigen Leben, Gott, der Herr und Schöpfer 
der Welt, ist uns durch Maria in Jesus Christus geschenkt worden. 

Was kümmert es, wenn Theologen (auch mit amtlicher Bestätigung2) 
vor solchen Dreifaltigkeitsdarstellungen warnen? Wahrscheinlich haben 
sie recht, daß eine solche Darstellung der Dreieinigkeit zu leicht zu ei- 
nem Dreigötterglauben pervertiert. Eingebettet aber in das christliche 
Glaubensbekenntnis und verehrt als Altaraufbau über der täglichen Eu- 

2 Vgl. Francis Boespflug, Dieu dans l'art. Sollicitudine Nostrae de Benoit XIV (1745) et 
l'affaire Crescence de Kauft/euren, Paris 1984; mit reicher Literatur zu einem ähnlichen 
Fall. 



Josef Sudbrack 418 

charistiefeier zeugt diese Dreifaltigkeitsdarstellung von der Nähe zum 
göttlichen Geheimnis. 

Noch einmal umgesetzt ins irdische Geschehen, findet sich das dreifal- 
tige Geheimnis im Gesamtraum der Kirche (Abb. 4). Schon das Chrono- 
gramm hat es angedeutet. Das Deckengemälde über dem Hauptaltar 
zeigt das JHWH-Tetragramm in einem Dreieck mit dreimal Sanctus an 
den Seiten; rechts davon ein gleiches Dreieck mit dem Marien-Namen 
und Filia-Sponsa-Parens (Tochter-Braut-Gebärerin); links davon wieder 
ein Dreieck mit einer nicht eindeutig entzifferten Ehrenbezeichnung des 
heiligen Joseph (0SIP3) und Virgo-Sponsus-Parens (Keusch-Bräutigam- 
Pflegevater). Ständig kehrt diese zweite •Heilige Dreifaltigkeit" in der 
Kirche wieder (auch hier werden die Theologen den Zeigefinger erhe- 
ben; aber Volksfrömmigkeit ist Leben und keine •Abstraktion"). An der 
Brüstung der Orgelempore befinden sich drei Bruderschaftsbilder: in 
der Mitte der dreifaltige Gott, daneben Bilder mit Maria (Retterin der 
armen Seelen) und Joseph als Patron eines christlichen Lebenswandels. 

Am interessantesten aber ist es, daß der ganze Kirchenraum mit den 
Deckenfresken und den emblematischen Bildern an den Seiten des Mit- 
telschiffs im Rhythmus der •irdischen Dreifaltigkeit" gestaltet ist: über 
der Orgelempore wieder der Joseph-Name in der Engelglorie; im 
Hauptschiff der Gläubigen die Muttergottes der Gnadenkapelle mit 
Menschen in Bedrängnissen; und über dem Altar, wie oben gezeigt, das 
JHWH-Tetragramm. 

Gottes transzendente dreifaltige Herrlichkeit wird geheimnisvoll •er- 
lebt" mit Maria, die das Kind empfangen durfte, wird •gelebt" im Leben 
der Gläubigen, die das Kirchenschiff füllen und die •Heilige Familie 
von Nazaret" nachahmen, und wird betend ins •Leben" Gottes hinein- 
gehoben, wenn am Altar Eucharistie gefeiert wird. Das Altargemälde im 
Kirchenschiff stellt daher •Jesu und Mariae Freundschaft" dar, d.h. die 
Heilige Familie mit den Eltern Marias und Johannes des Täufers. 

Auch die Doppelung des Altars (ähnlich, aber bedeutungsschwerer 
als in Andechs) scheint diese Theologie der irdischen und himmlischen 
Dreifaltigkeit zu unterstreichen. Die Josephsstatue mit den •Ordenshei- 
ligen" rechts und links vom Altarbild (Monika/Patricius und Augusti- 
nus, der das •Tolle - lege", Nimm und lies, hört) verweist wie das Altar- 
bild in unser Leben. Oben aber hat jede der göttlichen Figuren ihren 
Altar, wobei alle drei durch die Inschriften über ihrem Haupt vereint 
sind; auf Abbildung 3 ist noch zu lesen: •Deus unus, qualis Pater ...talis 

3 Vielleicht: Theou (das griechische Theta) Sanctus Josephus Parens; d. i.: Heiliger Joseph, 
Nährvater Gottes. 



Verhüllt und offenbar 419 

Filius..." (Der eine Gott, wie der Vater so der Sohn). Sie leben durch das 
Altaropfer mit uns Menschen in Einheit. 

Von der Kanzel des Wortes herab kündet die Kirche das Geheimnis 
dieses Lebens. Und deshalb ist auch die frühbarocke Kanzel (um 1660, 
vielleicht das künstlerisch wertvollste Stück der Kirche) umgeben von 
den vier Evangelisten (Abb. 6), überhöht von den Kirchenvätern; und 
ganz oben steht Augustinus, der •Malleus haereticorum", der Ketzer- 
hammer mit den drei Haupthäretikern unter seinen Füßen (Abb. 5) - ein 
sehr seltenes Bild. 

Vieles noch gibt es in der Kirche zu sehen und in symbolhafter Darstel- 
lung zu erleben. Im linken Seitenschiff befindet sich das Altarbild der 
•Bruderschaft der Unbefleckten Empfängnis Mariae zu Weihenlinden" 
(Abb. 7); im rechten Seitenschiff ist ein Heilig-Blut-Altar mit einer 

7. Bild auf dem linken 
Seitenaltar nach einem 
großen Gebetszettel der 
marianischen Bruderschaft. 



Josef Sudbrack 420 

8. Blick von Norden- nach 
einem großen Gebets- 

zettel der Josephs-Bruder- 
schaft vom guten Tod 
(zwei Pappeln statt der 
Linden!). 

Pieta-Gruppe und einem Heiligen-Grab. Außen an der Nordseite der 
Kirche steht die Brunnenkapelle (Abb. 8), die wiederum die Weihenlin- 
dener Dreifaltigkeit abbildet, zusammen mit elf Medaillons von Heilun- 
gen. Die Einbeziehung des Wassers in die Symbolik des Glaubens doku- 
mentiert, wie naturnah diese Volksfrömmigkeit Gott verehrte. Und das 
gilt auch für die sechs Linden (ursprünglich waren es zwei), die vor der 
Kirche stehen und dem Wallfahrtsort seinen Namen geben. 

Beim Rundgang, beim Verweilen, bei der Mitfeier im Gottesdienst 
wird die Kirche immer lebendiger; eine Predigt über Gottes Menschwer- 
dung. Und erstaunlich: Aller Fremdheitscharakter schwindet; man fühlt 
sich zu Hause. Der christlichen Volksfrömmigkeit ist gelungen, was der 
Theologie schwerfällt und was viele weit weg im Exotischen suchen: die 
Verbindung von •meinem" Erleben, von Natur und Kunst mit dem 
Wort Gottes der Offenbarung. Karl Rahner schreibt in seinem Aufsatz 
•Zum Verhältnis von Theologie und Volksreligion": •Der Vorzug, der 
der Volksreligion gegenüber der Theologie zuerkannt werden darf, be- 
steht... darin, daß diese Volksreligion immer wieder aufs neue und un- 
reflex von der ursprünglichen Offenbarung inspiriert und getragen ist 
und nicht durch den Raster einer systematischen und darum verengen- 
den Theologie hindurchgegangen ist, vielmehr noch unbefangen mit der 
letzten Dynamik der Gnade auch das Menschliche mit all seinen Mög- 
lichkeiten annimmt und realisiert und den Mut hat, in diesem Sinne pa- 
gan zu sein."4 

4
 In: Schriften zur Theologie, XVI: Humane Gesellschaft und Kirche von morgen, Zürich 
1984, 191 f. 




