


Josef Sudbrack 416

dessen mehrfach und mit guten historischen Griinden bezweifelt wor-
den.*!

Es wire wohl nicht unverniinftig, zuerst einmal in der eigenen ge-
schichtlichen, geographischen und daher auch menschlichen Nihe die
Volksfrommigkeit zu beachten und an ihr zu lernen fiir unsere Zeit.

In der Umgebung von Miinchen (bei Bad Aibling/Rosenheim) steht
die Kirche Weihenlinden, im 17./18. Jahrhundert ein vielbesuchter
Wallfahrtsort. Im siidlichen (Halb-)Rundgang um die Kirche (Abb. 1)
erzihlen viele Fresken von Gebetserhdrungen. Heute versucht man,
die Wallfahrt zum kiirzlich renovierten Heiligtum wieder aufleben zu
lassen.

Seine Geschichte verliert sich im vorchristlichen Dunkel. Drei (!) vor-
nehme Minner sollen hier begraben sein. Im 17. Jahrhundert gewann
die in der Gnadenkapelle ausgestellte Marienfigur das Ansehen eines
Gnadenbildes. Und als man das Geldbnis zur Notzeit von 1632 bis 1634
(Schweden- und Pest-Jahre) mit dem Bau einer Kirche zu Ehren der
Heiligsten Dreifaltigkeit zu erfiillen begann, sollen drei (!) geheimnis-
volle Pilger erschienen sein, die gottlichen Segen ankiindigten. Man
habe dann beim Graben, so wird berichtet, einen goldenen Ring gefun-
den; und gleich darauf sei das lang gesuchte Wasser als ergiebige Quelle
aus dem Boden gesprudelt. Die Augustinerchorherren von Stift Weyarn
kiimmerten sich um Kirche und Wallfahrt (daher die vielen augustini-
schen Reminiszenzen). Die Wallfahrt bekam Aufschwung durch die
Griindung von Bruderschaften: 1664 vom heiligen Joseph; 1712 der Un-
befleckten Empfiangnis Marias; 1733 eine Dreifaltigkeitsbruderschaft.

Wer die Kirche betritt, wird ohne Miihe diese Motive aus ihrer Ge-
schichte vielfach wiederentdecken. Und staunen wird er, wie selbstver-
stidndlich sich dies alles in ein theologisches Konzept hineingefiigt hat.

Das Herz des Ganzen ist die Marienkapelle (Abb. 2), die — dhnlich wie
in Einsiedeln — als eigener Bau innerhalb der gréBeren Kirche steht, ein
mit reicher Rokokostukkatur ausgestatteter Kreisbau. Sie 6ffnet sich
nach oben in einer weiten, wiederum kreisrunden ,Laterne* (wie man
diese Art der Offnung am Scheitel nennt); in deren Nischen stehen acht
Engel. Dariiber hinaus aber, an der Decke der GroBkirche, entdeckt
man durch diese , Laterne” hindurch das Symbol des Heiligen Geistes,
die Taube. Mit dem schénen Bild des Jesusknaben an der Tabernakeltiir
(Kopie des vielverehrten Miinchener Seminarikindls) und vielen ande-

! Lieben und arbeiten. Eine Theologie der Schipfung, Stuttgart 1985, 32'5, Sie fihrt aller-
dings fort: , Fiir unseren Zusammenhang einer Kritik des abendldndischen Naturverstind-
nisses ist diese historische Relativierung aber nicht umstiirzend.“ War das Buch schon fer-
tig, bevor sie die Infragestellung der Echtheit der Rede zur Kenntnis nahm?















Verhiillt und offenbar 417

ren Kostbarkeiten (ein ,,schiitzender* Gottvater iiber dem Altar in Gold;
eine Verkiindigungsszene im Antependium, der Vorderseite des Altars;
usw.) wird dem Gldubigen das Geheimnis der Menschwerdung nahe-
gebracht: Maria als Ort der Fleischwerdung Gottes. Die kleine Kapelle
umschlieBt den Beter wie ein Mutterschof3 und nimmt ihn in das Ge-
heimnis hinein. In Maria hat Gott persénlich von unserer Welt ,,Besitz“
ergriffen, ist zu unserem Bruder geworden. Gott ist aus seiner transzen-
denten Ferne eingetreten in die Geschichte. Gott ist uns, ist der Natur,
ist mir ganz nahe. Der wallfahrende Gliaubige darf im Innenraum der
Kapelle die Geborgenheit dieses Geheimnisses betend erleben. Die
Geborgenheit aber, die uns Gott selbst nahebringt, trigt den Namen:
Maria.

Offenbar wird das im Geheimnis Erlebte vor der Marienkapelle im
GroBraum der Kirche. Hoch liber dem Hauptaltar stehen als drei gleich-
gestaltete (Papst-)Figuren mit Weltkugel (Abb. 3): Gott Vater, Gott Sohn
und Gott Heiliger Geist. Uber ihrem Haupt tragen sie ihre Namen, und
unter ihren FiiBen befindet sich je ein Altar mit Schopfungsbildern im
Antependium. Uber der groBen Uhr - Symbol der Menschenzeit in Anti-
these zur Ewigkeit Gottes - liest man im Chronogramm (d.i. Zeitrétsel)
die Theologie der Kirche: DEO UNI et TRINO PATRI FILIOQ. et SPI-
RITUI $° ATQUE MARIAE TRINITATIS TRICLINIO SPONSO-
QUE S. IOSEPHO; d.h. dem einen und dreifaltigen Gott, dem Vater
und dem Sohn und dem Heiligen Geist, dazu Maria, dem Speisezimmer
der Dreifaltigkeit, und ihrem Gatten, dem heiligen Joseph (gewidmet).
Die hervorgehobenen Buchstaben des Chronogramms (es gibt deren
viele in der Kirche) geben wohl das Datum der Fertigstellung des Altars
an: 1736. Auch die Engel neben der Uhr tragen Dreifaltigkeitssymbole:
drei Sonnen, drei Ringe — Erinnerungen an die Wallfahrtslegenden.

Was der fromme Beter in der Marienkapelle innerlich erlebt, wird in
der Klarheit der Offenbarung gezeigt (sechs Engel — zwei davon sind auf
dem Foto zu erkennen - ziehen einen gewaltigen Vorhang beiseite):
Gott in seinem inneren, dreifaltigen Leben, Gott, der Herr und Schépfer
der Welt, ist uns durch Maria in Jesus Christus geschenkt worden.

Was kiimmert es, wenn Theologen (auch mit amtlicher Bestitigung?)
vor solchen Dreifaltigkeitsdarstellungen warnen? Wahrscheinlich haben
sie recht, daf eine solche Darstellung der Dreieinigkeit zu leicht zu ei-
nem Dreigotterglauben pervertiert. Eingebettet aber in das christliche
Glaubensbekenntnis und verehrt als Altaraufbau iiber der tdglichen Eu-

* Vgl. Francois Boespflug, Dieu dans l'art. Sollicitudine Nostrae de Benoit XIV (1745) e
l'affaire Crescence de Kaufbeuren, Paris 1984; mit reicher Literatur zu einem #hnlichen
Fall.



Josef Sudbrack 418

charistiefeier zeugt diese Dreifaltigkeitsdarstellung von der Néhe zum
gottlichen Geheimnis.

Noch einmal umgesetzt ins irdische Geschehen, findet sich das dreifal-
tige Geheimnis im Gesamtraum der Kirche (Abb. 4). Schon das Chrono-
gramm hat es angedeutet. Das Deckengemilde tiber dem Hauptaltar
zeigt das JHWH-Tetragramm in einem Dreieck mit dreimal Sanctus an
den Seiten; rechts davon ein gleiches Dreieck mit dem Marien-Namen
und Filia-Sponsa-Parens (Tochter-Braut-Gebérerin); links davon wieder
ein Dreieck mit einer nicht eindeutig entzifferten Ehrenbezeichnung des .
heiligen Joseph (@SIP?) und Virgo-Sponsus-Parens (Keusch-Brautigam-
Pflegevater). Stindig kehrt diese zweite ,,Heilige Dreifaltigkeit” in der
Kirche wieder (auch hier werden die Theologen den Zeigefinger erhe-
ben; aber Volksfrémmigkeit ist Leben und keine ,,Abstraktion®). An der
Briistung der Orgelempore befinden sich drei Bruderschaftsbilder: in
der Mitte der dreifaltige Gott, daneben Bilder mit Maria (Retterin der
armen Seelen) und Joseph als Patron eines christlichen Lebenswandels.

Am interessantesten aber ist es, daBl der ganze Kirchenraum mit den
Deckenfresken und den emblematischen Bildern an den Seiten des Mit-
telschiffs im Rhythmus der ,,irdischen Dreifaltigkeit* gestaltet ist: Gber
der Orgelempore wieder der Joseph-Name in der Engelglorie; im
Hauptschiff der Gldubigen die Muttergottes der Gnadenkapelle mit
Menschen in Bedringnissen; und iiber dem Altar, wie oben gezeigt, das
JHWH-Tetragramm.

Gottes transzendente dreifaltige Herrlichkeit wird geheimnisvoll ,er-
lebt“ mit Maria, die das Kind empfangen durfte, wird ,,gelebt” im Leben
der Gliubigen, die das Kirchenschiff fiillen und die ,,Heilige Familie
von Nazaret“ nachahmen, und wird betend ins ,,Leben* Gottes hinein-
gehoben, wenn am Altar Eucharistie gefeiert wird. Das Altargemélde im
Kirchenschiff stellt daher ,,Jesu und Mariae Freundschaft“ dar, d.h. die
Heilige Familie mit den Eltern Marias und Johannes des Taufers.

Auch die Doppelung des Altars (dhnlich, aber bedeutungsschwerer
als in Andechs) scheint diese Theologie der irdischen und himmlischen
Dreifaltigkeit zu unterstreichen. Die Josephsstatue mit den ,,Ordenshei-
ligen“ rechts und links vom Altarbild (Monika/Patricius und Augusti-
nus, der das ,,Tolle - lege“, Nimm und lies, hort) verweist wie das Altar-
bild in unser Leben. Oben aber hat jede der géttlichen Figuren ihren
Altar, wobei alle drei durch die Inschriften iiber ihrem Haupt vereint
sind; auf Abbildung 3 ist noch zu lesen: ,,Deus unus, qualis Pater...talis

3 Vielleicht: Theou (das griechische Theta) Sanctus Josephus Parens; d.i.: Heiliger Joseph,
Nihrvater Gottes.











