
•Sag, daß Jerusalem ist" Ml 

noch eines Anfangs, der die Verschlossenheit löst: wir nennen sie, abge- 
griffen-unbegriffen, Inkarnation30, Beginn Gottes in der endlichen, ver- 
lorenen Zeit, in der er selbst verlorenging, an unserer Verschlossenheit 
endete. Und deswegen noch einmal, paradox formuliert, ein letzter An- 
fang, den Guardini nennt: Vollendung der Inkarnation in der Auferste- 
hung31. In ihr waltet die Anfangskraft wie eh und je - auf sie zu trauen 
heißt, dem endgültigen Wiederfinden des Verlorenen zu trauen. 

All das meint •Geheimnis des Anfangs": Seligkeit, Verlorenheit, Neu- 
beginn, Voll-Endung aus einem •Übermaß von Wahrheit", alles gleich- 
sam über unsere Kraft gehend. Daß Guardini seinen zeitlichen Anfang 
in den Städten Verona und Mainz nahm, daß er aber darin - so wenig 
wie in Italien übrigens - •das Duftende, das Nahe, das Glück" nicht 
fand, liegt mit an dem Schatten unserer Existenz selbst. Ob nicht seine 
•angefochtene Zuversicht", die er mit dem Gewicht eines langen Lebens 
bezeugte, zutiefst mit aus dieser Grunderfahrung stammt, in dieser Zeit- 
lichkeit gar nicht zu Hause zu sein? Und er war ja auch in Berlin, Tübin- 
gen, München, Isola Vicentina nicht im letzten Sinne zu Hause. Hei- 
misch werden im Geheimnis und nicht in Ort und Zeit - dies ist eine 
nicht erstrebte und erdachte, sondern eine zugewiesene und erlittene 
Wahrheit, die Guardini bestand. 
30 Vgl. •Anfang". Eine Meditation, a.a.O. (Anm.6), 12. 
"Vgl. ebd., 15. 

•Sag, daß Jerusalem ist" 
Zu einem späten Gedicht von Paul Celan 

Gerhard Glaser, Ulm 

•Vielleicht hält Gott sich einige Dichter, damit das Reden von ihm jene 
heilige Unberechenbarkeit bewahre, die den Priestern und Ordensleuten 
abhanden gekommen ist."1 Ob der zweite Satzteil stimmt, kann hier of- 
fen bleiben; ob zu den •einigen" Dichtern auch der 1970 gestorbene 
Dichter Paul Celan gehört, soll hier wenigstens vermutet werden. Das 
inzwischen leicht zugängliche2, in die späte Gedichtsammlung •Zeitge- 
1 Kurt Marti, zit. in: Orientierung48 (11/1984) 132. 
2 Gesammelte Werke•( = G. W.)\\\, Frankfurt 1983, 105; zur Datierung (zwischen Februar 
1969 und April 1970) ebd., 211. 



Gerhard Glaser 428 

höft" (1976 aus dem Nachlaß veröffentlicht) aufgenommene Gedicht 
lautet: 

Die Pole 

sind in uns, 
unübersteigbar 
im Wachen, 
wir schlafen hinüber, vors Tor 
des Erbarmens, 

ich verliere dich an dich, das 
ist mein Schneetrost, 

sag, daß Jerusalem ist, 

sag's, als wäre ich dieses 
dein Weiß, 
als wärst du 
meins, 

als könnten wir ohne uns wir sein, 

ich blättre dich auf, für immer, 

du betest, du bettest 
uns frei. 

Gewiß gehört dieses Gedicht zu den maßgebenden Dichtungen aus der 
späten Zeit von Celan. Wie auch einige andere wurde es angestoßen 
vom Besuch der Stadt Jerusalem im Herbst 19693. Schon vor dieser 
Reise oder sofort danach steht Jerusalem bei Celan für den doppelten 
Grundzug des Menschen ein: Sprache und Liebe. Man vergleiche: •Du 
sei wie du, immer", im letzten Teil der Sammlung •Lichtzwang". Am 14. 
Oktober 1969 hält Celan in Tel-Aviv eine kurze Ansprache vor dem he- 
bräischen Schriftstellerverband4. Sein erster Satz lautet: •Ich bin zu Ih- 
nen nach Israel gekommen, weil ich das gebraucht habe." Ein Hinweis 
mehr, wie sehr bei Celan das eigene Leben (das sog. Biographische) und 
die Dichtung eng5, lebens- und dichtungsnotwendig, zusammengehören. 

3 Vgl. B. Böschenstein, Erste Notizen zu Celans letzten Gedichten, in: Text und Kritik 53/'54 
(1977): Paul Celan, 55-61; hier auch erste und gute Hinweise zu diesem Gedicht. 
4 G. W. III, 203. 
5 Unverständlich ist deshalb das Weglassen der von Celan genau angegebenen Datierun- 
gen seiner Gedichte auch in den G. W.; man kann hier nicht auf eine spätere histor.-krit. 
Ausgabe vertrösten, weil diese Datierungen nicht zur historischen Kritik, sondern zum Ge- 
dicht selbst gehören! 



•Sag, daß Jerusalem ist" 429 

Celan spricht •unter dem Neigungswinkel seines Daseins, dem Nei- 
gungswinkel seiner Kreatürlichkeit"6. Diese grundsätzliche Hinneigung 
zur Endlichkeit begegnet dem Leser auch in diesen Versen7. Auch hier 
gilt: •Das Gedicht ist nicht zeitlos."8 

Aufmerken 

Es trägt keine Überschrift mehr. Es gibt •vor" dem Gedicht nichts mehr, 
was für den Leser wichtig wäre; das Gedicht sagt selbst alles Entschei- 
dende aus. Jede Vormeinung, wie sie eine Überschrift wachrufen kann, 
wird so vermieden. Der Leser betritt sofort das Gedicht. Wer es laut und 
den Satzzeichen entsprechend liest, der hört und bemerkt einen 
Rhythmus. Sehr deutlich z.B. in der 3. und 4. Zeile: •unübersteigbar/im 
Wachen" - in klassischem Versmaß. Das Gedicht ist fast völlig ohne 
fremd anmutende Wörter; einzig die Wortverbindung •Schneetrost" ist 
ungewöhnlich. Es gibt keine Worträtsel auf, sondern birgt ein •offenbar 
Geheimnis"9. Es braucht also weniger den germanistisch klugen Inter- 
preten als vielmehr den hörenden Leser. Paul Celan schreibt in einem 
Brief an Hans Bender: •Gewiß, es gibt Exerzitien - im geistigen Sinne", 
und •Gedichte, das sind auch Geschenke - Geschenke an die Aufmerk- 
samen"10. Das Gedicht hören und so auslegen sind geistige Übungen - 
vielleicht, um so überhaupt erst wieder in den Bereich des Geistes zu ge- 
langen, freilich irdischerweise. Es fordert Aufmerksamkeit, die nach ei- 
nem für Celan wichtig gewordenen Wort von Malebranche •das natürli- 
che Gebet der Seele"11 ist. Hören und Lesen heißt so aufmerksam sein - 
Unaufmerksamkeit gehört zum Unglauben12. Ob zu solcher Unaufmerk- 
samkeit auch die heutige Gleichgültigkeit gehört, die zwar unscheinba- 
rer, aber zugleich wirkungsvoller ist als jeder explizite Atheismus? Das 
immer wieder neue Lesen dieses Gedichtes führt von selbst zu seiner 
rechten Auslegung. Karl Rahner schreibt in seinem Aufsatz •Das Wort 
der Dichtung und der Christ"13: •Und also ist es wahr: Die Fähigkeit 

6 Aus Celans Rede Der Meridian, in: G. W. III, 197. 
7 Wesentliche Gesichtspunkte ergaben sich während eines Wochenendseminars über 
•Glaube und Dichtung" im Gespräch mit jungen Erwachsenen aus Stuttgart in Bad Dit- 
zenbach (Juli 1984); ihnen möchte ich vor allem danken. 
8 Celans Bremer Rede, in: G. W. III, 186. 
9 J. W. Goethe, Der west-ösdiche Divan (= dtv-Gesamtausgabe, Bd. 5), München 1982, 20. 
10 In G. W.\\\, 177 f. 
11 Celans Rede Der Meridian, in: G. W. III, 198. 
12 J. Pieper, Über den Glauben, München 1962, 92, schreibt, •daß in der Tat der durch- 
schnittliche Widerpart des Glaubens weniger der dezidierte Unglaube zu sein scheint als 
vielmehr jene tief eingewurzelte Unaufmerksamkeit". 
13 In: Schriften zur Theologie IV, Zürich 1960, 444f. 



Gerhard Glaser 430 

und die Übung, das dichterische Wort zu vernehmen, ist eine Vorausset- 
zung dafür, das Wort Gottes zu hören. ... Das Dichterische ist in seinem 
letzten Wesen Voraussetzung für das Christentum." Paul Celans Ge- 
dicht •Die Pole / sind in uns" ist selbst aus diesem Vernehmen entstan- 
den. Wenn wir sein Gedicht aufmerksam hören und lesen, dann voll- 
bringen wir eine gerade heute nötige Übung, ein geistig-geistliches Exer- 
zitium. 

Pole 

Das Gedicht beginnt plötzlich und bestimmt: •Die Pole"! So als wüßten 
wir alle genau, welche Pole hier gemeint sind. Kein Nord- oder Südpol, 
sondern die Pole, die in uns selbst sind. Zwei oder sogar viele werden 
hier erinnert. Aber was sind •Pole"? Sie ziehen an und versammeln; sie 
ragen heraus, bewegen und drehen sich. Vor allem aber sind Pole auch 
Hinweise auf Spannung und Gegensatz. •Die Pole / sind in uns", auch 
wenn noch undeutlich bleibt, warum Celan so sein Gedicht beginnt, ver- 
weist doch dieser Anfang auf etwas Wichtiges, auf eine Spannung und 
auf etwas Herausragendes •in uns". In uns, d. h. in uns Menschen, so 
wie wir sind und leben. Dieses menschliche Wir wird von Celan öfters 
genannt: Sechsmal stehen die Worte •wir" und •uns" in diesem Ge- 
dicht. Die Pole sind in diesem •uns / wir". Es sind schlicht das •du" 
und das •ich". Keine Auskunft von außerhalb, sondern das Gedicht 
selbst zeigt es. Es nennt zwölfmal in verschiedener Weise dieses Du und 
Ich. Jeder von uns, jedes Du und jedes Ich ergeben die Pole in uns. 

Aber es gibt noch andere Verdeutlichungen dieser polaren Gegensätz- 
lichkeit. Wer dieses Gedicht nach Ergänzungen und Spannungen durch- 
liest, entdeckt einige: wachen - schlafen; verlieren - Trost; Tor - Jerusa- 
lem; vielleicht auch: ohne - immer; oder gar: beten - betten. 

Schon in diesem Gang kommt das Gedicht uns näher, kommt Ausein- 
anderliegendes zusammen, ohne sich bloß aufzuheben. 

In der Mitte der sieben Strophen, in der Mitte der siebzehn Zeilen 
steht das zentrale Wort: •Jerusalem". 

Übersteigen 

Die erste Strophe beginnt mit der Aussage: •Die Pole sind in uns." Ce- 
lan ergänzt in den Versen 3-6, was er unter diesem beginnenden Satz 
versteht. Die Pole sind •unübersteigbar / im Wachen". Das eine ganze 
Zeile einnehmende Wort •unübersteigbar" verstärkt die erste Einsicht 
und Erfahrung einer polaren Gegebenheit in uns. Wir selbst sind uns - 



•Sag, daß Jerusalem ist" 431 

vom Ich zum Du, vom Du zum Ich - unübersteigbar. So als ob da ein 
Hindernis ist, eine Mauer, ein Nichtübersteigenkönnen. Aber Celan fügt 
in der nächsten Zeile sofort eine weitere Erläuterung hinzu: im Wachen. 
Das stellt klar, wo die Pole unübersteigbar sind; nämlich im Bereich des 
Wachen, des Tages und vielleicht auch des bewußten Wachseins. Sind 
vielleicht sogar das Wachen und das Bewußtsein selbst die Unübersteig- 
barkeiten? Sind die Pole in uns deshalb unübersteigbar, weil wir wach 
und bewußt sind? Unübersteigbar, weil wir be-wachen? 

Der Überstieg beginnt in der 5. Zeile: •wir schlafen hinüber". Der 
Überstieg des Wachens im Schlafen, was freilich nicht sofort heißt: vom 
Wachen zum Schlafen! Das Ziel ist keineswegs der Schlaf als bloßer Ge- 
gensatz zum Wachsein - oder das Unbewußte gegen das Bewußte. Das 
Schlafen ist das Übersteigen. Schlafen ist hier ein rettendes Tun und 
vollbringt das •Hinüber". Das kleine Wörtchen •über" steht zweimal da. 
Einmal gleichsam verneint: unersteigbar, und einmal: hinüber. 

Im Gedichtzyklus •Zeitgehöft" erscheint das Wörtchen •über" sehr 
oft: •Du liegst hinaus über dich" (73); •meine Trauer, ich seh's, läuft zu 
dir über" (79); •über-lagert" (88); •herzschwer rollt Azur über dich hin" 
(91); •über dich, Offene, trag ich dich zu mir" (97); •über zu uns" (98); 
•weit über die Grenzen" (103); •über die Antimaterie" (121); diese (un- 
vollständige) Aufzählung läßt die Bedeutung für Celan ahnen. So muß 
das zweimalige Wort •unübersteigbar" und •hinüber" gehört und ernst- 
genommen werden. 

•Wir schlafen hinüber." Das Schlafen ist also kein bloßes Einschla- 
fen, sondern ein Hinüberschlafen und ein Übersteigen. Soll man •tran- 
szendieren" (wörtlich übersetzt: übersteigen) schreiben? Soll man mit 
dem Hohenlied sagen: •Ich schlief, doch mein Herz war wach" (Hld 
5,2)? Ist das Schlafen ein Gespräch, ein Übergang vom Ich zum Du?14 

Oder ist der Schlaf •eine Erstarrung des Urwerkzeugs der Wahrneh- 
mung, so daß es sich nicht betätigen kann, die aber dennoch notwendig 
ist"15? Ob uns der Schlaf nochmals wichtig wird - jenseits vom bloßen 
Gegensatz zum Wachsein16? Ob wir hinüber-schlafen? 

Die erste Strophe endet mit der Angabe des •Wohin" unseres Hin- 
überschlafens. Wo befinden wir uns, wenn wir zwar nicht einschlafen, 
aber doch uns übersteigen im Hinüberschlafen? - •vors Tor / des Erbar- 
mens". 

14 Vgl. K. Rahner, Geistliches Abendgespräch, in: Schriften zur Theologie III, Zürich 1956, 
263-281. 
15 Aristoteles, Kleine Schriften zur Seelenkunde, 458 a. 
16 Vgl. Heraklit, Fragmente DKB 1, 26, 75, 89. 



Gerhard Glaser 432 

Allererst vors Tor. Noch nicht durch das dunkle Tor hindurch, son- 
dern zuvor vors Tor. Obschon das Bild des Tores an den Tod gemahnt - 
ebenso wie das Schlafen -, steht doch zuerst das Tor vor uns. Das Tor, 
der von weit her sichtbarste und zugleich verwundbarste Teil der Stadt17, 
ist der Durchgang. Schlafen und Tor sind Übergang und Durchgang. 
Und dennoch: nur vor das Tor. Das Eintreten aber ereignet sich im Ge- 
dicht; deutlich lesbar ab: •das / ist mein Schneetrost". 

Paul Celan sah in Jerusalem Tore. Er hat hier in seinem Gedicht ein 
neues Tor gesehen und mit Namen genannt: das Tor des Erbarmens. 
Wer von hierher zurückblickt, entdeckt das Nicht-Erbarmen der unüber- 
steigbaren Pole in uns. Das Erbarmen ist freilich das Tor. Im Hebräi- 
schen klingen im Sicherbarmen der Mutterschoß und die wiegende 
Liebe an18. Im Mittelhochdeutschen verbindet sich das Erbarmen mit 
dem Armsein19. Für Celan ist das Erbarmen ein Tor: Übergang, Durch- 
gang und Eingang; ein Tor, das die unübersteigbare Mauer der Pole 
durchgehbar macht. 

Verlieren 

Wer bisher diesem Weg des Gedichtes gefolgt ist - und •das lesende 
Subjekt fällt zusammen mit dem Subjekt des gelesenen Gedichts"20 -, 
wird jetzt enttäuscht. Statt das ersehnte Ziel zu finden, beginnt die 7. 
Zeile nicht mit einem gemeinschaftlichen •wir", sondern nennt beide ge- 
trennt: •ich" und •dich". Hinzu kommt das Wort vom •verlieren". Zu- 
nächst kein Sich-Gewinnen, sondern ein Verlieren; so als ob das Tor des 
Erbarmens wider alle Erwartung gerade einen Verlust eröffnet. Celan 
schreibt nicht: ich verliere mich an dich; so wäre das Sichverlieren ein 
Sichhingeben und eine beginnende Einswerdung. Celan schreibt dage- 
gen: •ich verliere dich an dich". Dieser Verlust ist kein Irgendwohin- 
Verlieren, kein bloßes Verlorengehen, sondern ein sinnvoller Verlust. 
Das Ich verliert das Dich an dieses Dich-selbst. 

Das Ich verliert und läßt auf diese Weise das Du ganz Du sein. Sol- 
chen Verlust nennt Paul Celan •Schneetrost". Das Ich bleibt gerade 
nicht trostlos und allein zurück, weil es das Du verloren hat. Das Ich 
vollbringt dieses Verlieren, und •das ist mein Schneetrost". 

17 O. Keel, Die Welt der altorientalischen Bildsymbolik und das Alte Testament, Zürich 
41984, 105 ff. 
18 Theologisches Handwörterbuch zum Alten Testament II, hrsg. von E. Jenni, C. Wester- 
mann, München M984, 761-768. 
19 F. Kluge, Etymologisches Wörterbuch der Deutschen Sprache, Berlin 211975, 169. 
20 P. Szondi, Celan-Studien, Frankfurt 1973, 49. 



•Sag, daß Jerusalem ist" 433 

Es ist kein bloßer Selbstverlust21. Trost wäre uns verständlich, uns Le- 
sern - aber der Trost ist keine schon immer gewußte Selbstverständlich- 
keit. Er ist •mein Schneetrost". Die Wortneubildung von Celan verbin- 
det •Schnee"22 und •Trost". Welche Bedeutungen hier •Schnee" haben 
kann, zeigt das Gedicht. Mitten in der mittelmeer-orientalischen Klima- 
zone Israels der Hinweis auf den •Schnee"! Der Schneetrost in Jerusa- 
lem! Das Kühle und der Trost, der den Menschen bergen will und nicht 
in die Kälte aussetzen! Zuletzt sind das Weiße (vergleiche: •sag's, als 
wäre ich dieses dein Weiß...") und Reine im Bedeutungskreis von 
Schnee wichtig. •Das ist mein Schneetrost" - kein billiger und alltäg- 
lich-oberflächlicher Trost, der nur vertröstet. Vielmehr erfährt hier der 
Leser mitten im seinlassenden Verlieren jenen außergewöhnlichen, rei- 
nen Trost, das Erbarmen. 

Jerusalem 

Mit der folgenden neunten Zeile steht der Leser in der Mitte des Ge- 
dichtes. 

Nach dem Hinüberschlafen, nach dem Tor des Erbarmens, nach dem 
Verlust und zugleich Trost fordert das Ich - vielleicht das Du anspre- 
chend - auf: •sag, daß Jerusalem ist". 

Es braucht die Sprache. Ohne das Sagen ist (und Celan hat das •ist" 
hervorgehoben) Jerusalem nicht. Dieses Sagen stellt fest und verwirk- 
licht. 

Jerusalem - jene Stadt, der Celans Besuch im Herbst 1969 gegolten 
hat. Jene politische und religiöse Stadt mit den vielfältigen geschichtli- 
chen Dimensionen des Glaubens. Jerusalem, das vom Du für das Ich ge- 
sagt werden kann. Jerusalem - der Ort des geglückten und ausgespro- 
chenen Wir. Dorthin übersteigen wir uns und schlafen hinüber; dorthin 
öffnet sich das Tor des Erbarmens, und dort findet das Ich über den Du- 
Verlust hinaus den Schneetrost. Das Sagen dieser Stadt Jerusalem erin- 
nert den heimgekehrten Paul Celan an seine eigene Herkunft23. Die 
Deutung von Jerusalem vollzieht das Gedicht selbst in den nächsten 
fünf Verszeilen. Sie hängen durch die Wiederholung des •sag" sowie des 
dreimaligen •als"-Satzes eng zusammen. Das Sein von Jerusalem ist 

21 Gegen B. Böschenstein, aaO. (Anm. 3), 57. 
22 Zur Bedeutung des Phänomens •Schnee" vgl. W. Menninghaus, Paul Celan. Magie der 
Form, Frankfurt 1980, 109-113; P. H. Neumann, Zur Lyrik Paul Celans, Göttingen 1968, 
73 f. 
23 Zur biographischen Herkunft vgl. J. Chalfen, Paul Celan. Eine Biographie seiner Jugend, 
Frankfurt 1979; Herkunft meint seine östliche Heimat (Rumänien) und zugleich Paris! 



Gerhard Glaser 434 

kein geographisches Vorhandensein, sondern erfüllt sich im Möglich- 
sein: •als wäre ich" und •als wärst du". Wenn Jerusalem gesagt wird, 
dann könnte etwas Großartiges geschehen: Das Ich und das Du wären 
füreinander (dein und mein) •Weiß". Füreinander weiß sein ist mehr als 
das Sich-einander-Verlieren. Das •Weiß" läßt an den Schneetrost den- 
ken. Es meint aber auch eine lichtvolle Helle24. Das Weiß ist das Licht 
des einen für den anderen. Die Farbe •Weiß" erinnert vielleicht auch an 
den weißen Marmor25, der für den Tempel in Jerusalem verwendet 
wurde. Neben den geläufigen Andeutungen von •weiß" ist es im Orient 
auch die Farbe des Todes und der Trauer26. Hört freilich der Leser das 
eine wie das andere mit, dann entsteht Jerusalem zwischen dem Ich und 
dem Du neu. Freilich sowohl die Überhelle als auch der Tod zeigen, wie 
das Ich über das Du und das Du über das Ich mehr meint. Das Weiß des 
Ich ist das Mehr für das Du und umgekehrt. 

Die 14. Verszeile (wieder strophenartig hervorgehoben) versucht 
nochmals den Bezug von Ich und Du zu deuten. Es geht um das Sagen, 
daß Jerusalem ist, •als könnten wir ohne uns wir sein". 

Dieses •ohne" hat seine Vorwörter: im Verlieren und im Weiß-sein. 
Jerusalem ist der wirhafte Ort; dort können das Ich und das Du endlich 
mehr sein - nämlich •wir". Und dennoch keine trostlose, einsame Zwei- 
samkeit, sondern ein wir ohne uns. Wir sind nochmals von uns selbst er- 
löst. Wir sind ohne uns - also auch nicht durch uns - wir. Im Ohne-uns 
steigen das Ich und das Du, ja sogar das Wir über sich selbst hinweg..., 
damit das geglückte, jerusalemische Wir keine automatische Aufhebung 
von Ich und Du ins Wir ist, sondern die Möglichkeit des Menschen 
schlechthin: Sprache und Liebe - •sag's... als könnten wir ohne uns wir 
sein". Damit ist die Dimension des Glaubens erreicht. Jerusalem könnte 
der Ort eines geglückten •Zeitgehöftes" sein. Es ist zugleich •das frei- 
werdende Zeltwort: Mitsammen"27. 

Beten 

Die letzten drei Zeilen stimmen nochmals einen anderen Ton an. Im 
Bild vom Aufblättern eines Buches und einer Rose werden das Ich und 
das Du selbst anschaubar. Die gute Auslegung von B. Böschenstein lau- 
24 B. Böschenstein weist zu Recht auf das neue Jerusalem hin, •dessen Licht im 21. Kapitel 
der Apokalypse ,klar wie Kristall' genannt wird" (aaO. [Anm. 3], 57); aber das Zitat steht 
zu Beginn des 22. Kapitels und bezieht sich auf das Wasser des Lebens! 
25 Vgl. F. Ohly, Schriften zur mittelalterlichen Bedeutungsforschung, Darmstadt 1977, 195 A. 
49; zur sonstigen Bedeutung von •weiß" vgl. G. Scholem, Judaica III, Frankfurt 1973, 
112ff; I. Riedel, Farben, Stuttgart 1983, 174-190. 
26 G. Heinz-Mohr, Lexikon der Symbole, Düsseldorf 1971, 100. 
27 G. W. I, 257. 



•Sag, daß Jerusalem ist" 435 

tet: •Im Aufblättern wird die Rose als Geliebte, aber auch als Nie- 
mandsrose erschlossen und als Buch gelesen. Dem, der in ihr schläft 
und in ihr liest, werden das Beten und das Betten eines. Die Sprache 
gibt ihre Laute zum Tausch der Worte her; die überlieferten Worte be- 
ten und betten werden zu einem dritten, das beide enthält und über- 
steigt. Darum münden sie in die Freiheit..."28 Ich und Du ergänzen ein- 
ander in ihrem Füreinandertun. Das Ich blättert auf, öffnet und entfaltet 
das Du; dies führt jenes Verlieren als Seinlassen (Vers 7) weiter. Wer 
sich aufblättern läßt, kann sich nicht mehr egoistisch abschließen. Diese 
liebende Entfaltung ist end-gültig, eben •für immer". Hier ist keine Un- 
übersteigbarkeit mehr möglich; zwar sind und bleiben die Pole in uns, 
aber sie lassen sich sein und ziehen sich an. Im Aufblättern könnten 
Buch und Rose, Dichtung und Natur mitgehört werden, ohne daß man 
sich für das eine oder andere entscheiden muß. Das Du betet und bettet; 
auch hier ist das Irdische und das Himmlische •im Tausch der Worte" 
und eines einzigen Buchstabens da. 

Das Du betet - damit schreibt Celan eindeutig ein Wort des Glau- 
bens. Der Leser ist nicht unvorbereitet. Er kann bereits im Über-steigen 
und im Hinüberschlafen mehr hören; auch das Wort •Erbarmen" gehört 
in den Kern des alttestamentlichen Glaubens. Der Trost ist mehr als ein 
billiges Vertrösten und könnte so erneut zu einem Wort der Frömmig- 
keit werden. Die Farbe •Weiß" deutet auf die Transparenz des Lichtes 
hin. Jerusalem bleibt - gerade in der Vielfalt der Religionen und Kulte - 
die Stadt des Glaubens. So wäre also zu fragen, ob dieses Gedicht wirk- 
lich erst •am Ende auch ein Gebetstext"29 ist - oder ob es nicht schon 
anfänglich ein zwischen Ich und Du über uns beide hinaus gewobenes 
Gebet meint? Wie, wenn das Beten sich im Betten einen •Neigungswin- 
kel seiner Kreatürlichkeit"30 gäbe und das Betten im sprechenden Beten 
die •Unendlichsprechung von lauter Sterblichkeit und Umsonst"31 

fände? Wie, wenn auch dieses Gedicht •in eines ganz Anderen Sache"32 

spräche? Wie, wenn das Beten ein ganz geglücktes Sagen (also Vers 9 
und 10) wäre? Wie, wenn Glaube und Liebe hier ein Gespräch führten? 

Das Du bettet - damit wird der Leser an den Übergang vom Wachen 
zum Schlafen erinnert. Aber es bettet nicht sich selbst und nicht einfach 
das Ich, sondern - •uns frei". Das Du betet und bettet uns frei. 

Indem Celan diese beiden Worte an das Ende stellt, betont er sie. 
Hier muß dieses Gedicht aufhören, weil wir frei geworden sind. 

28 B. Böschenstein, aaO. (Anm. 3), 57 f. 
29 B. Böschenstein, aaO. (Anm. 3), 57. 
30 Vgl. Anm. 6. " G. W. III, 200. " G. W. III, 196. 



Elisabeth Ott 436 

Es kann heißen, daß wir im freigeräumten und freigezeitigten Jerusa- 
lem angekommen sind; daß in diesem freien Wir auch das Ich und das 
Du frei sind; daß die Pole in uns bleiben, aber doch frei; daß im Auf- 
blättern, im Beten und Betten von Ich und Du das letzte Ziel erscheint: 
•uns" und •frei" sind zwei Worte für dasselbe. 

Vernehmen 

Dieses späte Gedicht Paul Celans verlangt das aufmerksame Hören. 
Das Schlichte, das Nächste und Vergessene ist in ihm gedichtet. Es ist 
schwierig, weil hier Dichtung und Glauben nicht formal oder inhaltlich 
zwei verschiedene Sparten - die eine wird in der Germanistik, die an- 
dere in der Theologie abgehandelt - meinen, sondern weil das glau- 
bende Vernehmen im Gedicht und das Hören des Wortes im Glauben 
vollzogen wird. Was sich vielleicht wie eine pedantische Wort-für-Wort- 
Erklärung liest, kann im Lesen des Gedichtes •Exerzitien - im geistigen 
Sinne" werden. Der Brief an Hans Bender endet so: 

•Wir leben unter finsteren Himmeln, und - es gibt wenig Menschen. 
Darum gibt es wohl auch so wenig Gedichte. Die Hoffnungen, die ich 
noch habe, sind nicht groß; ich versuche, mir das mir Verbliebene zu er- 
halten."33 

Das letzte Wort des Gedichtes erhellt diese Himmel und läßt hoffen. 

" G. W. III, 178. 

•Dein Reich komme!' 

Elisabeth Ott, Neresheim 

Wir beten diese Bitte oft; sie ist ja ein Teil unseres Hauptgebetes, des 
von unserem Herrn Jesus Christus uns hinterlassenen und gebotenen 
Gebetes. Wir beten gerade dieses Gebet wohl nicht immer andächtig, 
ganz auf den Sinn der Worte ausgerichtet. Wir haben es schon so oft ge- 
betet; es erstaunt uns nicht mehr. Dabei könnte es uns wohl erstaunen. 
Es enthält Bitten, die uns selbst nicht in den Sinn gekommen wären. So 
auch die Bitte: •Dein Reich komme!" 

Was eigentlich erbitten wir da? 




