. Sag, daf} Jerusalem ist” 427

noch eines Anfangs, der die Verschlossenheit 18st: wir nennen sie, abge-
griffen-unbegriffen, Inkarnation®, Beginn Gottes in der endlichen, ver-
lorenen Zeit, in der er selbst verlorenging, an unserer Verschlossenheit
endete. Und deswegen noch einmal, paradox formuliert, ein letzter An-
fang, den Guardini nennt: Vollendung der Inkarnation in der Auferste-
hung?®'. In ihr waltet die Anfangskraft wie eh und je — auf sie zu trauen
heiBt, dem endgiiltigen Wiederfinden des Verlorenen zu trauen.

All das meint ,,Geheimnis des Anfangs“: Seligkeit, Verlorenheit, Neu-
beginn, Voli-Endung aus einem ,,UbermaB von Wahrheit*, alles gleich-
sam iiber unsere Kraft gehend. DaB Guardini seinen zeitlichen Anfang
in den Stidten Verona und Mainz nahm, daB er aber darin - so wenig
wie in Italien iibrigens - ,,das Duftende, das Nahe, das Gliick* nicht
fand, liegt mit an dem Schatten unserer Existenz selbst. Ob nicht seine
»angefochtene Zuversicht“, die er mit dem Gewicht eines langen Lebens
bezeugte, zutiefst mit aus dieser Grunderfahrung stammt, in dieser Zeit-
lichkeit gar nicht zu Hause zu sein? Und er war ja auch in Berlin, Tibin-
gen, Miinchen, Isola Vicentina nicht im letzten Sinne zu Hause. Hei-
misch werden im Geheimnis und nicht in Ort und Zeit — dies ist eine
nicht erstrebte und erdachte, sondern eine zugewiesene und erlittene
Wahrheit, die Guardini bestand.

% Vgl. ,Anfang®. Eine Meditation, a.a.0. (Anm.6), 12.
31 Vgl. ebd., 15.

»Sag, dal Jerusalem ist*

Zu einem spiten Gedicht von Paul Celan

Gerhard Glaser, Ulm

,,Vielleicht hilt Gott sich einige Dichter, damit das Reden von ihm jene
heilige Unberechenbarkeit bewahre, die den Priestern und Ordensleuten
abhanden gekommen ist.“! Ob der zweite Satzteil stimmt, kann hier of-
fen bleiben; ob zu den ,einigen” Dichtern auch der 1970 gestorbene
Dichter Paul Celan gehért, soll hier wenigstens vermutet werden. Das
inzwischen leicht zugingliche?, in die spite Gedichtsammlung ,,Zeitge-
! Kurt Marti, zit. in: Orientierung 48 (11/1984) 132.

2 Gesammelte Werke (= G. W.)111, Frankfurt 1983, 105; zur Datierung (zwischen Februar
1969 und April 1970) ebd., 211.



Gerhard Glaser 428

hoft* (1976 aus dem NachlaB verdffentlicht) aufgenommene Gedicht
lautet:

Die Pole

sind in uns,

uniibersteigbar

im Wachen,

wir schlafen hiniiber, vors Tor
des Erbarmens,

ich verliere dich an dich, das
ist mein Schneetrost,

sag, daB3 Jerusalem isz,

sag’s, als wire ich dieses
dein Weil3,

als wirst du

meins,

als kénnten wir ohne uns wir sein,
ich blittre dich auf, fiir immer,

du betest, du bettest
uns frei.

Gewill gehort dieses Gedicht zu den maBgebenden Dichtungen aus der
spdten Zeit von Celan. Wie auch einige andere wurde es angestoB3en
vom Besuch der Stadt Jerusalem im Herbst 1969%. Schon vor dieser
Reise oder sofort danach steht Jerusalem bei Celan fiir den doppelten
Grundzug des Menschen ein: Sprache und Liebe. Man vergleiche: ,,Du
sei wie du, immer®, im letzten Teil der Sammlung ,,Lichtzwang®. Am 14.
Oktober 1969 hilt Celan in Tel-Aviv eine kurze Ansprache vor dem he-
braischen Schriftstellerverband®. Sein erster Satz lautet: ,,Ich bin zu Ih-
nen nach Israel gekommen, weil ich das gebraucht habe.” Ein Hinweis
mehr, wie sehr bei Celan das eigene Leben (das sog. Biographische) und
die Dichtung eng?, lebens- und dichtungsnotwendig, zusammengehdéren.

3 Vgl. B. Boschenstein, Erste Notizen zu Celans letzten Gedichten, in: Text und Kritik 53/54
(1977): Paul Celan, 55-61; hier auch erste und gute Hinweise zu diesem Gedicht.

4 G. W11, 203.

5 Unverstidndlich ist deshalb das Weglassen der von Celan genau angegebenen Datierun-
gen seiner Gedichte auch in den G. W.; man kann hier nicht auf eine spitere histor.-krit.
Ausgabe vertrosten, weil diese Datierungen nicht zur historischen Kritik, sondern zum Ge-
dicht selbst gehoren!



.Sag, daf} Jerusalem ist“ 429

Celan spricht ,unter dem Neigungswinkel seines Daseins, dem Nei-
gungswinkel seiner Kreatiirlichkeit“®. Diese grundsétzliche Hinneigung
zur Endlichkeit begegnet dem Leser auch in diesen Versen’. Auch hier
gilt: ,,Das Gedicht ist nicht zeitlos.“®

Aufmerken

Es trigt keine Uberschrift mehr. Es gibt ,,vor“ dem Gedicht nichts mehr,
was fiir den Leser wichtig wire; das Gedicht sagt selbst alles Entschei-
dende aus. Jede Vormeinung, wie sie eine Uberschrift wachrufen kann,
wird so vermieden. Der Leser betritt sofort das Gedicht. Wer es laut und
den Satzzeichen entsprechend liest, der hért und bemerkt einen
Rhythmus. Sehr deutlich z. B. in der 3. und 4. Zeile: ,uniibersteigbar/im
Wachen“ - in klassischem VersmaB. Das Gedicht ist fast vollig ohne
fremd anmutende Worter; einzig die Wortverbindung ,.Schneetrost® ist
ungewohnlich. Es gibt keine Wortritsel auf, sondern birgt ein ,,offenbar
Geheimnis“?. Es braucht also weniger den germanistisch klugen Inter-
preten als vielmehr den hérenden Leser. Paul Celan schreibt in einem
Brief an Hans Bender: ,,GewiB, es gibt Exerzitien - im geistigen Sinne*,
und ,,Gedichte, das sind auch Geschenke — Geschenke an die Aufmerk-
samen“'?, Das Gedicht héren und so auslegen sind geistige Ubungen -
vielleicht, um so iiberhaupt erst wieder in den Bereich des Geistes zu ge-
langen, freilich irdischerweise. Es fordert Aufmerksamkeit, die nach ei-
nem fir Celan wichtig gewordenen Wort von Malebranche ,,das natiirli-
che Gebet der Seele“!! ist. Horen und Lesen heiB3t so aufmerksam sein -
Unaufmerksamkeit gehért zum Unglauben'2. Ob zu solcher Unaufmerk-
samkeit auch die heutige Gleichgiiltigkeit gehort, die zwar unscheinba-
rer, aber zugleich wirkungsvoller ist als jeder explizite Atheismus? Das
immer wieder neue Lesen dieses Gedichtes fithrt von selbst zu seiner
rechten Auslegung. Karl Rahner schreibt in seinem Aufsatz ,,Das Wort
der Dichtung und der Christ“*: ,Und also ist es wahr: Die Fahigkeit

¢ Aus Celans Rede Der Meridian, in: G. W. 111, 197.

7 Wesentliche Gesichtspunkte ergaben sich wihrend eines Wochenendseminars tiber
,»Glaube und Dichtung” im Gesprich mit jungen Erwachsenen aus Stuttgart in Bad Dit-
zenbach (Juli 1984); ihnen mochte ich vor allem danken.

8 Celans Bremer Rede, in: G. W. 111, 186.

° J. W. Goethe, Der west-dstliche Divan (= dtv-Gesamtausgabe, Bd. 5), Miinchen 1982, 20.
In G. W.111, 177f.

"1 Celans Rede Der Meridian, in: G. W. 111, 198.

12 J, Pieper, Uber den Glauben, Miinchen 1962, 92, schreibt, ,daB in der Tat der durch-
schnittliche Widerpart des Glaubens weniger der dezidierte Unglaube zu sein scheint als
vielmehr jene tief eingewurzelte Unaufmerksamkeit*.

3 In: Schriften zur Theologie 1V, Ziirich 1960, 444 f.



Gerhard Glaser 430

und die Ubung, das dichterische Wort zu vernehmen, ist eine Vorausset-
zung dafiir, das Wort Gottes zu héren. ... Das Dichterische ist in seinem
letzten Wesen Voraussetzung fiir das Christentum.“ Paul Celans Ge-
dicht ,,Die Pole / sind in uns* ist selbst aus diesem Vernehmen entstan-
den. Wenn wir sein Gedicht aufmerksam héren und lesen, dann voll-
bringen wir eine gerade heute notige Ubung, ein geistig-geistliches Exer-
zitium.

Pole

Das Gedicht beginnt plétzlich und bestimmt: ,,Die Pole“! So als wiiiten
wir alle genau, welche Pole hier gemeint sind. Kein Nord- oder Siidpol,
sondern die Pole, die in uns selbst sind. Zwei oder sogar viele werden
hier erinnert. Aber was sind ,,Pole*“? Sie zichen an und versammeln; sie
ragen heraus, bewegen und drehen sich. Vor allem aber sind Pole auch
Hinweise auf Spannung und Gegensatz. ,,Die Pole / sind in uns*, auch
wenn noch undeutlich bleibt, warum Celan so sein Gedicht beginnt, ver-
weist doch dieser Anfang auf etwas Wichtiges, auf eine Spannung und
auf etwas Herausragendes ,,in uns“. In uns, d.h. in uns Menschen, so
wie wir sind und leben. Dieses menschliche Wir wird von Celan 6fters
genannt: Sechsmal stehen die Worte ,,wir® und ,,uns® in diesem Ge-
dicht. Die Pole sind in diesem ,,uns / wir“. Es sind schlicht das ,,du“
und das ,ich“. Keine Auskunft von auBerhalb, sondern das Gedicht
selbst zeigt es. Es nennt zwolfmal in verschiedener Weise dieses Du und
Ich. Jeder von uns, jedes Du und jedes Ich ergeben die Pole in uns.

Aber es gibt noch andere Verdeutlichungen dieser polaren Gegensiitz-
lichkeit. Wer dieses Gedicht nach Ergénzungen und Spannungen durch-
liest, entdeckt einige: wachen — schlafen; verlieren - Trost; Tor - Jerusa-
lem; vielleicht auch: ohne - immer; oder gar: beten - betten.

Schon in diesem Gang kommt das Gedicht uns niher, kommt Ausein-
anderliegendes zusammen, ohne sich bloB aufzuheben.

In der Mitte der sieben Strophen, in der Mitte der siebzehn Zeilen
steht das zentrale Wort: ,,Jerusalem*.

Ubersteigen

Die erste Strophe beginnt mit der Aussage: ,,Die Pole sind in uns.* Ce-
lan ergénzt in den Versen 3-6, was er unter diesem beginnenden Satz
versteht. Die Pole sind ,,uniibersteigbar / im Wachen“. Das eine ganze
Zeile einnehmende Wort ,uniibersteigbar” verstirkt die erste Einsicht
und Erfahrung einer polaren Gegebenheit in uns. Wir selbst sind uns —



.Sag, daf3 Jerusalem ist“ 431

vom Ich zum Du, vom Du zum Ich - uniibersteigbar. So als ob da ein
Hindernis ist, eine Mauer, ein Nichtiibersteigenkénnen. Aber Celan fiigt
in der nichsten Zeile sofort eine weitere Erlduterung hinzu: im Wachen.
Das stellt klar, wo die Pole uniibersteigbar sind; ndmlich im Bereich des
Wachen, des Tages und vielleicht auch des bewuBiten Wachseins. Sind
vielleicht sogar das Wachen und das BewuBtsein selbst die Uniibersteig-
barkeiten? Sind die Pole in uns deshalb uniibersteigbar, weil wir wach
und bewuBt sind? Uniibersteigbar, weil wir be-wachen?

Der Uberstieg beginnt in.der 5. Zeile: ,,wir schlafen hiniiber®. Der
Uberstieg des Wachens im Schlafen, was freilich nicht sofort heifit: vom
Wachen zum Schlafen! Das Ziel ist keineswegs der Schlaf als bloBer Ge-
gensatz zum Wachsein — oder das UnbewuBte gegen das Bewufite. Das
Schilafen ist das Ubersteigen. Schlafen ist hier ein rettendes Tun und
vollbringt das ,,Hiniiber*. Das kleine Wortchen ,,iiber* steht zweimal da.
Einmal gleichsam verneint: uniibersteigbar, und einmal: hiniiber.

Im Gedichtzyklus ,,Zeitgehoft* erscheint das Wortchen ,,iiber” sehr
oft: ,,Du liegst hinaus iiber dich“ (73); ,meine Trauer, ich seh’s, lauft zu
dir iber“ (79); ,iiber-lagert* (88); ,,herzschwer rollt Azur tiber dich hin“
(91); ,,iiber dich, Offene, trag ich dich zu mir“ (97); ,,iber zu uns® (98);
,weit iiber die Grenzen* (103); ,,iiber die Antimaterie* (121); diese (un-
vollstindige) Aufzihlung 146t die Bedeutung fiir Celan ahnen. So muf3
das zweimalige Wort ,,uniibersteigbar” und ,hiniiber” gehort und ernst-
genommen werden.

L Wir schlafen hiniiber.“ Das Schlafen ist also kein bloBes Einschla-
fen, sondern ein Hiniiberschlafen und ein Ubersteigen. Soll man ,tran-
szendieren“ (wortlich iibersetzt: iibersteigen) schreiben? Soll man mit
dem Hohenlied sagen: ,Ich schlief, doch mein Herz war wach“ (Hld
5,2)? Ist das Schlafen ein Gesprich, ein Ubergang vom Ich zum Du?*
Oder ist der Schlaf ,eine Erstarrung des Urwerkzeugs der Wahrneh-
mung, so daB es sich nicht betitigen kann, die aber dennoch notwendig
ist“15? Ob uns der Schlaf nochmals wichtig wird — jenseits vom blof3en
Gegensatz zum Wachsein'¢? Ob wir hiniiber-schlafen?

Die erste Strophe endet mit der Angabe des ,,Wohin®“ unseres Hin-
iiberschlafens. Wo befinden wir uns, wenn wir zwar nicht einschlafen,
aber doch uns {ibersteigen im Hiniiberschlafen? — ,,vors Tor / des Erbar-
mens®.

14 Vgl. K. Rahner, Geistliches Abendgesprdch, in: Schriften zur Theologie 111, Ziirich 1956,
263-281.

15 Aristoleles, Kleine Schriften zur Seelenkunde, 458 a.

16 Vgl. Heraklit, Fragmente DKB 1, 26, 75, 89.



Gerhard Glaser 432

Allererst vors Tor. Noch nicht durch das dunkle Tor hindurch, son-
dern zuvor vors Tor. Obschon das Bild des Tores an den Tod gemahnt -
ebenso wie das Schlafen —, steht doch zuerst das Tor vor uns. Das Tor,
der von weit her sichtbarste und zugleich verwundbarste Teil der Stadt!?,
ist der Durchgang. Schlafen und Tor sind Ubergang und Durchgang.
Und dennoch: nur vor das Tor. Das Eintreten aber ereignet sich im Ge-
dicht; deutlich lesbar ab: ,,das / ist mein Schneetrost.

Paul Celan sah in Jerusalem Tore. Er hat hier in seinem Gedicht ein
neues Tor gesehen und mit Namen genannt: das Tor des Erbarmens.
Wer von hierher zuriickblickt, entdeckt das Nicht-Erbarmen der uniiber-
steigbaren Pole in uns. Das Erbarmen ist freilich das Tor. Im Hebriii-
schen klingen im Sicherbarmen der MutterschoB und die wiegende
Liebe an'®. Im Mittelhochdeutschen verbindet sich das Erbarmen mit
dem Armsein®. Fiir Celan ist das Erbarmen ein Tor: Ubergang, Durch-
gang und Eingang; ein Tor, das die uniibersteigbare Mauer der Pole
durchgehbar macht.

Verlieren

Wer bisher diesem Weg des Gedichtes gefolgt ist — und ,,das lesende
Subjekt fillt zusammen mit dem Subjekt des gelesenen Gedichts“20 —
wird jetzt enttduscht. Statt das ersehnte Ziel zu finden, beginnt die 7.
Zeile nicht mit einem gemeinschaftlichen ,,wir“, sondern nennt beide ge-
trennt: ,ich“ und ,,dich“. Hinzu kommt das Wort vom ,,verlieren*. Zu-
néchst kein Sich-Gewinnen, sondern ein Verlieren; so als ob das Tor des
Erbarmens wider alle Erwartung gerade einen Verlust er6ffnet. Celan
schreibt nicht: ich verliere mich an dich; so wire das Sichverlieren ein
Sichhingeben und eine beginnende Einswerdung. Celan schreibt dage-
gen: ich verliere dich an dich“. Dieser Verlust ist kein Irgendwohin-
Verlieren, kein bloBes Verlorengehen, sondern ein sinnvoller Verlust.
Das Ich verliert das Dich an dieses Dich-selbst.

Das Ich verliert und 148t auf diese Weise das Du ganz Du sein. Sol-
chen Verlust nennt Paul Celan ,Schneetrost*. Das Ich bleibt gerade
nicht trostlos und allein zuriick, weil es das Du verloren hat. Das Ich
vollbringt dieses Verlieren, und ,,das ist mein Schneetrost*.

0. Keel, Die Welt der altorientalischen Bildsymbolik und das Alte Testament, Ziirich
41984, 105ff.

'8 Theologisches Handwdérterbuch zum Alten Testament 11, hrsg. von E. Jenni, C. Wester-
mann, Miinchen 31984, 761-768.

' F. Kluge, Etymologisches Worterbuch der Deutschen Sprache, Berlin 211975, 169.

2 P. Szondi, Celan-Studien, Frankfurt 1973, 49.



»Sag, daf} Jerusalem ist” 433

Es ist kein bloBer Selbstverlust?!. Trost wire uns verstindlich, uns Le-
sern ~- aber der Trost ist keine schon immer gewuBte Selbstverstindlich-
keit. Er ist ,mein Schneetrost”. Die Wortneubildung von Celan verbin-
det ,,Schnee“?? und ,, Trost“. Welche Bedeutungen hier ,,Schnee* haben
kann, zeigt das Gedicht. Mitten in der mittelmeer-orientalischen Klima-
zone Israels der Hinweis auf den ,,Schnee*“! Der Schneetrost in Jerusa-
lem! Das Kiihle und der Trost, der den Menschen bergen will und nicht
in die Kilte aussetzen! Zuletzt sind das WeiBle (vergleiche: ,sag’s, als
wire ich dieses dein Wei3...“) und Reine im Bedeutungskreis von
Schnee wichtig. ,,Das ist mein Schneetrost” — kein billiger und alltig-
lich-oberflachlicher Trost, der nur vertrostet. Vielmehr erfihrt hier der
Leser mitten im seinlassenden Verlieren jenen auBergewdhnlichen, rei-
nen Trost, das Erbarmen.

Jerusalem

Mit der folgenden neunten Zeile steht der Leser in der Mitte des Ge-
dichtes.

Nach dem Hiniiberschlafen, nach dem Tor des Erbarmens, nach dem
Verlust und zugleich Trost fordert das Ich - vielleicht das Du anspre-
chend - auf: ,sag, daB Jerusalem isz“.

Es braucht die Sprache. Ohne das Sagen ist (und Celan hat das ,,ist“
hervorgehoben) Jerusalem nicht. Dieses Sagen stellt fest und verwirk-
licht.

Jerusalem - jene Stadt, der Celans Besuch im Herbst 1969 gegolten
hat. Jene politische und religiose Stadt mit den vielfiltigen geschichtli-
chen Dimensionen des Glaubens. Jerusalem, das vom Du fiir das Ich ge-
sagt werden kann. Jerusalem - der Ort des gegliickten und ausgespro-
chenen Wir. Dorthin iibersteigen wir uns und schlafen hiniiber; dorthin
6ffnet sich das Tor des Erbarmens, und dort findet das Ich iiber den Du-
Verlust hinaus den Schneetrost. Das Sagen dieser Stadt Jerusalem erin-
nert den heimgekehrten Paul Celan an seine eigene Herkunft?:. Die
Deutung von Jerusalem volizieht das Gedicht selbst in den nichsten
funf Verszeilen. Sie hingen durch die Wiederholung des ,,sag” sowie des
dreimaligen ,als“-Satzes eng zusammen. Das Sein von Jerusalem ist

21 Gegen B. Boschenstein, aaO. (Anm. 3), 57.

22 Zur Bedeutung des Phinomens ,,Schnee“ vgl. W. Menninghaus, Paul Celan. Magie der
Form, Frankfurt 1980, 109-113; P. H. Neumann, Zur Lyrik Paul Celans, Géttingen 1968,
73f.

23 Zur biographischen Herkunft vgl. J. Chalfen, Paul Celan. Eine Biographie seiner Jugend,
Frankfurt 1979; Herkunfl meint seine Ostliche Heimat (Ruménien) und zugleich Paris!



Gerhard Glaser 434

kein geographisches Vorhandensein, sondern erfiillt sich im Maéglich-
sein: ,als wire ich“ und ,als wirst du“. Wenn Jerusalem gesagt wird,
dann konnte etwas GroBartiges geschehen: Das Ich und das Du wiren
fureinander (dein und mein) ,,Weil3“. Fiireinander weil3 sein ist mehr als
das Sich-einander-Verlieren. Das ,,Weill“ 148t an den Schneetrost den-
ken. Es meint aber auch eine lichtvolle Helle?*. Das Weil} ist das Licht
des einen fiir den anderen. Die Farbe ,,Weil3* erinnert vielleicht auch an
den weiBen Marmor?®, der fiir den Tempel in Jerusalem verwendet
wurde. Neben den geldufigen Andeutungen von ,weiB3“ ist es im Orient
auch die Farbe des Todes und der Trauer?s. Hort freilich der Leser das
eine wie das andere mit, dann entsteht Jerusalem zwischen dem Ich und
dem Du neu. Freilich sowohl die Uberhelle als auch der Tod zeigen, wie
das Ich iiber das Du und das Du iiber das Ich mehr meint. Das Weil} des
Ich ist das Mehr fiir das Du und umgekehrt.

Die 14. Verszeile (wieder strophenartig hervorgehoben) versucht
nochmals den Bezug von Ich und Du zu deuten. Es geht um das Sagen,
dafB} Jerusalem ist, ,,als kénnten wir ohne uns wir sein“.

Dieses ,,ohne* hat seine Vorwoérter: im Verlieren und im Weil3-sein.
Jerusalem ist der wirhafte Ort; dort kénnen das Ich und das Du endlich
mehr sein — ndmlich ,,wir“. Und dennoch keine trostlose, einsame Zwei-
samkeit, sondern ein wir ohne uns. Wir sind nochmals von uns selbst er-
16st. Wir sind ohne uns - also auch nicht durch uns - wir. Im Ohne-uns
steigen das Ich und das Du, ja sogar das Wir liber sich selbst hinweg ...,
damit das gegliickte, jerusalemische Wir keine automatische Aufhebung
von Ich und Du ins Wir ist, sondern die Moglichkeit des Menschen
schlechthin: Sprache und Liebe - ,,sag’s... als konnten wir ohne uns wir
sein“. Damit ist die Dimension des Glaubens erreicht. Jerusalem konnte
der Ort eines gegliickten ,,Zeitgehoftes™ sein. Es ist zugleich ,,das frei-
werdende Zeltwort: Mitsammen“?.

Beten

Die letzten drei Zeilen stimmen nochmals einen anderen Ton an. Im
Bild vom Aufblittern eines Buches und einer Rose werden das Ich und
das Du selbst anschaubar. Die gute Auslegung von B. Boschenstein lau-

24 B, Boschenstein weist zu Recht auf das neue Jerusalem hin, ,,dessen Licht im 21. Kapitel
der Apokalypse ,klar wie Kristall‘ genannt wird“ (aaO. [Anm. 3], 57); aber das Zitat steht
zu Beginn des 22. Kapitels und bezieht sich auf das Wasser des Lebens!

25 Vgl. F. Ohly, Schriften zur mittelalterlichen Bedeutungsforschung, Darmstadt 1977, 195 A.
49; zur sonstigen Bedeutung von ,wei“ vgl. G. Scholem, Judaica 111, Frankfurt 1973,
1121f; 1. Riedel, Farben, Stuttgart 1983, 174-190.

26 GG, Heinz-Mohr, Lexikon der Symbole, Diisseldorf 1971, 100.

2.G. W1, 257.



»Sag, daf Jerusalem ist“ 435

tet: ,Im Aufblittern wird die Rose als Geliebte, aber auch als Nie-
mandsrose erschlossen und als Buch gelesen. Dem, der in ihr schlift
und in ihr liest, werden das Beten und das Betten eines. Die Sprache
gibt ihre Laute zum Tausch der Worte her; die iiberlieferten Worte be-
ten und betten werden zu einem dritten, das beide enthilt und iiber-
steigt. Darum miinden sie in die Freiheit...“?® Ich und Du ergéinzen ein-
ander in ihrem Fireinandertun. Das Ich blittert auf, 6ffnet und entfaltet
das Du; dies fiihrt jenes Verlieren als Seinlassen (Vers 7) weiter. Wer
sich aufblattern 14Bt, kann sich nicht mehr egoistisch abschlieffen. Diese
liebende Entfaltung ist end-giiltig, eben ,,fiir immer®. Hier ist keine Un-
iibersteigbarkeit mehr moglich; zwar sind und bleiben die Pole in uns,
aber sie lassen sich sein und ziehen sich an. Im Aufblittern kdnnten
Buch und Rose, Dichtung und Natur mitgehért werden, ohne dall man
sich fiir das eine oder andere entscheiden muB. Das Du betet und bettet;
auch hier ist das Irdische und das Himmlische ,,im Tausch der Worte*
und eines einzigen Buchstabens da.

Das Du betet — damit schreibt Celan eindeutig ein Wort des Glau-
bens. Der Leser ist nicht unvorbereitet. Er kann bereits im Uber-steigen
und im Hiniiberschlafen mehr héren; auch das Wort ,,Erbarmen* gehort
in den Kern des alttestamentlichen Glaubens. Der Trost ist mehr als ein
billiges Vertrosten und kénnte so erneut zu einem Wort der Frommig-
keit werden. Die Farbe ,,WeiB*“ deutet auf die Transparenz des Lichtes
hin. Jerusalem bleibt — gerade in der Vielfalt der Religionen und Kulte -
die Stadt des Glaubens. So wire also zu fragen, ob dieses Gedicht wirk-
lich erst ,,am Ende auch ein Gebetstext*“?® ist — oder ob es nicht schon
anfinglich ein zwischen Ich und Du iiber uns beide hinaus gewobenes
Gebet meint? Wie, wenn das Beten sich im Betten einen ,,Neigungswin-
kel seiner Kreatiirlichkeit“?® gidbe und das Betten im sprechenden Beten
die ,,Unendlichsprechung von lauter Sterblichkeit und Umsonst*3
fande? Wie, wenn auch dieses Gedicht ,,in eines ganz Anderen Sache*??
spriche? Wie, wenn das Beten ein ganz gegliicktes Sagen (also Vers 9
und 10) wire? Wie, wenn Glaube und Liebe hier ein Gesprich fithrten?

Das Du bettet — damit wird der Leser an den Ubergang vom Wachen
zum Schlafen erinnert. Aber es bettet nicht sich selbst und nicht einfach
das Ich, sondern — ,,uns frei“. Das Du betet und bettet uns frei.

Indem Celan diese beiden Worte an das Ende stellt, betont er sie.
Hier muB dieses Gedicht aufhéren, weil wir frei geworden sind.

28 B, Boschenstein, aa0. (Anm. 3), 57f.
2 B. Boschenstein, aaO. (Anm. 3), 57.
30 Vgl. Anm. 6. n @G, W11, 200. 2 G. W11, 196.



Elisabeth Ot 436

Es kann heiflen, da3 wir im freigeriumten und freigezeitigten Jerusa-
lem angekommen sind; daB in diesem freien Wir auch das Ich und das
Du frei sind; daB3 die Pole in uns bleiben, aber doch frei; daB im Auf-
blédttern, im Beten und Betten von Ich und Du das letzte Ziel erscheint:
,Huns® und ,.frei” sind zwei Worte fiir dasselbe.

Vernehmen

Dieses spidte Gedicht Paul Celans verlangt das aufmerksame Héren.
Das Schlichte, das Néchste und Vergessene ist in ihm gedichtet. Es ist
schwierig, weil hier Dichtung und Glauben nicht formal oder inhaltlich
zwei verschiedene Sparten -~ die eine wird in der Germanistik, die an-
dere in der Theologie abgehandelt - meinen, sondern weil das glau-
bende Vernehmen im Gedicht und das Horen des Wortes im Glauben
vollzogen wird. Was sich vielleicht wie eine pedantische Wort-fiir-Wort-
Erkldrung liest, kann im Lesen des Gedichtes ,,Exerzitien - im geistigen
Sinne* werden. Der Brief an Hans Bender endet so:

,»Wir leben unter finsteren Himmeln, und - es gibt wenig Menschen.
Darum gibt es wohl auch so wenig Gedichte. Die Hoffnungen, die ich
noch habe, sind nicht groB; ich versuche, mir das mir Verbliebene zu er-
halten.*?

Das letzte Wort des Gedichtes erhellt diese Himmel und 148t hoffen.

3G W. I, 178.

,Dein Reich komme!*

Elisabeth Ott, Neresheim

Wir beten diese Bitte oft; sie ist ja ein Teil unseres Hauptgebetes, des
von unserem Herrn Jesus Christus uns hinterlassenen und gebotenen
Gebetes. Wir beten gerade dieses Gebet wohl nicht immer andichtig,
ganz auf den Sinn der Worte ausgerichtet. Wir haben es schon so oft ge-
betet; es erstaunt uns nicht mehr. Dabei konnte es uns wohl erstaunen.
Es enthdlt Bitten, die uns selbst nicht in den Sinn gekommen wiéren. So
auch die Bitte: ,,Dein Reich komme!“
Was eigentlich erbitten wir da?





