Franz-Josef Steinmetz 440

wir uns — als Menschen — an den theokratischen Systemen ein Beispiel
nehmen, aber wir diirfen zugleich — als Christen-Menschen - nicht ver-
gessen, dal erst mit Christi Wiederkunft und der Erscheinung seiner
vollkommenen Liebe ,,Reich Gottes* auch fiir uns die einzige Wirklich-
keit werden wird. Erst wenn wir die Armen geworden sind, die in ihrer
Armut die Hinde ausstrecken, werden wir ,,selig* werden kdnnen. Eben
als die ,,Armen“, von denen in der Bergpredigt die Rede ist.

Dies sind zugleich die ,,Sanftmiitigen®, denen die einzigartige Verhei-
Bung zuteil wird, daB ,,sie das Erdreich besitzen werden*. »Sanftmiitig”
sind diejenigen, die ihre Macht (und jeder Mensch verfiigt iiber irgend-
eine Méglichkeit zur Machtausiibung) wie Jesus Christus ,,dahingege-
ben“ haben, um sie als Vollmacht wieder zu empfangen.

»,wandelt im Licht, nicht in der Finsternis*

Versuch einer Antwort auf 1 Joh 1,5-2,11

Franz-Josef Steinmetz, Miinster

Lieber Apostel Johannes,

zwischen Deinem Namenstag am 27. Dezember und dem Fest der Taufe
des Herrn 148t uns die Kirche in den Werktagsmessen regelmiBig ein
Stiick aus Deinem ersten Brief vorlesen. Er gehort also sozusagen zur
Weihnachtspost, die wir jedes Jahr empfangen. Schon manchmal wollte
ich Dir etwas darauf antworten, aber es fehlte mir bisher an Mut. In die-
sem Jahr endlich will ich es versuchen.

Zunichst darf ich Dir sagen, daB ich Deine Ausfiihrungen nicht so
unmittelbar ansprechend finde wie die Deines Kollegen Paulus. Du
schreibst fiir unser Empfinden ziemlich abstrakt, und konkrete Angaben
sind selten. Deine Gedanken kreisen um Licht und Finsternis, Leben
und Tod, Liebe und HaB, aber sie scheinen nicht logisch voranzuschrei-
ten. Offenbar sprichst Du in eine Situation, die nicht ohne weiteres die
unsere ist. Du kdmpfst gegen frithgnostische Irrlehrer und meinst damit
Leute, die sich im Besitz eines Heilsweges wiahnen, der ohne Glaube ge-
radezu direkt mit Gott vereinigt. Ich sehe noch nicht, ob diese Gefahren
auch die unseren sind.



., Wandelt im Licht, nicht in der Finsternis“ 44]

Dennoch hoffen wir, von Dir zu lernen. Vielleicht kannst gerade Du
uns helfen, den Blick fiir das Wesen der christlichen Botschaft zu schir-
fen und ihre Einheit und Einfachheit zu erkennen. LaB uns nicht zu friih
ermiiden und vermittle uns die Beharrlichkeit und Konzentration, die
wir brauchen.

Du schreibst: ,,Dies ist die Botschaft, die wir von Jesus Christus ge-
hort haben und euch verkiinden: Gott ist Licht, und Finsternis gibt es
nicht in ihm.”“ (1 Joh 1,5)

Wenn einer sich wirklich fiir Gott interessiert, wenn er ihn kennenler-
nen und bei ihm wohnen méchte, dann ist das, was Du hier zusammen-
faBt, ohne Zweifel eine frohe Botschaft. Auch wir lieben das Licht und
leben nicht gerne in der naBkalten Finsternis eines Kellergewdlbes.
Zwar ist unsere Sehnsucht nach Licht nicht mehr so grof3 wie die des an-
tiken Menschen. SchlieBlich ist unsere Welt voll von strahlenden Lam-
pen und kiinstlichen Lichtquellen, so daB sie uns oftmals gar zu grell er-
leuchtet erscheint. Unsere Sehnsucht richtet sich daher nicht selten auf
die belebende Wirme einer Kerze oder eines Kaminfeuers. Auch schit-
zen viele von uns die bunte Lichtorgel einer Diskothek weit mehr als die
einfache Helligkeit eines Konzertsaales. Aber das alles bedeutet keinen
wesentlichen Unterschied in unserer Einstellung. Wenn Du erklérst, dall
Gott Licht ist, dann héren wir es gern.

Trotzdem fillt es vielen von uns keineswegs leicht, nun auch wirklich
daran zu glauben. Zumal dieses Wort uns ausgerechnet an dem Tag ver-
lesen wird, an dem wir des Kindermords in Betlehem gedenken (am 28.
Dezember). Ein Gott, der so etwas zulidft, erscheint uns eher dunkel, ge-
heimnisvoll und unergriindlich. Wie kannst Du versichern, dall Gott
Licht ist und es Finsternis in ihm nicht gibt? Im AT wird Gott niemals
einfach mit dem Licht identifiziert. Licht ist vor allem Gottes Gabe an
den Menschen. Wire es nicht besser, die Unergriindlichkeit Gottes im
gleichen Atemzug zu benennen, also etwa zu sagen, daB Er jenseits von
Hell und Dunkel steht? (Entschuldige meinen Freimut!) Und haben die
groBen Philosophen nicht gute Griinde, wenn sie erklaren: Das Licht,
das Gott schenkt, verdichtet um so mehr das Dunkel, in das es sich ent-
zieht?

Offenbar miissen wir uns an Deine dualistische Sprache gewdhnen
und genauer fragen, was Du unter ,,Licht“ verstehst; denn in den synop-
tischen Evangelien sagt Jesus nirgendwo ausdriicklich, daB3 Gott Licht
sei. Nur in Deinem eigenen Evangelium 146t Du Jesus sagen: ,,Ich bin
das Licht der Welt. Wer mir nachfolgt, wird nicht in der Finsternis um-
hergehen, sondern wird das Licht des Lebens haben.“ (8,12) Das heif3t
doch wohl: Jesus hat uns durch sein ganzes Leben und Tun Gott als



Franz-Josef Steinmetz 442

Licht geoffenbart. Sehr wahrscheinlich zielst Du schon zu Beginn Dei-
nes Briefes auf das, was Du dann spiter zusammenfaBt: ,,Gott ist die
Liebe.“ (4,16) Gott ist Licht wiirde dann heiBlen: Er ist Liebe, die sich
mitteilt, Schenken und Strahlen bis hin zur Hingabe seines Sohnes Je-
sus, bis hin zum Tod der unschuldigen Kinder von Betlehem.

Im Blick auf diese radikale Lichtvorstellung, lieber Apostel Johannes,
beginne ich freilich zu verstehen, da Du mit Deiner Gemeinde nicht
zufrieden bist. Du meinst: ,,Wenn wir sagen, dal wir Gemeinschaft mit
ihm haben, und doch in der Finsternis leben, liigen wir und tun nicht die
Wahrheit.“ (1 Joh 1,6) Ich fiirchte, daB3 wir (viele von uns? - armseliger
noch als die stolzen Christen damals) nicht einmal Gemeinschaft mit
ihm haben mochten. Statt dessen klagen wir {iber die Finsternis unserer
Zeit, die Lieblosigkeit der Mitmenschen und die Unsicherheit der Zu-
kunft. Ich weil nicht, ob das eine Liige ist. Es ist wohl eher Kleinglaube
oder Mangel an Vertrauen.

Aber Du trostest uns: ,,Wenn wir im Licht wandeln, wie er im Licht
ist, haben wir Gemeinschaft miteinander, und das Blut Jesu, seines Soh-
nes, reinigt uns von jeder Stinde.“ (1 Joh 1,7) Zumindest sind viele von
uns von der Sehnsucht nach dem Du und dem Wir erfaBt; sie suchen die
Gemeinschaft, in der sie geborgen und gefordert sind, in der sie offen re-
den diirfen. Vielleicht kénnen wir sagen, daB sie, so gesehen, schon an-
fangen, im Lichte zuo wandeln und die Voraussetzung erfiillen, die Du
nennst, wenn jemand gereinigt werden méchte. Nicht als ob diese Reini-
gung der Lohn fiir briiderliches Miteinander wire. Aber so ist es nun
einmal: Die Gemeinschaft untereinander macht uns Gott dhnlich (drei-
faltige Liebe) und 1aBt die Kraft einstrdmen, die allein unsere Siinden
tilgen kann: die Liebe, die sich am Kreuz geoffenbart hat und immer
noch in Gott und seinem Sohn lebendig ist.

Allerdings: ,,Wenn wir sagen, daB3 wir keine Siinde haben, betriigen
wir uns selbst, und die Wahrheit ist nicht in uns.”“ (1 Joh 1,8) Und Du
fiigst hinzu: ,Wenn wir sagen, daB} wir nicht gesiindigt haben, machen
wir ihn zum Liigner, und sein Wort ist nicht in uns.* (1, 10) DaB sich ein
Mensch siindenlos wihnt, scheint kaum moéglich zu sein und ist doch
immer eine Gefahr fiir jedermann. Auch heute gibt es zweifellos das,
was im Glaubensbekenntnis der Wiirzburger Synode ,heimlicher Un-
schuldswahn® (1,5) genannt wird. Allzuoft kommt es vor, dal3 unser Be-
wuBtsein vom Unheil sich verflacht, weil wir uns die Tiefe unserer eige-
nen Mitschuld verbergen. Ich meine jedoch, daB, tiefer gesehen, nicht
unser fehlendes Bewuftsein das eigentliche Problem ist. Vielmehr fehlt
es uns an Hoffnung, daB sich unser Leben vom Schlechten zum Guten
wenden, die Widerspriiche aufgel6st und die blutenden Wunden geheilt



., Wandelt im Licht, nicht in der Finsternis*“ 443

werden kénnen. Wer das Licht Gottes aus den Augen verliert, iibersicht
nicht bloB seine Siinden, sondern vor allem die Chance ihrer Uberwin-
dung. Das eigentlich 148t ihn jede Mitschuld leugnen.

Deshalb schreibst Du: ,,Wenn wir unsere Siinden bekennen, ist er treu
und gerecht; er vergibt uns die Siinden und reinigt uns von allem Un-
recht.“ (1 Joh 1,9) Das ist nun wahrlich eine frohmachende Botschaft.
Hittest Du sie gleich an den Anfang gestellt, dann wire es uns leichter
gefallen, Gott als wohltuendes und nicht bloB richtendes Licht zu erken-
nen. Aber Du fiirchtest wahrscheinlich, da8 wir den Kampf gegen die
Siinde nicht mit dem geniigenden Ernst fiihren, wenn wir Gott lediglich
als verzeihende Liebe und nicht zugleich als reinigendes Licht erfahren.
Daher erklirst Du erginzend: ,Ich schreibe euch dies, damit ihr nicht
stindigt.“ (2,1) Schon Dein Kollege Paulus muBte sich bekanntlich tiber
Leute beklagen, die ihm verleumderisch in den Mund legen, er habe be-
hauptet: ,,LaBt uns Boses tun, damit Gutes entsteht!“ (R6m 3,8) Solchen
Vorwiirfen kommst Du auf Deine Weise zuvor.

Dennoch verlierst Du Dein Hauptziel nicht aus den Augen, nimlich
die befreiende Zuversicht: ,,Jesus Christus ist die Sithne fiir unsere Siin-
den, aber nicht nur fiir unsere Siinden, sondern auch fiir die der ganzen
Welt.“ (1 Joh 2,2) Ich verstehe kaum, warum man Dir so oft nachsagt,
Du schautest zu einseitig auf Deine eigene Gemeinde. Der letzte Vers
zeigt doch deutlich genug, wie universal Du Jesu Heilswerk siehst. Nicht
blof die Christen — obwohl auch sie noch tatsdchlich Béses tun - wan-
deln von Gott her gesehen schon im Licht, sondern dieses Licht kann
die gegen Gottes Liebe gerichtete Finsternis der ganzen Welt hinweg-
nehmen.

Ob ich bisher zu wenig betont habe, was Du mehrfach unterstreichst:
daB wir unsere Siinden anerkennen und bekennen sollen, weil wir sonst
Gott selber zum Liigner machen? Ich hoffe, nein. Gottes verzeihendes
Wort hat nur dort Sinn, wo Verzeihung nétig ist. Das Licht, in dem wir
schon leben, ist nicht unser eigenes, sondern kommt allein von ihm. Es
erspart uns keineswegs das vielleicht unangenehme und schmerzliche
Siindenbekenntnis voreinander, aber es befihigt uns zugleich zur verzei-
henden Bruderliebe, weil er uns schon vergeben hat.

Wenn ich auf das zuriickschaue, was Du bisher geschrieben hast, lieber
Apostel Johannes, dann habe ich den Eindruck, Du sagst eigentlich
nichts Neues. Es war vor allem Deine eigentiimliche Sprache (etwa im
Vergleich zu anderen Teilen der Heiligen Schrift), die uns das Verstiand-
nis schwer machte. Du scheinst das selber zu spiiren, denn Du fahrst
fort: ,,Liebe Briider ich schreibe euch kein neues Gebot, sondern ein al-



Franz-Josef Steinmerz 444

tes Gebot, das ihr von Anfang an hattet ... Und doch schreibe ich euch
ein neues Gebot, etwas, das in ihm und in euch verwirklicht ist; denn
die Finsternis geht voriiber, und schon leuchtet das wahre Licht.“ (1 Joh
2,7f) Du meinst offenbar das eine Liebesgebot. Auch wenn Du von Ge-
boten in der Mehrzahl sprichst, betonst Du die Einheit der Forderung
Gottes, die in der Offenbarung Jesu aufleuchtet. Sie ist alt und neu zu-
gleich. DaB sie ,,alt“ ist, verstehe ich leicht; denn wir Christen haben sie
schon in der Taufe ibernommen. AuBBerdem meinst Du wohl auch, daf3
sie sozusagen ,uralt” ist, nimlich im Wesen Gottes, in Seiner Liebe,
ihren Ursprung hat. Aber weshalb nennst Du dieses eine Gebot zugleich
»neu“ (dhnlich wie Jesus in Deinem Evangelium Joh 13,34)?

Richtet sich diese Bemerkung gegen gewisse Leute, die ihre neuen
Lehren rithmen und die alten Traditionen der Gemeinde abwerten? Das
ist wohl nicht auszuschlief3en, trifft aber noch nicht die ganze Tiefe die-
ser Wahrheit. Du erkléarst sie ja selber, indem Du sagst: ,,Denn die Fin-
sternis geht voriiber, und schon leuchtet das wahre Licht.“ (2,8) Das
heifit doch wohl: Nicht nur immer schon ist Gott Licht, sondern eben
dies ist jetzt aktuell, indem sich Gott als Liebe in Jesus offenbart und die
kalte Finsternis der Lieblosigkeit iiberwindet. Aber nicht nur in Jesus ist
diese alte Liebe neu verwirklicht, sondern sie wirkt schon in uns weiter,
weil wir ja schon begonnen haben, unsere Briider zu lieben. Und sie
bleibt neu, weil sie sich auch in Zukunft neu durchsetzen muB3 gegen-
tiber der ,,Welt“ und gegen unsere eigene Neigung zum Riickfall in die
Finsternis oder zumindest in ein ,,Licht®, das diesen Namen nicht ver-
dient. Daher muf3t Du uns noch einmal aufriitteln und ermahnen: ,, Wer
sagt, er sei im Licht, aber seinen Bruder haft, ist noch in der Finsternis.
Wer seinen Bruder liebt, bleibt im Licht; da gibt es fiir ihn kein Strau-
cheln. Wer aber seinen Bruder hafit, ist in der Finsternis. Er geht in der
Finsternis und wei3 nicht, wohin er geht; denn die Finsternis hat seine
Augen blind gemacht.” (I Joh 2,9-11) Diesen deutlichen Worten, lieber
Apostel Johannes, sollte ich eigentlich nichts hinzufiigen, obwohl es bei
uns ein seltsames Sprichwort gibt, das ihnen zu widersprechen scheint.
Es lautet: Liebe macht blind. Du hingegen behauptest, daf3 der Hal3 un-
sere Augen blind macht. Ich denke, das ist im Grunde kein Wider-
spruch. Unser Sprichwort will sagen, dafl es etwas gibt, das eilfertig
»Liebe“ genannt wird, aber eigentlich Leidenschaft ist, und diese 148t
uns oft genug die Wahrheit nicht erkennen. Wirkliche Liebe macht nicht
blind, sondern sehend; das Unheil hingegen, das der HaB3 erzeugt, ist er-
schreckend: Der Hassende wird orientierungslos und wei3 nicht, wohin
er geht.



Maranatha - Gegenwart und Ankunft des Herrn 445

Obwohl Dein Brief noch lange nicht zu Ende ist, lieber Apostel Jo-
hannes, moéchte ich an dieser Stelle erst einmal schlieBen. Mir ist bewuB3-
ter geworden, dafl es vor allem um das Tun der Liebe geht. Deine Vor-
stellung vom christlichen Glauben ist einfach, zielt auf das Wesentliche
und verliert sich nicht in nebensédchliche Aspekte. Du hiltst keine bloBie
Moralpredigt, sondern zeigst, wie Gott uns immer mehr in sein eigenes
Licht hineinziehen will, d. h. in seine eigene Gemeinschaft. Unser Leben
wird hell, wenn wir an dieser Gemeinschaft der Liebe teilnehmen, und
es wird finster, wenn wir uns egoistisch isolieren. So bleibe ich in der
Hoffnung, da uns auch das diesjdhrige Weihnachtsfest Gottes licht-
volle Liebe wieder neu erfahren 14B8t, wie es Dein Brief verheifit. Herz-
lich danke ich Dir, auch im Namen Deiner vielen anderen Leser.

Maranatha —
Gegenwart und Ankunft des Herrn

Zur Adventsfrommigkeit

Norbert Baumert, Frankfurt

Maranatha - dieser Ruf pragt die urchristliche Frommigkeit. Er steht in
griechischer Ubersetzung am SchluB jenes Buches, das heute die ganze
Heilige Schrift abschlieBt, ein Buch, in dem der Verfasser die Grund-
situation der Anhéinger Jesu zwischen seiner ersten und zweiten Ankunft
kennzeichnet. So fafit dieser Ruf die Beziehung der Jiinger zu ihrem er-
hoéhten Herrn zusammen: ,,Amen. Komm, Herr Jesu.“

An zwei anderen Stellen erscheint die aramiische Formel selbst im
griechischen Text. Sie steht damit in der Reihe jener Gebetsrufe, die aus
der ,christlichen Muttersprache“ iibernommen wurden: ,,Halleluja®,
,Hosanna“, ,Amen“ und das vertraute ,,Abba“. Nicht als ob jene Rufe
uniibersetzbar gewesen wiren; aber offensichtlich werden in ihnen
Heilserfahrungen festgehalten, die so tief gehen, daB sie den araméisch-
sprechenden Verkiindern spontan in der Muttersprache iiber die Lippen
kommen - darunter die Grundbeziehungen zum ,Vater und zum
»Herrm*. Die Neuartigkeit der persénlichen Gottesbeziechung macht die
Juden zu Christen. Wir sind am Urgestein christlicher Frommigkeit.





