
Franz-Josef Steinmetz 440 

wir uns - als Menschen - an den theokratischen Systemen ein Beispiel 
nehmen, aber wir dürfen zugleich - als Christen-Menschen - nicht ver- 
gessen, daß erst mit Christi Wiederkunft und der Erscheinung seiner 
vollkommenen Liebe •Reich Gottes" auch für uns die einzige Wirklich- 
keit werden wird. Erst wenn wir die Armen geworden sind, die in ihrer 
Armut die Hände ausstrecken, werden wir •selig" werden können. Eben 
als die •Armen", von denen in der Bergpredigt die Rede ist. 

Dies sind zugleich die •Sanftmütigen", denen die einzigartige Verhei- 
ßung zuteil wird, daß •sie das Erdreich besitzen werden". •Sanftmütig" 
sind diejenigen, die ihre Macht (und jeder Mensch verfügt über irgend- 
eine Möglichkeit zur Machtausübung) wie Jesus Christus •dahingege- 
ben" haben, um sie als Vollmacht wieder zu empfangen. 

•Wandelt im Licht, nicht in der Finsternis" 
Versuch einer Antwort auf 1 Joh 1,5-2,11 

Franz-Josef Steinmetz, Münster 

Lieber Apostel Johannes, 

zwischen Deinem Namenstag am 27. Dezember und dem Fest der Taufe 
des Herrn läßt uns die Kirche in den Werktagsmessen regelmäßig ein 
Stück aus Deinem ersten Brief vorlesen. Er gehört also sozusagen zur 
Weihnachtspost, die wir jedes Jahr empfangen. Schon manchmal wollte 
ich Dir etwas darauf antworten, aber es fehlte mir bisher an Mut. In die- 
sem Jahr endlich will ich es versuchen. 

Zunächst darf ich Dir sagen, daß ich Deine Ausführungen nicht so 
unmittelbar ansprechend finde wie die Deines Kollegen Paulus. Du 
schreibst für unser Empfinden ziemlich abstrakt, und konkrete Angaben 
sind selten. Deine Gedanken kreisen um Licht und Finsternis, Leben 
und Tod, Liebe und Haß, aber sie scheinen nicht logisch voranzuschrei- 
ten. Offenbar sprichst Du in eine Situation, die nicht ohne weiteres die 
unsere ist. Du kämpfst gegen frühgnostische Irrlehrer und meinst damit 
Leute, die sich im Besitz eines Heilsweges wähnen, der ohne Glaube ge- 
radezu direkt mit Gott vereinigt. Ich sehe noch nicht, ob diese Gefahren 
auch die unseren sind. 



• Wandelt im Licht, nicht in der Finsternis" 441 

Dennoch hoffen wir, von Dir zu lernen. Vielleicht kannst gerade Du 
uns helfen, den Blick für das Wesen der christlichen Botschaft zu schär- 
fen und ihre Einheit und Einfachheit zu erkennen. Laß uns nicht zu früh 
ermüden und vermittle uns die Beharrlichkeit und Konzentration, die 
wir brauchen. 

Du schreibst: •Dies ist die Botschaft, die wir von Jesus Christus ge- 
hört haben und euch verkünden: Gott ist Licht, und Finsternis gibt es 
nicht in ihm." (1 Joh 1,5) 

Wenn einer sich wirklich für Gott interessiert, wenn er ihn kennenler- 
nen und bei ihm wohnen möchte, dann ist das, was Du hier zusammen- 
faßt, ohne Zweifel eine frohe Botschaft. Auch wir lieben das Licht und 
leben nicht gerne in der naßkalten Finsternis eines Kellergewölbes. 
Zwar ist unsere Sehnsucht nach Licht nicht mehr so groß wie die des an- 
tiken Menschen. Schließlich ist unsere Welt voll von strahlenden Lam- 
pen und künstlichen Lichtquellen, so daß sie uns oftmals gar zu grell er- 
leuchtet erscheint. Unsere Sehnsucht richtet sich daher nicht selten auf 
die belebende Wärme einer Kerze oder eines Kaminfeuers. Auch schät- 
zen viele von uns die bunte Lichtorgel einer Diskothek weit mehr als die 
einfache Helligkeit eines Konzertsaales. Aber das alles bedeutet keinen 
wesentlichen Unterschied in unserer Einstellung. Wenn Du erklärst, daß 
Gott Licht ist, dann hören wir es gern. 

Trotzdem fällt es vielen von uns keineswegs leicht, nun auch wirklich 
daran zu glauben. Zumal dieses Wort uns ausgerechnet an dem Tag ver- 
lesen wird, an dem wir des Kindermords in Betlehem gedenken (am 28. 
Dezember). Ein Gott, der so etwas zuläßt, erscheint uns eher dunkel, ge- 
heimnisvoll und unergründlich. Wie kannst Du versichern, daß Gott 
Licht ist und es Finsternis in ihm nicht gibt? Im AT wird Gott niemals 
einfach mit dem Licht identifiziert. Licht ist vor allem Gottes Gabe an 
den Menschen. Wäre es nicht besser, die Unergründlichkeit Gottes im 
gleichen Atemzug zu benennen, also etwa zu sagen, daß Er jenseits von 
Hell und Dunkel steht? (Entschuldige meinen Freimut!) Und haben die 
großen Philosophen nicht gute Gründe, wenn sie erklären: Das Licht, 
das Gott schenkt, verdichtet um so mehr das Dunkel, in das es sich ent- 
zieht? 

Offenbar müssen wir uns an Deine dualistische Sprache gewöhnen 
und genauer fragen, was Du unter •Licht" verstehst; denn in den synop- 
tischen Evangelien sagt Jesus nirgendwo ausdrücklich, daß Gott Licht 
sei. Nur in Deinem eigenen Evangelium läßt Du Jesus sagen: •Ich bin 
das Licht der Welt. Wer mir nachfolgt, wird nicht in der Finsternis um- 
hergehen, sondern wird das Licht des Lebens haben." (8,12) Das heißt 
doch wohl: Jesus hat uns durch sein ganzes Leben und Tun Gott als 



Franz-Josef Steinmetz 442 

Licht geoffenbart. Sehr wahrscheinlich zielst Du schon zu Beginn Dei- 
nes Briefes auf das, was Du dann später zusammenfaßt: •Gott ist die 
Liebe." (4,16) Gott ist Licht würde dann heißen: Er ist Liebe, die sich 
mitteilt, Schenken und Strahlen bis hin zur Hingabe seines Sohnes Je- 
sus, bis hin zum Tod der unschuldigen Kinder von Betlehem. 

Im Blick auf diese radikale Lichtvorstellung, lieber Apostel Johannes, 
beginne ich freilich zu verstehen, daß Du mit Deiner Gemeinde nicht 
zufrieden bist. Du meinst: •Wenn wir sagen, daß wir Gemeinschaft mit 
ihm haben, und doch in der Finsternis leben, lügen wir und tun nicht die 
Wahrheit." (1 Joh 1,6) Ich fürchte, daß wir (viele von uns? - armseliger 
noch als die stolzen Christen damals) nicht einmal Gemeinschaft mit 
ihm haben möchten. Statt dessen klagen wir über die Finsternis unserer 
Zeit, die Lieblosigkeit der Mitmenschen und die Unsicherheit der Zu- 
kunft. Ich weiß nicht, ob das eine Lüge ist. Es ist wohl eher Kleinglaube 
oder Mangel an Vertrauen. 

Aber Du tröstest uns: •Wenn wir im Licht wandeln, wie er im Licht 
ist, haben wir Gemeinschaft miteinander, und das Blut Jesu, seines Soh- 
nes, reinigt uns von jeder Sünde." (1 Joh 1,7) Zumindest sind viele von 
uns von der Sehnsucht nach dem Du und dem Wir erfaßt; sie suchen die 
Gemeinschaft, in der sie geborgen und gefordert sind, in der sie offen re- 
den dürfen. Vielleicht können wir sagen, daß sie, so gesehen, schon an- 
fangen, im Lichte zu wandeln und die Voraussetzung erfüllen, die Du 
nennst, wenn jemand gereinigt werden möchte. Nicht als ob diese Reini- 
gung der Lohn für brüderliches Miteinander wäre. Aber so ist es nun 
einmal: Die Gemeinschaft untereinander macht uns Gott ähnlich (drei- 
faltige Liebe) und läßt die Kraft einströmen, die allein unsere Sünden 
tilgen kann: die Liebe, die sich am Kreuz geoffenbart hat und immer 
noch in Gott und seinem Sohn lebendig ist. 

Allerdings: •Wenn wir sagen, daß wir keine Sünde haben, betrügen 
wir uns selbst, und die Wahrheit ist nicht in uns." (1 Joh 1,8) Und Du 
fügst hinzu: •Wenn wir sagen, daß wir nicht gesündigt haben, machen 
wir ihn zum Lügner, und sein Wort ist nicht in uns." (1,10) Daß sich ein 
Mensch sündenlos wähnt, scheint kaum möglich zu sein und ist doch 
immer eine Gefahr für jedermann. Auch heute gibt es zweifellos das, 
was im Glaubensbekenntnis der Würzburger Synode •heimlicher Un- 
schuldswahn" (1,5) genannt wird. Allzuoft kommt es vor, daß unser Be- 
wußtsein vom Unheil sich verflacht, weil wir uns die Tiefe unserer eige- 
nen Mitschuld verbergen. Ich meine jedoch, daß, tiefer gesehen, nicht 
unser fehlendes Bewußtsein das eigentliche Problem ist. Vielmehr fehlt 
es uns an Hoffnung, daß sich unser Leben vom Schlechten zum Guten 
wenden, die Widersprüche aufgelöst und die blutenden Wunden geheilt 



• Wandelt im Licht, nicht in der Finsternis" 443 

werden können. Wer das Licht Gottes aus den Augen verliert, übersieht 
nicht bloß seine Sünden, sondern vor allem die Chance ihrer Überwin- 
dung. Das eigentlich läßt ihn jede Mitschuld leugnen. 

Deshalb schreibst Du: •Wenn wir unsere Sünden bekennen, ist er treu 
und gerecht; er vergibt uns die Sünden und reinigt uns von allem Un- 
recht." (1 Joh 1,9) Das ist nun wahrlich eine frohmachende Botschaft. 
Hättest Du sie gleich an den Anfang gestellt, dann wäre es uns leichter 
gefallen, Gott als wohltuendes und nicht bloß richtendes Licht zu erken- 
nen. Aber Du fürchtest wahrscheinlich, daß wir den Kampf gegen die 
Sünde nicht mit dem genügenden Ernst führen, wenn wir Gott lediglich 
als verzeihende Liebe und nicht zugleich als reinigendes Licht erfahren. 
Daher erklärst Du ergänzend: •Ich schreibe euch dies, damit ihr nicht 
sündigt." (2,1) Schon Dein Kollege Paulus mußte sich bekanntlich über 
Leute beklagen, die ihm verleumderisch in den Mund legen, er habe be- 
hauptet: •Laßt uns Böses tun, damit Gutes entsteht!" (Rom 3,8) Solchen 
Vorwürfen kommst Du auf Deine Weise zuvor. 

Dennoch verlierst Du Dein Hauptziel nicht aus den Augen, nämlich 
die befreiende Zuversicht: •Jesus Christus ist die Sühne für unsere Sün- 
den, aber nicht nur für unsere Sünden, sondern auch für die der ganzen 
Welt." (1 Joh 2,2) Ich verstehe kaum, warum man Dir so oft nachsagt, 
Du schautest zu einseitig auf Deine eigene Gemeinde. Der letzte Vers 
zeigt doch deutlich genug, wie universal Du Jesu Heilswerk siehst. Nicht 
bloß die Christen - obwohl auch sie noch tatsächlich Böses tun - wan- 
deln von Gott her gesehen schon im Licht, sondern dieses Licht kann 
die gegen Gottes Liebe gerichtete Finsternis der ganzen Welt hinweg- 
nehmen. 

Ob ich bisher zu wenig betont habe, was Du mehrfach unterstreichst: 
daß wir unsere Sünden anerkennen und bekennen sollen, weil wir sonst 
Gott selber zum Lügner machen? Ich hoffe, nein. Gottes verzeihendes 
Wort hat nur dort Sinn, wo Verzeihung nötig ist. Das Licht, in dem wir 
schon leben, ist nicht unser eigenes, sondern kommt allein von ihm. Es 
erspart uns keineswegs das vielleicht unangenehme und schmerzliche 
Sündenbekenntnis voreinander, aber es befähigt uns zugleich zur verzei- 
henden Bruderliebe, weil er uns schon vergeben hat. 

Wenn ich auf das zurückschaue, was Du bisher geschrieben hast, lieber 
Apostel Johannes, dann habe ich den Eindruck, Du sagst eigentlich 
nichts Neues. Es war vor allem Deine eigentümliche Sprache (etwa im 
Vergleich zu anderen Teilen der Heiligen Schrift), die uns das Verständ- 
nis schwer machte. Du scheinst das selber zu spüren, denn Du fährst 
fort: •Liebe Brüder ich schreibe euch kein neues Gebot, sondern ein al- 



Franz-Josef Steinmetz 444 

tes Gebot, das ihr von Anfang an hattet... Und doch schreibe ich euch 
ein neues Gebot, etwas, das in ihm und in euch verwirklicht ist; denn 
die Finsternis geht vorüber, und schon leuchtet das wahre Licht." (1 Joh 
2,7 f) Du meinst offenbar das eine Liebesgebot. Auch wenn Du von Ge- 
boten in der Mehrzahl sprichst, betonst Du die Einheit der Forderung 
Gottes, die in der Offenbarung Jesu aufleuchtet. Sie ist alt und neu zu- 
gleich. Daß sie •alt" ist, verstehe ich leicht; denn wir Christen haben sie 
schon in der Taufe übernommen. Außerdem meinst Du wohl auch, daß 
sie sozusagen •uralt" ist, nämlich im Wesen Gottes, in Seiner Liebe, 
ihren Ursprung hat. Aber weshalb nennst Du dieses eine Gebot zugleich 
•neu" (ähnlich wie Jesus in Deinem Evangelium Joh 13,34)? 

Richtet sich diese Bemerkung gegen gewisse Leute, die ihre neuen 
Lehren rühmen und die alten Traditionen der Gemeinde abwerten? Das 
ist wohl nicht auszuschließen, trifft aber noch nicht die ganze Tiefe die- 
ser Wahrheit. Du erklärst sie ja selber, indem Du sagst: •Denn die Fin- 
sternis geht vorüber, und schon leuchtet das wahre Licht." (2,8) Das 
heißt doch wohl: Nicht nur immer schon ist Gott Licht, sondern eben 
dies ist jetzt aktuell, indem sich Gott als Liebe in Jesus offenbart und die 
kalte Finsternis der Lieblosigkeit überwindet. Aber nicht nur in Jesus ist 
diese alte Liebe neu verwirklicht, sondern sie wirkt schon in uns weiter, 
weil wir ja schon begonnen haben, unsere Brüder zu lieben. Und sie 
bleibt neu, weil sie sich auch in Zukunft neu durchsetzen muß gegen- 
über der •Welt" und gegen unsere eigene Neigung zum Rückfall in die 
Finsternis oder zumindest in ein •Licht", das diesen Namen nicht ver- 
dient. Daher mußt Du uns noch einmal aufrütteln und ermahnen: •Wer 
sagt, er sei im Licht, aber seinen Bruder haßt, ist noch in der Finsternis. 
Wer seinen Bruder liebt, bleibt im Licht; da gibt es für ihn kein Strau- 
cheln. Wer aber seinen Bruder haßt, ist in der Finsternis. Er geht in der 
Finsternis und weiß nicht, wohin er geht; denn die Finsternis hat seine 
Augen blind gemacht." (1 Joh 2,9-11) Diesen deutlichen Worten, lieber 
Apostel Johannes, sollte ich eigentlich nichts hinzufügen, obwohl es bei 
uns ein seltsames Sprichwort gibt, das ihnen zu widersprechen scheint. 
Es lautet: Liebe macht blind. Du hingegen behauptest, daß der Haß un- 
sere Augen blind macht. Ich denke, das ist im Grunde kein Wider- 
spruch. Unser Sprichwort will sagen, daß es etwas gibt, das eilfertig 
•Liebe" genannt wird, aber eigentlich Leidenschaft ist, und diese läßt 
uns oft genug die Wahrheit nicht erkennen. Wirkliche Liebe macht nicht 
blind, sondern sehend; das Unheil hingegen, das der Haß erzeugt, ist er- 
schreckend : Der Hassende wird orientierungslos und weiß nicht, wohin 
er geht. 



Maranatha - Gegenwart und Ankunft des Herrn 445 

Obwohl Dein Brief noch lange nicht zu Ende ist, lieber Apostel Jo- 
hannes, möchte ich an dieser Stelle erst einmal schließen. Mir ist bewuß- 
ter geworden, daß es vor allem um das Tun der Liebe geht. Deine Vor- 
stellung vom christlichen Glauben ist einfach, zielt auf das Wesentliche 
und verliert sich nicht in nebensächliche Aspekte. Du hältst keine bloße 
Moralpredigt, sondern zeigst, wie Gott uns immer mehr in sein eigenes 
Licht hineinziehen will, d. h. in seine eigene Gemeinschaft. Unser Leben 
wird hell, wenn wir an dieser Gemeinschaft der Liebe teilnehmen, und 
es wird finster, wenn wir uns egoistisch isolieren. So bleibe ich in der 
Hoffnung, daß uns auch das diesjährige Weihnachtsfest Gottes licht- 
volle Liebe wieder neu erfahren läßt, wie es Dein Brief verheißt. Herz- 
lich danke ich Dir, auch im Namen Deiner vielen anderen Leser. 

Maranatha - 
Gegenwart und Ankunft des Herrn 
Zur Adventsfrömmigkeit 

Norbert Baumert, Frankfurt 

Maranatha - dieser Ruf prägt die urchristliche Frömmigkeit. Er steht in 
griechischer Übersetzung am Schluß jenes Buches, das heute die ganze 
Heilige Schrift abschließt, ein Buch, in dem der Verfasser die Grund- 
situation der Anhänger Jesu zwischen seiner ersten und zweiten Ankunft 
kennzeichnet. So faßt dieser Ruf die Beziehung der Jünger zu ihrem er- 
höhten Herrn zusammen: •Amen. Komm, Herr Jesu." 

An zwei anderen Stellen erscheint die aramäische Formel selbst im 
griechischen Text. Sie steht damit in der Reihe jener Gebetsrufe, die aus 
der •christlichen Muttersprache" übernommen wurden: •Halleluja", 
•Hosanna", •Amen" und das vertraute •Abba". Nicht als ob jene Rufe 
unübersetzbar gewesen wären; aber offensichtlich werden in ihnen 
Heilserfahrungen festgehalten, die so tief gehen, daß sie den aramäisch- 
sprechenden Verkündern spontan in der Muttersprache über die Lippen 
kommen - darunter die Grundbeziehungen zum •Vater" und zum 
•Herrn". Die Neuartigkeit der persönlichen Gottesbeziehung macht die 
Juden zu Christen. Wir sind am Urgestein christlicher Frömmigkeit. 




