
Maranatha - Gegenwart und Ankunft des Herrn 445 

Obwohl Dein Brief noch lange nicht zu Ende ist, lieber Apostel Jo- 
hannes, möchte ich an dieser Stelle erst einmal schließen. Mir ist bewuß- 
ter geworden, daß es vor allem um das Tun der Liebe geht. Deine Vor- 
stellung vom christlichen Glauben ist einfach, zielt auf das Wesentliche 
und verliert sich nicht in nebensächliche Aspekte. Du hältst keine bloße 
Moralpredigt, sondern zeigst, wie Gott uns immer mehr in sein eigenes 
Licht hineinziehen will, d. h. in seine eigene Gemeinschaft. Unser Leben 
wird hell, wenn wir an dieser Gemeinschaft der Liebe teilnehmen, und 
es wird finster, wenn wir uns egoistisch isolieren. So bleibe ich in der 
Hoffnung, daß uns auch das diesjährige Weihnachtsfest Gottes licht- 
volle Liebe wieder neu erfahren läßt, wie es Dein Brief verheißt. Herz- 
lich danke ich Dir, auch im Namen Deiner vielen anderen Leser. 

Maranatha - 
Gegenwart und Ankunft des Herrn 
Zur Adventsfrömmigkeit 

Norbert Baumert, Frankfurt 

Maranatha - dieser Ruf prägt die urchristliche Frömmigkeit. Er steht in 
griechischer Übersetzung am Schluß jenes Buches, das heute die ganze 
Heilige Schrift abschließt, ein Buch, in dem der Verfasser die Grund- 
situation der Anhänger Jesu zwischen seiner ersten und zweiten Ankunft 
kennzeichnet. So faßt dieser Ruf die Beziehung der Jünger zu ihrem er- 
höhten Herrn zusammen: •Amen. Komm, Herr Jesu." 

An zwei anderen Stellen erscheint die aramäische Formel selbst im 
griechischen Text. Sie steht damit in der Reihe jener Gebetsrufe, die aus 
der •christlichen Muttersprache" übernommen wurden: •Halleluja", 
•Hosanna", •Amen" und das vertraute •Abba". Nicht als ob jene Rufe 
unübersetzbar gewesen wären; aber offensichtlich werden in ihnen 
Heilserfahrungen festgehalten, die so tief gehen, daß sie den aramäisch- 
sprechenden Verkündern spontan in der Muttersprache über die Lippen 
kommen - darunter die Grundbeziehungen zum •Vater" und zum 
•Herrn". Die Neuartigkeit der persönlichen Gottesbeziehung macht die 
Juden zu Christen. Wir sind am Urgestein christlicher Frömmigkeit. 



Norbert Baumert 446 

Die Unsicherheit, die bis heute über der Deutung unserer Formel 
liegt, zeigt zugleich die Spannung, die im Wesen dieser Beziehung liegt. 
Je nachdem, wie man die Silben trennt, ist zu übersetzen1: 

maran atha - Vergangenheit: Unser Herr ist gekommen (in der 
Geschichte). 

- nachwirkendes, präsentisches Perfekt: Unser Herr 
ist da (im Gottesdienst, in der geistlichen Erfah- 
rung). 

- Partizip: Unser Herr ist im Kommen (ständiger Pro- 
zeß). 

marana tha      - Imperativ: Unser Herr, komm (als Anruf)! 

•Unser Herr ist da." 

Die ältesten Belege scheinen eher den ersten Sinn vorauszusetzen. Am 
Schluß des 1. Korintherbriefes, nach Mitteilung der Grüße einiger Mit- 
arbeiter, fügt Paulus hinzu (16,21-24): •Der Gruß mit meiner, des 
Paulus, eigener Hand. Wenn einer den Herrn nicht liebt, sei er ausge- 
schlossen. Maran atha. Die Gnade des Herrn Jesus mit euch. Meine 
Liebe (ist) mit euch allen in Christus Jesus." - Dreimal ist hier vom 
•Herrn" die Rede. Die erste Stelle spricht vom Fehlen einer gegenwärti- 
gen Beziehung; die dritte wird zwar oft als Wunsch übersetzt, aber in 
Parallele zu Vers 24 ist auch dieser Satz eher als Aussage zu verstehen: 
Die Gnade des Herrn ist mit euch2. 

Teilt man die dazwischen stehende aramäische Formel so ab, wie wir 
es hier getan haben, wäre auch dies eine Aussage. Inhaltlich liegt dies 
näher. Denn worauf will dieser Ruf antworten? Will Paulus sagen, daß 
derjenige, der gegen den Herrn lieb-los ist, ausgeschieden werden soll, 
weil der Herr erwartet wird oder weil er •in unserer Mitte ist"? Doch 
wohl das Letztere. Im übrigen paßt ein Bittruf auch formal nicht in diese 
Reihe: Paulus würde sich plötzlich von den Adressaten weg zum Herrn 
wenden und dann sofort wieder sie ansprechen. So ist die präsentische 

1 Näheres bei K. G. Kuhn, Artikel •Maranatha", in: Kittel, ThWIV, 470^175. Zur partizi- 
pialen Deutung, etwa im Westsyrischen und in der nestorianischen Liturgie, vgl. A. Adam, 
Erwägungen zur Herkunft der Didache, in: Ztschr.f. Kirchengeschichte 68 (1957) 5f. 
2 •So durchgängig die altkirchliche Erklärung", Kuhn, aaO. (Anm. 1), 472. Näheres zur 
patristischen Deutung •Ho Kyrios aelthen" vgl. C. Schmidt, in: ZNW24 (1925) 98. - Im 
Griechischen weist in diese Richtung der Artikel vor •charis", ähnlich wie in v. 24 vor 
•agape". Im Unterschied dazu steht bei der häufigen Eingangsformel der Artikel nicht, 
vgl. 1 Kor 1,3; 2 Kor 1,2 und alle Briefanfänge, die ja einen Wunsch ausdrücken. 



Maranatha - Gegenwart und Ankunft des Herrn 447 

Deutung hier wahrscheinlicher3: •Unser Herr (ist gekommen und) ist 
da!" 

Auch die Didache, die Zwölf apostellehre (10,6), führt die Formel ein 
im Zusammenhang von Prüfung und Unterscheidung. Die Einladung 
zum Empfang der Eucharistie lautet: •Hosanna dem Gotte Davids. Ist 
einer heilig, so trete er herzu! Wer es nicht ist, der tue Buße! Maran 
atha. Amen." Hier also gibt •Maranatha" einen Grund an, warum der 
Sünder nicht hinzutreten kann, sondern erst Buße tun muß: Weil der 
Herr da ist, weil er in den eucharistischen Gestalten gekommen und im 
Mahl unter uns ist (und nicht, weil die Gemeinde betet: Komm, Herr!). 
Wie bei Paulus wäre es merkwürdig, wenn die Anrede an die Gemeinde 
unversehens in einen Bittruf an den Herrn überginge. Auch wenn vorher 
davon die Rede war: •Es komme die Gnade und es vergehe diese Welt", 
so sind doch die beiden aramäischen Rufe viel eher als Bekräftigung der 
Einladung zu dem Gekommenen zu verstehen, und zwar sowohl an den, 
der •heilig" ist, als auch an den, der der Buße bedarf4. 

•Unser Herr ist gekommen, ist anwesend" - in diesem Ruf ist etwas 
von der urchristlichen Erfahrung der Gegenwart des erhöhten Herrn 
festgehalten. Es sind ähnlich wie in Emmaus (Lk 24,31) Momente von 
großer Dichte, in denen sich die Zweifel wie Nebel auflösen, weil seine 
•Nähe" spürbar wird. Dabei wird die Gegenwart Jesu •im Geiste" er- 
fahren und die Geist-Erfahrung als Offenbarung Jesu erkannt. So, wenn 
auf das Gebet der Urgemeinde hin •der Ort bebte, an dem sie versam- 
melt waren und alle mit dem Heiligen Geist erfüllt wurden" (Apg 4,31), 
oder wenn Paulus sagt: •Niemand kann sagen: Herr ist Jesus, außer in 

3 So auch Kuhn •vom Kontext her", aaO. (Anm. 1), 473-475. - In gleichem Sinn urteilt H. 
Haag, Artikel •Maranatha", in: Bibel-Lexikon, Köln 1956. - Zur weiteren Kontroverse und 
Literatur vgl. H. Conzelmann, Der 1. Brief an die Korinther, Göttingen 1969 (kritisch-ex- 
egetischer Kommentar), der darauf aufmerksam macht, daß mit der verschiedenen Silben- 
trennung noch nicht eindeutig die beiden verschiedenen Bedeutungsmöglichkeiten unter- 
schieden sind. Aber da sie damit verbunden werden können, gehen wir hier der Einfach- 
heit halber davon aus. 
4 Darum ist Conzelmanns •Vermutung" nicht überzeugend, daß dieser Ruf •ein Anruf an 
den Herrn ist: Komm" (aaO. [Anm. 3]); denn wenn dabei •offenbleibt, ob der Herr zum 
Mahl geladen wird oder ob seine Parusie erbeten wird", so wären beide Möglichkeiten in 
diesem Zusammenhang recht merkwürdig, als ob nach der Einladung an die Gemeinde 
nun auch der Herr •eingeladen" würde (?); Er ist derjenige, der einlädt (Mt 26,26f). Eben- 
sowenig aber paßt in diesem Moment und bei dieser vorangehenden Fragestellung von •hei- 
lig und unheilig" eine Bitte um die •Parusie", die ja dann schwerlich für den Augenblick 
der Eucharistie erwartet, sondern nur allgemein herbeigesehnt worden wäre. Für den, der 
•nicht heilig" ist, wäre es dann eine Art Druckmittel zur Buße. All das paßt nicht in diesen 
Kontext. (Was den Zusammenhang betrifft, urteilt Kuhn ähnlich, aaO. [Anm. 1], 474 f.) 
Vielmehr geht es um die sakramentale Präsenz, vgl. 1 Kor 11,25-29. A. Adam, aaO. (Anm. 
1), 6, weist hin auf die manichäische Formel: •Der Erlöser ist gekommen", mit der die kul- 
tische Gegenwart des •Heilbringers Mani" angezeigt wird. 



Norbert Baumert 448 

heiligem Geist." (1 Kor 12,3) Außenstehende wurden immer wieder da- 
durch hinzugewonnen, daß sie durch die Begegnung mit einem Christen 
oder einer Gottesdienstgemeinde •überzeugt" wurden: •Und so wird er 
sich niederwerfen, Gott anbeten und ausrufen: Wahrhaftig, Gott ist un- 
ter euch." (1 Kor 14,25) In diesem staunenden Wahrnehmen der macht- 
vollen Gegenwart des Herrn ereignete sich somit für den einzelnen im- 
mer wieder das, was die Jünger zunächst in ihrem geschichtlichen Zu- 
sammensein mit dem Herrn, dann aber besonders nach seiner Auferste- 
hung und in der Geistsendung erlebt hatten: •Es ist der Herr." - •Du 
bist der Sohn Gottes, der Heilige Israels." - •Wer ist dieser?" - •Mein 
Herr und mein Gott!" Und: •Der Tröster wird von dem Meinigen neh- 
men und euch verkünden." (Mk 4,41; 8,29; Joh 1,49; 16,14; 20,28; 
21,7) Die sinnenhaft wahrnehmbare Präsenz des Menschen Jesus von 
Nazaret wurde mehr und mehr transparent für die Tiefe der Gottheit5. 
Denn die Sinneswahrnehmung als solche führt ja nicht notwendig zur 
Erkenntnis Jesu; das zeigt die vielfältige Ablehnung, die ihm entgegen- 
schlägt. Darum sagt er zu Petrus: •Nicht Fleisch und Blut haben dir das 
offenbart, sondern mein Vater im Himmel." (Mt 16,17) 

So führt Jesus seine Jünger langsam heran zu einer tieferen Art der 
Wahrnehmung; und er formt sie um durch eine neue Art der Präsenz 
nach seiner Auferstehung und in der Geistsendung. Er ist nun nicht 
mehr in der gleichen Weise für sie greifbar und sichtbar und wird doch 
an den Auswirkungen und der Atmosphäre, die von ihm ausgeht, als 
derselbe erkannt. Denn die Jünger erkennen darin die gleiche persönli- 
che •Ausstrahlung" oder •Herrlichkeit"6; sie erkennen ihn an dem Frie- 
den, der sie erfüllt, an der Arf der Freude und der tiefen Sicherheit, in 
der Ehrfurcht, dem Staunen und dem •Trauen" (Glauben - pistis), das 
sie in sich wahrnehmen (vgl. Rom 14,17; 2 Tim 1,12). •Laßt euch ja 
nicht bekümmern; der Herr ist nahe (= in der Nähe)!" Auch diese Auf- 
forderung von Phil 4,4-6 zur Offenheit gegenüber allen Menschen und 
zur Freude wird ja nicht damit begründet, daß der Herr bald kommt, 
sondern daß der Herr schon da ist, in unserer Nähe7. 

5 Darum ist die Formel auch nicht direkt eine Aussage über das geschichtliche Kommen 
Jesu in Nazaret - obwohl dies selbstverständlich im Hingergrund steht -, sondern über 
sein Kommen im Sakrament und in der geistlichen Erfahrung. 
6 •Doxa - Kabod": Diese setzt die Linie der •Schekina" fort, des Wohnens Gottes in sei- 
nem Tempel, Dtn 12,11 parr.; vgl. Ex 40,35; 1 Kön 8,10; 2 Kor 3. 
7 •Nahe" ist also hier nicht zeitlich, sondern räumlich oder besser •existentiell" zu verste- 
hen. - Im gleichen Sinne interpretiert H. Schlier, Über die Auferstehung Jesu Christi, Ein- 
siedeln 1968, 64f: •Nach dem Apostel Paulus stimmt die Nähe des auferweckten und er- 
höhten Herrn in diese Freude, Phil 2,18; 3,1; 4,4. Sie strömt aus in der Sorglosigkeit und 
in dem milden Wesen gegenüber allen Menschen, Phil 4,5 f. Sie entzündet sich aber auch 



Maranatha - Gegenwart und Ankunft des Herrn 449 

Paulus lebt ständig in diesem Kontakt mit dem gegenwärtigen Herrn, 
den er in seinem Gewissen wahrnimmt und der ihn führt (1 Thess 2,4; 
2 Kor 1,12.18-23; 2,17; 5, lOf8). Und auch wenn Petrus den Gelähmten 
heilt, wenn er mit Johannes vor dem Hohen Rat steht und Zeugnis ab- 
legt, wenn die Jünger miteinander das Brot brechen (vgl. Didache 10,6), 
den Getauften die Hände auflegen zum Empfang des Heiligen Geistes 
oder verbindliche Beschlüsse fassen (Apg 15,28), ereignet sich immer 
wieder neu die Gegenwart des Herrn: •Der Herr stand ihnen bei und be- 
kräftigte die Verkündigung durch die Zeichen, die er geschehen ließ." 
(Mk 16,20) Ist es verwunderlich, daß diese immer neue, überraschende 
Präsenz Jesu gelegentlich bewußt gemacht wurde in dem Ruf: •Maran 
atha" - •der Herr ist gegenwärtig, ist gekommen", oder auch: •ist im 
Kommen"9? So gibt es bis heute Lebenssituationen oder Gottesdienste, 
in denen ein Mensch plötzlich weiß: •Der Herr ist da" - nicht als Ge- 
fühlsaufwallung, sondern als Erkenntnis des Glaubens. 

•Unser Herr, komm!" 

Marana tha - in dieser Silbentrennung - kann auch heißen: •Unser 
Herr, komm." Diesen Ruf übersetzt Offb 22,20 - als Bittruf der Braut. 

beim Herrenmahl zur ,agalliasis', dem eschatologischen Jubel der versammelten Ge- 
meinde, der den Jubel der Vollendung jetzt schon vorausnimmt, Apg 2,46; vgl. 1 Petr 
1,6.8; 4,13." -Ähnlich ders., Der Herr ist nahe. Adventsbetrachtungen, Freiburg 21975, 57 f: 
•In welcher Weise können wir denn ,in ihm' sein? ... Wie können wir uns seiner freuen, 
können zur Freude ,in ihm' gelangen, wenn er als der Gekreuzigte und Auferstandene und 
Erhöhte nicht gegenwärtig ist, gegenwärtig in der Gegenwart unserer Welt und Zeit? Dar- 
auf gibt der Apostel mit seiner Formulierung Antwort: ,Der Herr ist nahe' (Phil 4,5) ... 
Dieses ,Nahesein' meint nicht nur und nicht zuerst und zuletzt ein Nahe-sein im zeitlichen 
Sinn. Es meint eine sachliche Nähe, ein Nahegekommen und in der Nähe, ein in das Er- 
reichbare und das Erreichen Gerücktsein. Und es meint dies auch in der zeitlichen Nähe. 
Es meint mit anderen Worten, daß seine Ankunft in Kreuz und Auferstehung zu Gott zu- 
gleich ein Ankommen in die Nähe zu uns ist. Er ist uns nahegekommen und ist in unserer 
Nähe. Ja, man kann sagen: Er ist uns nahe." (Dieser Text ist aufgenommen in: Die Feier 
des Stundengebetes. Lektionar II/l unter dem 23. Dez., 125 f.) 
8 Zu der präsentischen Deutung auch von 2 Kor 5,10 vgl. N. Baumert, Täglich sterben und 
auferstehen (SANT 34), München 1973, 244-262. 
9 Adam (aaO. [Anm. 1], 6) verzeichnet als •Merkwürdigkeit": •Bei einem Besuch des syri- 
schen St.-Markus-Klosters in Jerusalem im September 1954 gab der dortige Bibliotheksse- 
kretarius, ein arabisch-, syrisch- und englischsprechender Mönch, den Ausdruck aufs be- 
stimmteste mit möran öte', in westsyrischer Aussprache und mit Pänultimabetonung, wie- 
der, also partizipial: ,Der Herr ist im Kommen.' Er lehnte die perfektische Deutung, also 
die Lesung ,möran etö', die ich ihm vorschlug, mit allen Zeichen des Entsetzens ab und 
verwarf die imperativische Lesung ,möranö tö' als lächerlich." - A. vermerkt, daß die par- 
tizipiale Lesung •märan 'äte", die bisher •noch nicht diskutiert wird", vom rein linguisti- 
schen Standpunkt aus •hinsichtlich der zu überwindenden Schwierigkeiten mit der perfek- 
tischen ,märan 'etä' auf gleicher Stufe" stehe. 



Norbert Baumert 450 

Dann tritt eine andere Akzentuierung in den Vordergrund: Aus dem 
überraschten Staunen über seine Gegenwart erwächst ein Ruf der Sehn- 
sucht. Weil die Gemeinde die Präsenz Jesu schon erfahren hat - im per- 
sönlichen Leben mit ihm und im Gottesdienst -, betet sie von neuem: 
•Komm, Herr!" Aber in welchem Sinne? Allzuleicht wird dies •selbst- 
verständlich" auf die •Wiederkunft in Herrlichkeit" bezogen10. Doch ist 
von den bisherigen Ergebnissen her zu fragen, ob es nicht auch eine 
Bitte um sein tägliches Kommen sein könnte. Es wäre dann eine Bitte 
um die aktuelle Erfahrung seiner Gegenwart in unserem Heute, so wie 
wir etwa am Beginn eines Gottesdienstes beten: •Herr, komm in unsere 
Mitte", oder: •Komm, Heiliger Geist", d. h. komm jetzt mit Deiner 
Kraft in unsere Herzen, wobei wir durchaus auch auf wahrnehmbare 
Wirkungen des Geistes gefaßt sein müssen. 

In der Offenbarung des Johannes ist dieser Ruf zweifellos zunächst so 
präsentisch gemeint, denn einmal ist die Apokalypse eine Darstellung 
der Grundkräfte während der ganzen Zeit der Kirche und nicht etwa 
nur während der •Letzten Tage" vor dem •Untergang". Die Mahnung 
an die Gemeinde in Laodizea meint ja gerade dieses tägliche Kommen: 
•Siehe, ich stehe vor der Tür und klopfe an" (Offb 3,20); die •Ankunft" 
des Herrn kann also im Verständnis dieses Buches durchaus ein immer- 
währendes Ereignis sein. Zum andern aber spricht der unmittelbare 
Kontext zunächst von der Ankunft während dieser Letztzeit (Jetztzeit): 
•Der Geist und die Braut sagen: Komm! Wer es hört, der rufe: Komm! 
Wen dürstet, der komme. Wer will, empfange umsonst das Wasser des 
Lebens." (Offb 22,17) Das Wasser des Lebens ist in johanneischer Theo- 
logie ein Symbol für den Geist (Joh 7,39), also zunächst für das, was der 
Herr Tag für Tag seiner Gemeinde gibt11. 

Selbstverständlich klingt in diesem Text mit an, daß dieser Prozeß sei- 
nem Ende und Höhepunkt zustrebt, und die Verheißung •Ich komme 
bald" schließt gewiß die Wiederkunft am Ende der Geschichte nicht aus 

10 Vgl. Kuhn, aaO. (Anm. 1), 475. - Die Neigung zu einer solchen Interpretation hängt 
auch damit zusammen, welches Gewicht man der •Naherwartung" in der Urgemeinde 
gibt. Sowohl von Paulus als auch von den Synoptikern her sind gegen eine heute gängige 
Überbetonung Bedenken anzumelden; vgl. zu 1 Kor 7,29 N. Baumert, Ehelosigkeit und 
Ehe im Herrn (Forschung zur Bibel 47), Würzburg 1984, 208 ff. Zu 2 Kor 5 vgl. Anm. 9. Zu 
Mk vgl. H. Giesen, Erwartete Jesus das nahe Ende der Welt?, in: ders., Glaube und Han- 
deln, Bd. 1 (EHS. T. XXIII, 205), Frankfurt 1983, 111-131. Ferner ders., Eschatologie II: 
NT, demnächst in der Neuauflage des Bibellexikons von H. Haag. 
11 Auch H. Giesen, Christusbotschaft in apokalyptischer Sprache, in: Bibel und Kirche 39 
(2/1984) 50, interpretiert Offb 22,17 in diesem existentiellen Sinn. Er betont auch, daß aus 
dem Buch hervorgeht, •daß die Christen nicht mit einem baldigen Ende ihrer mißlichen 
Situation zu rechnen haben ... und nicht auf ein nahes Weltende vorbereitet werden, son- 
dern zur Treue im Glauben gemahnt werden" (52). 



Maranatha - Gegenwart und Ankunft des Herrn 451 

(vgl. Offb 1,7; 22,7 f; Apg 1,11). Es soll also nicht geleugnet werden, 
daß Marana tha auch diese Sehnsucht nach der endgültigen Wieder- 
kunft zum Ausdruck bringen kann; nur ist dies eben ein weiterer Aspekt 
und wohl kaum der ursprüngliche12. Zumindest ist es legitim, die ur- 
christliche Sehnsucht nach der endgültigen Wiederkunft des Herrn zu 
verstehen aus der bereits geschenkten Erfahrung seiner Gegenwart und 
aus der Sehnsucht nach einer täglichen Erneuerung und Vertiefung die- 
ser •Erfahrung des Heiles": Weil Er immer wieder präsent wird, weckt 
er die Sehnsucht nach einem Wachstum seiner Lebensmacht in uns bis 
zur Vollendung. 

Advent 

Damit stehen wir mitten im Ad-vent, den wir doch nur in diesem Drei- 
klang richtig vollziehen können: •Der Herr ist gekommen" (geschicht- 
lich •in der Fülle der Zeit") und ist da (sakramental; existentiell in den 
•Höhepunkten" meines Lebens); •der Herr kommt jetzt" (immer wieder, 
im Geist); und •der Herr wird wiederkommen". Dann wird am Ende der 
Tage offenbar werden, was wir jetzt schon sind (vgl. Kol 3,4; 1 Joh 3,2). 
Je mehr wir diesen inneren Zusammenhang begreifen, um so gelassener 
können wir den Termin seiner letzten Ankunft Ihm überlassen, ohne 
durch Prophezeiungen und Vermutungen beunruhigt zu werden, wie es 
heute wieder häufig geschieht (vgl. 2 Thess 2,10, aber auch ohne die 
Sehnsucht nach seinem endgültigen Erscheinen erschlaffen zu lassen (1 
Thess 5,2.6). Es ist ein schmaler Grat zwischen einer Fixierung auf das 
•nahe Weltende" (wobei dies leicht zu einem Alibi wird, sich der Ver- 
antwortung für die kommenden Generationen zu entziehen und sich zu 
benehmen, als ob wir die •Letzten" wären) und jener anderen Fehlhal- 
tung, welche das Endgericht, die endgültige Erlösung und eine letzte 
Sinnerfüllung jenseits dieser Geschichte nicht ernst nimmt. Der Christ 
findet diesen •schmalen Pfad" (Mt 7,14) nur, wenn er die Botschaft von 
der •Ankunft" von der inneren Lebendigkeit einer persönlichen Begeg- 
nung mit dem Herrn her versteht. Die Spannung, die in der Bedeutung 
jener aramäischen Formel liegt, besteht dann nicht so sehr in der Ver- 
schiebung auf einer Zeitachse (Gegenwart - Zukunft), sondern liegt in 
der Logik der Beziehung, um die es geht: •Ich bin dem Herrn begegnet, 
und darum sehne ich mich nach seinem Kommen heute und alle Tage 
meines Lebens ,bis ans Ende der Welt' (vgl. Mt 28,20)." 

12 Vgl. o. unsere Deutung von 1 Kor 16,22; Did 10,6 und Offb 22,20 sowie die Anm. 1.10 
und 11. 



Norbert Baumert 452 

Mit dieser Abwandlung des Matthäusschlusses ist hier die dement- 
sprechende menschliche Verhaltensweise gekennzeichnet: Der Zusage 
der täglichen Anwesenheit des Herrn entspricht unser Glaube an seine 
tägliche Gegenwart und die Erwartung seiner täglichen Ankunft - bis 
ans Ende. Freilich steht bei manchen Christen diese Erwartungshaltung 
unter einem geheimen Leistungsdruck, etwa: •Wenn ich mich nur dar- 
auf einstelle und wachsam bin, wird der Herr gewiß kommen." Unverse- 
hens hängt dann das Kommen des Herrn von der Disposition und Akti- 
vität des Menschen ab, und er ist um so mehr enttäuscht, wenn der Herr 
dann nicht so kommt, wie er es erwartet hatte. Aber die Wachsamkeit 
des Menschen soll ja nicht das Kommen des Herrn bewirken, sondern 
nur dazu helfen, daß wir Ihn nicht verpassen, soll also Hindernisse be- 
seitigen. Das Kommen ist Sache des Herrn. Er kommt aus eigener Initia- 
tive, und zwar •wenn ihr es nicht vermutet" (Lk 12,40; Mk 13,33-37). 

Die Grundhaltung des Advent ist darum nicht jene, die drängend den 
Herrn herbeizuziehen sucht (obwohl man auch das richtig verstehen 
kann), sondern die, die seiner Verheißung traut und darin ruht: •Herr, 
es ist Deine Sache, zu kommen." (vgl. Rom 10,6f; Eph 4,9) •Ich will 
Dir glauben, daß Du ganz von Dir aus auf mich zukommst, wie Du es 
seit Abraham immer wieder getan hast." Kein Mensch kann das heilsge- 
schichtliche Handeln Gottes herbeiführen; es ist reine Gnade, damals 
wie heute. Plötzlich erkennen wir in der Tiefe, daß wir nichts •in der 
Hand" haben, sondern nur •in seiner Hand" sind. Und dies bedeutet 
Freiheit; Befreiung von jedem Leistungsdruck und aller Angst um uns 
selbst; Befreiung zu einem Vertrauen von der Wurzel her. Denn der Mit- 
telpunkt meines Lebens liegt dann nicht mehr in mir selbst, sondern in 
einem anderen. Insofern ist der Christ ein •ex-zentrischer" Mensch, um 
ein Wortspiel zu wagen, ein Mensch, der das Zentrum seines Lebens au- 
ßerhalb seiner selbst hat. Und •Maranatha" ist so verstanden ein Ur-Ge- 
bet dieses Heilsverständnisses; die jungen Christen brachten darin das 
totale Getragensein vom gegenwärtigen und kommenden, aber unver- 
fügbaren Herrn zum Ausdruck. 

Einübung 

Unsere Adventsspiritualität besteht also nicht darin, den Herrn herbei- 
zuziehen, sondern zunächst wahr-zu-nehmen, wo Er schon gekommen 
ist und wo Er Sein Kommen ankündigt. Advent ist zuerst eine Aussage 
über Sein Tun. Advent feiern bedeutet, Seine tägliche Ankunft feiern: sie 
wahr-nehmen, für sie danken, von ihr berichten, durch unser Tun auf sie 
antworten. Eine Adventsgemeinde ist also jene, die aus dieser Gegen- 



Maranatha - Gegenwart und Ankunft des Herrn 453 

wart und Ankunft des Herrn lebt, die also das Heil und die Gerechtig- 
keit Gottes wahrnimmt, den Frieden und die Freude im Heiligen Geist. 
Die Schrift sucht nach Worten, um diese neuartige Erfahrung des Herrn 
zu vermitteln: Verhalten noch in den Osterberichten angedeutet, wird sie 
von Paulus gedeutet durch die alttestamentliche •Kabod Jahwe"; die 
Herrlichkeit des Herrn wird zur •Doxa Christi"! Es ist die Ausstrahlung 
seiner Persönlichkeit, das Fluidum und der Glanz, der ihn umgibt, das 
Flair seines Geistes, die Erfahrung von Licht und Leben, Freiheit und 
Gelöstheit, auch in den unscheinbaren Formen. Johannes spricht immer 
wieder von der •Liebe" als dem Kennzeichen seiner Anwesenheit. Und 
Ignatius von Loyola wird die paulinische •Tröstung" aufgreifen. Wo er- 
eignet sich das in unserem Leben, wo erfahren wir seine Liebe, das 
•Leuchten seines Angesichtes"? 

Vielleicht geschieht es mitten in der Arbeit, die so profan erscheint 
und die wir doch zu Seiner Ehre tun. Aber es ist dann nicht mehr die 
•gute Meinung", die ich selbst •erwecke", sondern etwa ein Staunen, 
wie Er die Dinge fügt, wie Er nicht nur in der herrlichen Natur, sondern 
auch in den unscheinbaren Handgriffen eines Dienstes präsent wird, 
und wie das eigene Werk und die Freude daran transparent werden auf 
Ihn hin. Kennen wir solche Momente, in denen uns die Arbeit, die wir 
tun, tiefer berührt, so daß wir •Danke" sagen müssen, ähnlich wie 
Paulus mitten in seinem Brief gelegentlich eine •Doxologie" einfügt, 
einen Lobpreis auf den, von dem er schreibt (vgl. Rom 9,5; 11,36)? Wer 
in der Verkündigung steht, sieht gewiß oft mit Staunen, was Gott durch 
seinen Dienst bewirkt. 

Und wenn wir uns Gott im Gebet direkt zuwenden, gibt er dann keine 
Antwort? Gewiß muß mancher lange warten, aber gibt es nicht für jeden 
die Momente der Ruhe und Sicherheit, des selbstverständlichen Glau- 
bens und der Geborgenheit in seiner Güte und Macht? Oder sind wir zu 
verkopft und verkrampft, daß das Wasser des Lebens in uns nicht zum 
Fließen kommt und seine Zuwendung nicht Gestalt werden kann? 
Schon die Tatsache, daß wir glauben und beten können, ist doch ein 
Aufweis Seiner Nähe. Denn Glaubenserfahrung ist im Kern nichts ande- 
res, als daß in unserer Gottesbeziehung Seine Nähe und die Haltung des 
Trauens bewußt wird und Gestalt gewinnt. Und gelegentlich wird es in 
Gottesdiensten, in Gebetsgemeinschaften und im persönlichen Gebet 
zur Gewißheit: •Der Herr ist da, mitten unter uns." 

Die Ankunft des Herrn aber ist nicht auf bestimmte Zeiten beschränkt 
oder an religiöse Übungen gebunden. Er kommt häufig auch in der Be- 
gegnung von Mensch zu Mensch, so daß auf einmal ein Funke über- 
springt und beide wissen: Es ist noch ein Dritter da, sein Geist ist die 



Norbert Baumert 454 

Kraft, in der wir Gemeinschaft haben. In Familien, Freundschaften und 
verbindlichen Gemeinschaften wird es dann und wann bewußt, daß Er 
der tragende Grund dieser Gemeinschaft ist. Dann erkennen wir den 
Partner, den Bruder und die Schwester als Geschenk Gottes, als eine 
Gabe, in der zugleich Er selbst auf mich zukommt. Und wir dürfen im 
anderen Ihm begegnen (Mt 25,40), Seine Zuwendung empfangen und 
Ihm dienen. Langsam ahnen wir etwas von dem Geheimnis der Mensch- 
werdung Gottes, die sich immer noch fortsetzt in menschlicher Gemein- 
schaft. So haben die Jünger Seine Gemeinschaft erlebt und sind dann zu 
anderen Menschen gegangen, um ihnen davon zu erzählen; und sie 
kommen zurück und erzählen, was sie mit den Menschen erlebt und wie 
sie darin voll Staunen Sein Wirken wahrgenommen haben (Mk 5,19f; 
6,30; Lk 9,6.10; 10,17; Apg 11,4-18; 15,3f). Durch dieses Geben und 
Nehmen gewinnt Christus unter uns Gestalt, bis heute. Denn er formt 
seine Jünger durch seine Anwesenheit, damals und heute. 

Auf diesem Hintergrund werden dann Höhepunkte meines Lebens 
verständlich: die Krisenzeiten - in denen Er so fern schien und in denen 
Er doch an mir geformt hat, mich fähig gemacht hat zur Wahrhaftigkeit, 
zur Umkehr und zur Treue - und die Überraschungen, die viel zahlrei- 
cher sind, als wir im allgemeinen voneinander wissen; Überraschungen 
Seiner Freundschaft und Seiner Zärtlichkeit, Seiner Barmherzigkeit und 
unbegrenzten Liebe. Hat er sie uns nicht geschenkt, damit wir um so si- 
cherer in seiner Gegenwart leben, auch wenn wir sie nicht bewußt wahr- 
nehmen, und uns um so mehr auf seine tägliche Ankunft ausrichten? 
•Nicht weil ihr zahlreicher als die anderen Völker wäret, hat euch der 
Herr ins Herz geschlossen ..., sondern weil der Herr euch liebt" (Dtn 
7,7f) - deshalb •ist er zu euch gekommen": Maranatha. 




