
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Der Christ steht vor Gott 
Albertus Magnus und Martin Luther kommentieren das Magnificat1 

Wer sich die Mühe macht, die Auslegung des Magnificat (Lk 1,46-55) aus der 
Hand des großen mittelalterlichen Dominikanertheologen (um 1200-1280) mit 
der des Reformators (1483-1546) zu vergleichen2, wird überraschende Überein- 
stimmungen entdecken. Er wird auch den Unterschied erspüren: Albert geht 
eher von der Wahrheit der Heilsordnung und der Christologie aus, während Lu- 
ther durch die - für manche evangelisch-katholische Kontroverstheologie er- 
staunliche - mariologische Akzentsetzung sein eigenes Erleben stärker einbe- 
zieht. 

Unsere Zitate sind stark gekürzt, wobei die Kürzung nicht eigens angezeigt 
wird. Der meditierende Leser wird spüren, daß beide Zugänge zum biblischen 
Text gültig sind und sich in ihrem inneren Reichtum gegenseitig ergänzen. 

Der Lobpreis Gottes: •Meine Seele preist die Größe des Herrn" 

Albert der Große bringt zum Einleitungsvers scholastisch-nüchtern, aber 
biblisch verantwortet eine Aufzählung der fünffachen Weise, wie Gott gepriesen 
werden kann3. Martin Luther äußert sich recht ähnlich; aber sein Sprachstil ist 
persönlich, nicht mehr scholastisch-nüchtern. In der Hervorhebung des Wirkens 
Gottes, der allein dies getan hat, erkennt man den Reformator. 

Albertus Magnus Martin Luther 
Gott kann gepriesen werden, Es kann niemals jemand Gott loben, 
- indem man Gottes unermeßliche wenn er ihn nicht zuvor lieb hat; 
Güte im Lobgesang bzw. -gebet preist: ebenso kann niemand Gott lieben, 
•Ich will den Namen Gottes rühmen wenn Gott ihm nicht aufs liebevollste 
im Lied, ... ihn preisen" (Ps 69,31); und allerbeste bekannt wird. Durch 
•Lobe den Herrn, meine Seele!" (Ps nichts aber kann er so bekannt werden 
103,1) als durch seine Werke, die an uns ge- 
- durch seine Werke: •Wer ergründet offenbart, gefühlt und erfahren wer- 
Gottes große Taten?" (Sir 18,4) den. 
-durch den Fortschritt in der Tugend: Der aber liebt und lobt Gott allein 
•Darauf warte und hoffe ich, daß... und recht, der ihn nur darum lobt, daß 
Christus - wie immer, so auch jetzt - er (Gott) gut ist, und der nichts weiter 
durch meinen Leib verherrlicht wird, als seine bloße Gütigkeit ansieht und 
ob ich lebe oder sterbe." (Phil 1,20) nur in ihr seine Lust und Freude hat. 
- durch die Vermehrung der Zahl der Nunmehr kommt sie dazu, auch seine 



Einübung und Weisung 

Kinder Gottes: •Der Herr wird Zion 
mit Recht und Gerechtigkeit erfüllen." 
(Jes 33,5) •Verherrlicht mit mir den 
Herrn, laßt uns gemeinsam seinen Na- 
men rühmen!" (Ps 34,4) 
- durch Gottes wunderbare Taten, ins- 
besondere durch das Geheimnis der 
Menschwerdung des Sohnes Gottes. 

461 

Werke und Güter zu loben. Maria hebt 
wiederum zuerst bei sich selbst an und 
singt, was Gott (an) ihr getan hat. Da- 
mit lehrt sie uns das Erste: Ein jeder 
soll auf das acht haben, was Gott in/ 
mit ihm wirkt, mehr als auf alle Werke, 
die er mit andern tut. Das Zweite, was 
Maria lehrt, ist: Ein jeder soll der erste 
sein wollen in Gottes Lob und soll 
Gottes Werke, die in ihm geschehen 
sind, bekanntmachen und danach 
auch Gott in den Werken anderer lo- 
ben. 
Was meinst du, kann ihr Lieberes be- 
gegnen, als wenn du auf solche Weise 
durch sie zu Gott kommst und an ihr 
lernst, auf Gott zu trauen und zu hof- 
fen im Leben oder Sterben? Sie will 
nicht, daß du zu ihr, sondern durch sie 
zu Gott kommst. 

Die Freude aus Gott: • Und mein Geist jubelt über Gott, meinen Retter" 

Albert der Große und Martin Luther nehmen diesen Vers zum Anlaß, über die 
christliche Freude4 zu sprechen. Luther stellt wieder Gottes Allein-Macht heraus 
und hebt das Erfahrungsmoment hervor, während Albert den Vers christolo- 
gisch (Retter = Heiland) deutet. 

In Freude nämlich wird dieses Lied 
gesungen und mit Jubel des Geistes 
vorgetragen, wie bereits der Apostel 
Paulus geschrieben hatte: •Singt und 
jubelt aus vollem Herzen zum Lob des 
Herrn!" (Eph 5,19b) Die Art des Lob- 
gesanges aber ist Jubel verbunden mit 
Jauchzen, wenn die (innere) Freude 
des Herzens ihren Ausdruck findet 
auch im körperlichen Bereich. Ganz 
offensichtlich strahlt der Jubel des 
Geistes auch auf den Leib aus. •Juble 
laut, Tochter Sion! Jauchze, Tochter 
Jerusalem!" (Sach 9,9) ... Und was 
frohlockt? •Mein Geist", spricht Ma- 
ria. Dieser Geist jubelt auch mit 
Recht, wenn er den aufnimmt, der das 

Denn es ist kein Menschenwerk, Gott 
mit Freuden (zu) loben! Es ist mehr 
ein fröhliches Erleiden und allein ein 
Gotteswerk, das sich mit Worten nicht 
lehren, sondern nur durch eigene Er- 
fahrung kennenlernen läßt. Darum 
sagt David: •Schmecket und sehet, 
wie freundlich der Herr ist; wohl dem, 
der ihm trauet." (Ps 34,9) An die erste 
Stelle setzt David das Schmecken, 
dann (erst) das Sehen, deshalb, weil 
sich's nicht erkennen läßt, ohne eigene 
Erfahrung und Empfindung. Zu dieser 
kommt jedoch niemand, der nicht 
Gott mit ganzem Herzen vertraut, 
wenn er in der Tiefe und Not ist. 
Denn wo es dahin kommt, daß Gott 



Einübung und Weisung 462 

•Ebenbild des unsichtbaren Gottes 
ist", wie der Apostel Paulus schreibt 
(vgl. Kol 1,15a). Und der Prophet Je- 
saja hatte bereits verkündet: •Von 
Herzen will ich mich freuen über den 
Herrn. Meine Seele soll jubeln über 
meinen Gott." (61,10a) •In Gott", sagt 
Maria, •meinem Heiland", als wenn 
sie sagen wollte: •In Gott, meinem Je- 
sus"; denn •Jesus" wird mit •Erlöser" 
oder •Heiland" übersetzt. Er selbst 
nämlich ist es, der das Abbild Gottes 
durch seine Erlösung von den Sünden 
heilt. 

sein Angesicht jemand zuwendet, um 
ihn anzusehen, da ist lauter Gnade 
und Seligkeit (vgl. Gen 4,4f: Abel und 
Kain). 
Maria sieht sich als Gottesmutter über 
alle Menschen hinausgehoben und 
bleibt doch so einfältig und gelassen 
dabei. Dies Herz Marias steht fest und 
gleich zu aller Zeit: Sie läßt Gott wir- 
ken nach seinem Willen und nimmt 
nicht mehr daraus als einen guten 
Trost, Freude und Zuversicht in Gott. 
So sollten wir es auch machen; das 
wäre ein rechtes Magnifikat gesungen! 

Die Demut vor Gott: •Denn auf die Niedrigkeit (humilitas) seiner Magd hat er ge- 
schaut" 

In der Grunderfahrung des menschlichen Angewiesenseins treffen sich beide 
Kommentatoren. Albert aber denkt und erfährt heilsgeschichtlich, Luther aus 
existentieller Betroffenheit. 

Merke, daß •schauen auf (respicere) 
bedeutet, den Blick zurückführen auf 
etwas, das später verlassen wurde. Die 
Menschheit wurde nämlich nach der 
Vertreibung Adams aus dem Paradies 
den Blicken Gottes entzogen. Jetzt 
aber, durch die Demut der allerselig- 
sten Jungfrau, lenkte Gott seinen 
Blick auf die Menschheit zurück. 
Durch seine Barmherzigkeit nämlich 
wandte Gott uns zunächst sein Antlitz 
wieder zu. Durch seine Gnade be- 
wirkte er, daß wir (wieder) wert wur- 
den, angeschaut zu werden. Durch 
sein Wohlwollen richtete er seine Au- 
gen auf uns, um sie nicht mehr abzu- 
wenden. Durch die Fürsprache Ma- 
riens aber läßt er seine Blicke nicht 
mehr von uns los. 
Demut (humilitas) aber kommt von 
,Erdboden' (humus), wenn sich näm- 
lich jemand tief zu Boden wirft. Nach 
einem alten Spruch des Bischofs Ma- 

So ist •humilitas" nichts anderes als 
ein Wesen oder Zustand, bei dem man 
verachtet, unansehnlich und niedrig 
ist, wie es die armen, kranken, hungri- 
gen, durstigen, gefangenen, leidenden 
und sterbenden Menschen sind. Got- 
tes Augen sehen nur in die Tiefe, Men- 
schenaugen dagegen nur in die Höhe, 
d. h. nach dem, was ansehnlich, glei- 
ßend und prunkhaft ist. Wo aber er- 
fahren wird, wie er ein solcher Gott 
ist, der in die Tiefe sieht und nur den 
Armen, Verachteten, Elenden, Jam- 
mervollen, Verlassenen hilft und de- 
nen, die gar nichts sind5, da wird er ei- 
nem so herzlich lieb, da geht das Herz 
über vor Freude, hüpft und springt vor 
großem Wohlgefallen, das es in Gott 
bekommen hat. Und da ist der Hl. 
Geist, denn er hat solch überschweng- 
liche Kenntnis und Lust in einem 
Augenblick der Erfahrung gelehrt7. 
Maria rühmt sich nicht ihrer Würdig- 



Einübung und Weisung 

lachias •verachtet der Demütige dann 
die Welt (d.h. er schätzt sie gering 
ein), verachtet aber niemanden. Er 
verachtet sich selbst und achtet es ge- 
ring, wenn er selbst verachtet wird"6. 

463 

keit noch ihrer Unwürdigkeit, sondern 
allein des Ansehens Gottes, das so 
übergütig und übergnädig ist. Sie hat 
sich weder ihrer Jungfrauschaft noch 
ihrer Demut gerühmt, sondern einzig 
des gnädigen, göttlichen Ansehens. 
Darum liegt die Betonung nicht auf 
dem Wörtlein ,humilitatem', sondern 
auf dem Wörtlein ,respexit' (= er hat 
geschaut auf [respicere]). Denn ihre 
Nichtigkeit ist nicht zu loben, sondern 
Gottes Ansehen. 

Die Macht Gottes: •Denn der Mächtige hat Großes an mir getan" 

Die Christozentrik kommt bei Albertus Magnus stärker zum Ausdruck als bei 
Martin Luther, der den Blick mehr auf Marias Haltung vor Gott und damit auf 
die eigene Betroffenheit wendet. 

Worin besteht dieses Gewaltige, das 
Gott seiner demütigen Magd erwiesen 
hat? Großes durch die Fülle der 
Gnade, Größeres durch den Dienst der 
Engel, das Größte aber durch die 
Wunder(taten) seiner göttlichen 
Macht. Die Größe der Gnadenfülle 
zeigte Gott durch die Heiligung (Ma- 
riens) im Mutterschoße, durch die 
Vollendung ihres Lebens in der Tu- 
gendfülle, durch ihre Ganzhingabe in 
ihrer Jungfräulichkeit und, was das 
Allergrößte ist: durch die Unerforsch- 
lichkeit ihrer Demut. Großes und 
noch Größeres also hat der Herr Ma- 
ria erwiesen. Das Größte aber hat er 
durch sich selbst bewirkt durch die 
,Herabkunft des göttlichen Geistes' 
(vgl. Lk 1,35): nämlich die Menschwer- 
dung seines Sohnes! Daher konnte der 
hl. Augustinus nicht aufhören zu stau- 
nen über das wunderbare Geschehen 
in jenen Tagen, da er über die Uner- 
gründlichkeit des göttlichen Plans 
(Ratschlusses) zur Erlösung des Men- 
schengeschlechtes nachdachte8. 

Oh, das ist eine große Kühnheit von 
einem solch jungen, kleinen 
Mägdlein: Es getraut sich, mit einem 
Wort alle Mächtigen schwach, alle 
Großes Leistenden kraftlos, alle Wei- 
sen zu Narren, alle Berühmten zu- 
schanden zu machen und allein dem 
einigen Gott alle Macht, Tat, Weisheit 
und Ruhm zuzuschreiben. Denn das 
Wörtlein •der da mächtig ist" heißt so- 
viel wie: Es ist niemand, der etwas tue, 
sondern Gott allein wirkt, wie S. 
Paulus (Eph 1,11) sagt, alle Dinge in 
allen Dingen, und aller Kreaturen 
Werke sind Gottes Werke. In diesem 
Sinn sprechen wir auch im Glaubens- 
bekenntnis: •Ich glaube an Gott Va- 
ter, den Allmächtigen." Allmächtig ist 
er, so daß in allen und durch alle und 
über allen nichts wirkt als allein seine 
Macht. Denn das Wörtlein •mächtig" 
soll hier nicht eine still ruhende Macht 
bedeuten, sondern eine wirkende 
Macht und stetige Tätigkeit, die unab- 
lässig im Schwange geht und wirkt. 



Einübung und Weisung 464 

Die Heiligkeit Gottes: •Undsein Name ist heilig" 

Wiederum ist der Blick Alberts des Großen stärker auf die Menschwerdung Got- 
tes gerichtet, während Martin Luther Gottes Heiligkeit in reformatorischer Ak- 
zentsetzung (allein Gott) preist. 

Einen Namen erhält man nach seinem 
Wesen oder durch Bezeichnung. Hier 
handelt es sich um den Namen, der 
Gott beigelegt, durch den er verherr- 
licht und geheiligt wird. Von der Beile- 
gung spricht der Prophet Jeremias: 
•Du bist doch in unserer Mitte, Herr, 
und dein Name ist über uns ausgeru- 
fen." (14,9b) Von der Verherrlichung 
Seines Namens läßt der Evangelist Jo- 
hannes Christus sprechen: •Vater, ver- 
herrliche deinen Namen!" (12,28) 
Und geheiligt wird der Name Gottes, 
wenn er lauter und ohne irdische Ge- 
sinnung angerufen wird, wie es im 
Evangelium heißt: •Dein Name werde 
geheiligt!" (Mt 6,9) Und so geschah es 
auch bei der allerseligsten Jungfrau, 
aus welcher nur das Göttliche strahlte. 
Durch diesen in Maria geheiligten Na- 
men (Gottes) wurde das bewirkt, was 
Großes ihr erwiesen hat, der mächtig 
ist. 

•Heilig" heißt, was abgesondert, Gott 
gehörig ist, was man nicht berühren 
und beflecken, sondern in Ehren hal- 
ten soll. 
•Name" dagegen heißt ein guter Ruf, 
Ruhm, Lob und Ehre. So soll jeder- 
mann sich fernhalten von dem Namen 
Gottes, soll ihn nicht antasten, sich 
ihn nicht aneignen. Nein, wie die 
Werke allein Gottes Sache sind, so soll 
auch ihm allein der Name (vorbehal- 
ten) bleiben, und alle, die so seinen 
Namen heiligen und sich der Ehre 
und des Ruhmes entäußern, die halten 
ihn recht in Ehren. Darum werden sie 
dadurch auch geheiligt. D.h. wenn 
Gottes Name von uns geheiligt ist und 
wir uns kein Werk, keinen Ruhm, kein 
eigenes Wohlgefallen darin anmaßen, 
dann ist er recht geehrt. Dann kommt 
er mit uns in Berührung und heiligt 
(auch) uns. 
•O Herr Gott, das Werk ist dein, das 
da gelobt und gerühmt wird; laß auch 
den Namen *ta'«sein! Nicht ich, Herr, 
sondern du hast dies getan, der du in 
deiner Macht alle Dinge tust, und hei- 
lig ist dein Name." 

Die Barmherzigkeit Gottes: •Er erbarmt sich von Geschlecht zu Geschlecht über 
alle, die ihn fürchten " 

Es zeigt sich deutlich, daß der scholastische Ansatz bei Albert dem Großen 
sprachlich hinter der Diktion Luthers zurückbleibt; aber vielleicht führt er den- 
noch durch seine klare Aussage sicherer in die Mitte des Christentums. 

Die Barmherzigkeit Gottes ist groß, 
beständig, reichlich, mild und ange- 
messen (rücksichtsvoll). - Groß ist sie, 

Sieh, das ist das erste Werk Gottes, 
daß er barmherzig ist gegen alle, die 
ihre Meinung, ihr Recht, ihre Weisheit 



Einübung und Weisung 465 

weil sie vieles vergibt, wie es im Psalm 
51,3 heißt: •Gott, sei mir gnädig nach 
deiner Huld, tilge meine Frevel nach 
deinem reichen Erbarmen!" Beständig 
ist sie, weil sie niemals aufhört9. Gott 
läßt die Seinen nicht im Stich. Großzü- 
gig aber ist sie, weil Gott vielen und 
vieles vergibt. Und darum wird sie 
auch reichlich genannt, weil Gott reich 
ist an Erbarmen für alle, die ihn anru- 
fen. Mild ist Gottes Barmherzigkeit, 
weil er gütig verzeiht ohne Unmut, 
d. h. ohne jemandem einen Vorwurf 
zu machen. 
Rücksichtsvoll (angemessen) aber ist 
sie, weil Gott in seiner väterlichen 
Güte mit Prüfungen die Menschen auf 
den rechten Weg weist, damit er nicht 
gezwungen ist, beim letzten Gericht 
mit dem Schwert als Richter dreinzu- 
schlagen. 

und was geistliche Güter sind, gerne 
entbehren und aus freiem Willen arm 
im Geiste bleiben. Das sind die rech- 
ten Gottesfürchtigen, und sie dünken 
sich keiner Sache würdig, so geringfü- 
gig sie auch sein mag; sie stehen gern 
vor Gott und der Welt nackt und bloß 
da; was sie aber an Gütern haben, be- 
trachten sie als etwas, das ihnen nur 
aus lauter Gnade ohne jedes Verdienst 
gegeben wurde, und benützen es mit 
Lob, Dank und Furcht wie fremde Gü- 
ter; sie suchen nicht ihren eigenen 
Willen, Lust, Lob oder Ehre, sondern 
allein die Gottes, dem sie gehören. 
Und Maria macht deutlich, wieviel lie- 
ber Gott solche Barmherzigkeit, sein 
edelstes Werk, erzeige als das Gegen- 
stück, die Strenge, indem sie sagt, es 
•währe dieses Werk unaufhörlich von 
Kind zu Kind bei den Gottesfürchti- 
gen". 

Albertus Magnus beschließt seinen Kommentar zum Magnificat mit sachlichen 
Sätzen der Hoffnung, Martin Luther mit einem kurzen Gebet. 

•Auf ewig", das bedeutet: bis in die 
Ewigkeit, weil die Ewigkeit das Ende 
dieser zeitlichen Welt bedeutet. Es 
gibt nämlich kein Ende der Barmher- 
zigkeit Gottes, solange unser Elend 
andauert. In der zukünftigen Welt 
aber hat alle Not ein Ende. Und des- 
halb währet Gottes Barmherzigkeit bis 
zu jenem Zeitpunkt, d. h. bis ans Ende 
der Welt10. 

Damit lassen wir's diesmal bewenden 
und bitten Gott um ein rechtes Ver- 
ständnis dieses Magnifikat, daß es 
nicht allein leuchte und rede, sondern 
brenne und lebe in Leib und Seele. 
Das verleihe uns Christus durch die 
Fürbitte und den Willen seiner lieben 
Mutter Maria. Amen.11 

Johannes Schöpfer, Bonn 

1 Das Magnificat kommt in der Liturgie außer am Schluß der täglichen Vesper auch in der 
Eucharistiefeier als 1. Zwischengesang am 3. Adventssonntag im Lesejahr B vor. Es geht in 
seinem Ursprung auf das Danklied der Hanna im AT zurück (vgl. 1 Sam 2,1-10). 
2 Albertus Magnus, Opera Omnia, tont. 22: Enarrationes in primam partem Evang. Lucae 
(I-IX), ed. A. Borgnet, Paris 1894, 123-147 (in der Kölner Ausgabe noch nicht erschie- 
nen); Martin Luther, Das Magnifikat (Calwer Luther-Ausgabe, Bd. 9), hrsg. von M. Metz- 



Einübung und Weisung 466 

ger, Gütersloh2 1979, 23-100. - Zum Unterschied zwischen der traditionellen mittelalterli- 
chen Schriftauslegung und derjenigen Martin Luthers vgl. Hayo Gerdes, Luthers und Ger- 
sons Auslegung des Magnificat, in: 450 Jahre lutherische Reformation 1517-1967. Festschrift 
für Franz Lau zum 60. Geburtstag, Göttingen 1967, 99-115. 
3 Schon der hl. Benedikt schreibt im 57. Kapitel seiner Regel entsprechend 1 Petr 4,11, 
daß •in allem Gott verherrlicht werden soll" (vgl. CSEL 75,21977, 146, sent. 9). 
4 Bereits in seiner Frühschrift De natura boni (Vom Wesen des Guten) hatte Albertus Mag- 
nus geschrieben: •Freude herrscht nämlich im Reiche Gottes, welche wir hier bereits er- 
fahren, damit wir uns inniger nach dem Ewigen sehnen und unsere irdische Pilgerschaft 
geduldiger ertragen." (vgl. in der Kölner Ausgabe Bd. 25/1, 63, v. 57-62) 
5 Vgl. Spr 3,34; Jak 4,6: 1 Petr 5,5: •Gott tritt den Stolzen entgegen, den Demütigen aber 
schenkt er seine Gnade." (Vom hl. Augustinus oft in seinen Bekenntnissen zitiert.) 
6 Vgl. 1 Thess 1,6: •... mit der Freude, die (nur) der Hl. Geist schenkt. 
7 Vgl. Fabricius, Bibliotheca Latina mediae et infimae aetatisW, 9-11; H. Walther, Carmina 
medii aevi Latina I, 970 nr. 18.592 und II, 5;95 nr. 30.154; Migne, PL 171, 1437 A (= Hil- 
debert Cenoman, Var. 4, V); E. R. Curtius, Europ. Lit., München »1978, 500. Selbst Goethe 
ist dieser (Merk-)Vers bekannt gewesen. Er hat ihn aufgeschrieben in seiner Italien. Reise 
unter dem Datum des 26. Mai 1787 in Neapel und fügte hinzu: •Die (beiden) ersten 
Punkte bildet sich ein Hypochondrist wohl manchmal ein erfüllen zu können, um aber 
sich zum Dritten (hier: Letzten) zu bequemen, müßte man auf dem Wege sein, ein Heiliger 
zu werden." 
8 Augustinus, Confessiones IX, 6 Nr. 14 (= PL 32, 769; CSEL 33,208, 1-3); vgl. auch Al- 
bertus Magnus, Super Ethica 1. 10 Lectio 16 (in der Kölner Ausgabe tom. 14, p. 774 v. 
77-78). - An anderer Stelle (zu Lk 1,51) schreibt Albertus Magnus über die Macht Gottes 
folgendes: •Dies alles wird ausgesagt vom starken Arm Gottes, der uns umbildet (format) 
zur Ähnlichkeit mit Gott; der alle Feinde besiegt, der die Seinen erlöst (aus der Knecht- 
schaft der Sünde), die Befreiten beschützt, die Beschützten aber (um sich) versammelt und 
trägt; die er trägt, aber auch leitet und führt, und die er geführt hat, (schließlich) umarmt. 
Ja, mit (seinen) beiden Armen umfängt Gott diejenigen, die er liebt. - Gott wirkt nämlich 
große und unerforschliche Wunder ohne Zahl. Darum erzittert das kleine menschliche 
Herz, wenn es solches wahrnimmt, und fürchtet sich gar sehr; ja der Herzschlag stockt 
ihm, wenn der Mensch über die Größe Gottes nachdenkt." - •Wer jedoch Gott sucht, der 
braucht gar nicht weit zu gehen. Wenn er sich nämlich nur von der Liebe leiten läßt, mit 
welcher er Gott und seinen Nächsten liebt, (so kann er sicher sein,) daß er Gott dann nicht 
nur finden, sondern auch besitzen wird", schreibt Albert im Anschluß an ähnliche Ausfüh- 
rungen bei Augustinus (vgl. Über die hl. Dreifaltigkeit 8. Buch, 7. Kap. Nr. 11 und 8. Kap. 
Nr. 12 = Migne, PL 42, 957-9; CC 50, 285-9) in seinem letzten Werk, der Summa theolo- 
giae, pars I, tr. 8 q. 36 c. (m.) 3 (vgl. in der Kölner Ausgabe tom. 34/1, 282 v. 56-9). 
9 Andernorts im gleichen Kommentar (zu Lk 11,7) schreibt Albertus Magnus: •Es ist näm- 
lich eine Zeit der Mühsal, solange wir leben und gesund und kräftig sind. Doch danach 
steht (für) uns offen die Tür (zum Eintritt ins Reich) der göttlichen Barmherzigkeit und 
Liebe." 
10 Vgl. dazu auch die Übersetzung Martin Bubers zum 117. Psalm: •Preiset, alle Welt- 
stämme Ihn, rühmt Ihn, all ihr Nationen! Denn gewaltig ist über uns seine Huld, Seine 
Treue währt in Weltzeit, Preiset oh Ihn!" - In der Regel des hl. Benedikt lautet der letzte 
Satz des 4. Kapitels (•Über die guten Werke"): •An der Barmherzigkeit Gottes nie irgend- 
welche Zweifel hegen!" (Vgl. CSEL 75,21977, 37, sent. 74) - Von dem Theologen Herman 
Schell sind folgende Sätze überliefert: •Der Pfingsttag kennt keinen Abend, denn seine 
Sonne, die Liebe, kennt keinen Untergang. Die Liebe hört nimmer auf (vgl. 1 Kor 13,8a). 
Sie macht ihre Boten zu Sturmwinden und ihre Diener zu Feuerflammen" (vgl. Ps 104,4). 
(zit. nach P. Wust, Briefe an Freunde, Münster 1955, 71) 
" •...die Auslegung des Magnifikat (durch Martin Luther), von der Leo X., ohne den Na- 
men des Verfassers zu wissen, sagte: ,Selig (sind) die Hände, die dies geschrieben!'" 
(Heinz Flügel, Katholisierender Protestantismus?, in: Hochland42 (1949/50) 190) 




