EINUBUNG UND WEISUNG

Der Christ steht vor Gott

Albertus Magnus und Martin Luther kommentieren das Magnificat!

Wer sich die Miihe macht, die Auslegung des Magnificat (Lk 1,46-55) aus der
Hand des groBen mittelalterlichen Dominikanertheologen (um 1200-1280) mit
der des Reformators (1483-1546) zu vergleichen?, wird iiberraschende Uberein-
stimmungen entdecken. Er wird auch den Unterschied erspiiren: Albert geht
eher von der Wahrheit der Heilsordnung und der Christologie aus, wihrend Lu-
ther durch die - fiir manche evangelisch-katholische Kontroverstheologie er-
staunliche -~ mariologische Akzentsetzung sein eigenes Erleben stirker einbe-
zieht.

Unsere Zitate sind stark gekiirzt, wobei die Kiirzung nicht eigens angezeigt
wird. Der meditierende Leser wird spiiren, daB beide Zugiinge zum biblischen
Text giiltig sind und sich in ihrem inneren Reichtum gegenseitig ergiinzen.

Der Lobpreis Gottes: ,, Meine Seele preist die Grifie des Herrn“

Albert der GroBe bringt zum Einleitungsvers scholastisch-niichtern, aber
biblisch verantwortet eine Aufzdhlung der fiinffachen Weise, wie Gott gepriesen
werden kann®. Martin Luther duBlert sich recht dhnlich; aber sein Sprachstil ist
personlich, nicht mehr scholastisch-niichtern. In der Hervorhebung des Wirkens

Gottes, der allein dies getan hat, erkennt man den Reformator.

Albertus Magnus

Gott kann gepriesen werden,

- indem man Gottes unermeBliche
Giite im Lobgesang bzw. -gebet preist:
»Ich will den Namen Gottes riihmen
im Lied, ... ihn preisen” (Ps 69,31);
»Lobe den Herrn, meine Seele!* (Ps
103,1)

— durch seine Werke: ,,Wer ergriindet
Gottes grofle Taten? (Sir 18,4)

— durch den Fortschritt in der Tugend:
,»Darauf warte und hoffe ich, daf3...
Christus - wie immer, so auch jetzt -
durch meinen Leib verherrlicht wird,
ob ich lebe oder sterbe.« (Phil 1,20)

- durch die Vermehrung der Zahl der

Martin Luther

Es kann niemals jemand Gott loben,
wenn er ihn nicht zuvor lieb hat;
ebenso kann niemand Gott lieben,
wenn Gott ihm nicht aufs liebevollste
und allerbeste bekannt wird. Durch
nichts aber kann er so bekannt werden
als durch seine Werke, die an uns ge-
offenbart, gefithlt und erfahren wer-
den.

Der aber liebt und lobt Gott allein
und recht, der ihn nur darum lobt, daf3
er (Gott) gut ist, und der nichts weiter
als seine blofle Giitigkeit ansieht und
nur in ihr seine Lust und Freude hat.
Nunmehr kommt sie dazu, auch seine



Einiibung und Weisung

Kinder Gottes: ,,Der Herr wird Zion
mit Recht und Gerechtigkeit erfiillen.*
(Jes 33,5) ,,Verherrlicht mit mir den
Herrn, 1laBt uns gemeinsam seinen Na-
men rithmen!* (Ps 34,4)

— durch Gottes wunderbare Taten, ins-
besondere durch das Geheimnis der
Menschwerdung des Sohnes Gottes.

461

Werke und Giiter zu loben. Maria hebt
wiederum zuerst bei sich selbst an und
singt, was Gott (an) ihr getan hat. Da-
mit lehrt sie uns das Erste: Ein jeder
soll auf das acht haben, was Gott in/
mit ihm wirkt, mehr als auf alle Werke,
die er mit andern tut. Das Zweite, was
Maria lehrt, ist: Ein jeder soll der erste
sein wollen in Gottes Lob und soll
Gottes Werke, die in ihm geschehen
sind, bekanntmachen und danach
auch Gott in den Werken anderer lo-
ben.

Was meinst du, kann ihr Lieberes be-
gegnen, als wenn du auf solche Weise
durch sie zu Gott kommst und an ihr
lernst, auf Gott zu trauen und zu hof-
fen im Leben oder Sterben? Sie will
nicht, daB du zu iAr, sondern durch sie
zu Gott kommst.

Die Freude aus Gott: ,, Und mein Geist jubelt iiber Gott, meinen Retter”

Albert der Gro8e und Martin Luther nehmen diesen Vers zum AnlaB, iiber die
christliche Freude* zu sprechen. Luther stellt wieder Gottes Allein-Macht heraus
und hebt das Erfahrungsmoment hervor, wihrend Albert den Vers christolo-

gisch (Retter = Heiland) deutet.

In Freude nidmlich wird dieses Lied
gesungen und mit Jubel des Geistes
vorgetragen, wie bereits der Apostel
Paulus geschrieben hatte: ,,Singt und
jubelt aus vollem Herzen zum Lob des
Herrn!“ (Eph 5,19b) Die Art des Lob-
gesanges aber ist Jubel verbunden mit
Jauchzen, wenn die (innere) Freude
des Herzens ihren Ausdruck findet
auch im kérperlichen Bereich. Ganz
offensichtlich strahlt der Jubel des
Geistes auch auf den Leib aus. ,,Juble
laut, Tochter Sion! Jauchze, Tochter
Jerusalem!* (Sach 9,9) ... Und was
frohlockt? ,,Mein Geist®, spricht Ma-
ria. Dieser Geist jubelt auch mit
Recht, wenn er den aufnimmt, der das

Denn es ist kein Menschenwerk, Gott
mit Freuden (zu) loben! Es ist mehr
ein fréhliches Erleiden und allein ein
Gotteswerk, das sich mit Worten nicht
lehren, sondern nur durch eigene Er-
fahrung kennenlernen 148t. Darum
sagt David: ,,Schmecket und sehet,
wie freundlich der Herr ist; wohl dem,
der ihm trauet.“ (Ps 34,9) An die erste
Stelle setzt David das Schmecken,
dann (erst) das Sehen, deshalb, weil
sich’s nicht erkennen l48t, ohne eigene
Erfahrung und Empfindung. Zu dieser
kommt jedoch niemand, der nicht
Gott mit ganzem Herzen vertraut,
wenn er in der Tiefe und Not ist.
Denn wo es dahin kommt, daBl Gott



Einiibung und Weisung

»Ebenbild des unsichtbaren Gottes
ist“, wie der Apostel Paulus schreibt
(vgl. Kol 1,15a). Und der Prophet Je-
saja hatte bereits verkiindet: ,,Von
Herzen will ich mich freuen iiber den
Herrn. Meine Seele soll jubeln iiber
meinen Gott.* (61,10a) ,,In Gott“, sagt
Maria, ,,meinem Heiland“, als wenn
sie sagen wollte: ,,In Gott, meinem Je-
sus“; denn ,,Jesus* wird mit , Erloser”
oder ,Heiland* iibersetzt. Er selbst
niamlich ist es, der das Abbild Gottes
durch seine Erlésung von den Siinden
heilt.

462

sein Angesicht jemand zuwendet, um
ihn anzusehen, da ist lauter Gnade
und Seligkeit (vgl. Gen 4,4f: Abel und
Kain).

Maria sieht sich als Gottesmutter iiber
alle Menschen hinausgehoben und
bleibt doch so einfiltig und gelassen
dabei. Dies Herz Marias steht fest und
gleich zu aller Zeit: Sie 1aBt Gott wir-
ken nach seinem Willen und nimmt
nicht mehr daraus als einen guten
Trost, Freude und Zuversicht in Gott.
So sollten wir es auch machen; das
wire ein rechtes Magnifikat gesungen!

Die Demut vor Gott: , Denn auf die Niedrigkeit (humilitas) seiner Magd hat er ge-

schaut”

In der Grunderfahrung des menschlichen Angewiesenseins treffen sich beide
Kommentatoren. Albert aber denkt und erfihrt heilsgeschichtlich, Luther aus

existentieller Betroffenheit.

Merke, daB ,schauen auf* (respicere)
bedeutet, den Blick zuriickfiihren auf
etwas, das spiter verlassen wurde. Die
Menschheit wurde ndmlich nach der
Vertreibung Adams aus dem Paradies
den Blicken Gottes entzogen. Jetzt
aber, durch die Demut der allerselig-
sten Jungfrau, lenkte Gott seinen
Blick auf die Menschheit zuriick.
Durch seine Barmherzigkeit nimlich
wandte Gott uns zunéchst sein Antlitz
wieder zu. Durch seine Gnade be-
wirkte er, daB wir (wieder) wert wur-
den, angeschaut zu werden. Durch
sein Wohlwollen richtete er seine Au-
gen auf uns, um sie nicht mehr abzu-
wenden. Durch die Fiirsprache Ma-
riens aber 148t er seine Blicke nicht
mehr von uns los.

Demut (humilitas) aber kommt von
,Erdboden‘ (humus), wenn sich ndm-
lich jemand tief zu Boden wirft. Nach
einem alten Spruch des Bischofs Ma-

So ist ,,humilitas* nichts anderes als
ein Wesen oder Zustand, bei dem man
verachtet, unansehnlich und niedrig
ist, wie es die armen, kranken, hungri-
gen, durstigen, gefangenen, leidenden
und sterbenden Menschen sind. Got-
tes Augen sehen nur in die Tiefe, Men-
schenaugen dagegen nur in die Hohe,
d. h. nach dem, was ansehnlich, glei-
Bend und prunkhaft ist. Wo aber er-
fahren wird, wie er ein solcher Gott
ist, der in die Tiefe sieht und nur den
Armen, Verachteten, Elenden, Jam-
mervollen, Verlassenen hilft und de-
nen, die gar nichts sind®, da wird er ei-
nem so herzlich lieb, da geht das Herz
iiber vor Freude, hiipft und springt vor
grolem Wohlgefallen, das es in Gott
bekommen hat. Und da ist der HI.
Geist, denn er hat solch iiberschweng-
liche Kenntnis und Lust in einem
Augenblick der Erfahrung gelehrt’.

Maria rithmt sich nicht ihrer Wiirdig-



Einiibung und Weisung

lachias ,,verachtet der Demiitige dann
die Welt (d.h. er schitzt sie gering
ein), verachtet aber niemanden. Er
verachtet sich selbst und achtet es ge-
ring, wenn er selbst verachtet wird*s.

463

keit noch ihrer Unwiirdigkeit, sondern
allein des Ansehens Gottes, das so
ibergiitig und iibergnidig ist. Sie hat
sich weder ihrer Jungfrauschaft noch
ihrer Demut geriihmt, sondern einzig
des gnidigen, gottlichen Ansehens.
Darum liegt die Betonung nicht auf
dem Wortlein ,humilitatem’, sondern
auf dem Wortlein ,respexit’ (= er hat
geschaut auf [respicere]). Denn ihre
Nichtigkeit ist nicht zu loben, sondern
Gottes Ansehen.

Die Macht Gottes: ,, Denn der Mdchtige hat Groffes an mir getan®

Die Christozentrik kommt bei Albertus Magnus stirker zum Ausdruck als bei
Martin Luther, der den Blick mehr auf Marias Haltung vor Gott und damit auf

die eigene Betroffenheit wendet.

Worin besteht dieses Gewaltige, das
Gott seiner demiitigen Magd erwiesen
hat? Grofles durch die Fulle der
Gnade, Groferes durch den Dienst der
Engel, das Grdfte aber durch die
Wunder(taten)  seiner  gottlichen
Macht. Die GroéBe der Gnadenfiille
zeigte Gott durch die Heiligung (Ma-
riens) im MutterschoBe, durch die
Vollendung ihres Lebens in der Tu-
gendfiille, durch ihre Ganzhingabe in
ihrer Jungfraulichkeit und, was das
AllergroBte ist: durch die Unerforsch-
lichkeit ihrer Demut. GroBes und
noch GroBeres also hat der Herr Ma-
ria erwiesen. Das Grdfite aber hat er
durch sich selbst bewirkt durch die
,Herabkunft des gottlichen Geistes®
(vgl. Lk 1,35): namlich die Menschwer-
dung seines Sohnes! Daher konnte der
hl. Augustinus nicht aufhoren zu stau-
nen iiber das wunderbare Geschehen
in jenen Tagen, da er liber die Uner-
griindlichkeit des gottlichen Plans
(Ratschlusses) zur Erlosung des Men-
schengeschlechtes nachdachte?®.

Oh, das ist eine groBe Kiithnheit von
einem  solch  jungen, kleinen
Migdlein: Es getraut sich, mit einem
Wort alle Michtigen schwach, alle
GroBes Leistenden kraftlos, alle Wei-
sen zu Narren, alle Berithmten zu-
schanden zu machen und allein dem
einigen Gott alle Macht, Tat, Weisheit
und Ruhm zuzuschreiben. Denn das
Wortlein ,,der da méchtig ist” heiBit so-
viel wie: Es ist niemand, der etwas tue,
sondern Gott allein wirkt, wie S.
Paulus (Eph 1,11) sagt, alle Dinge in
allen Dingen, und aller Kreaturen
Werke sind Gottes Werke. In diesem
Sinn sprechen wir auch im Glaubens-
bekenntnis: ,,Ich glaube an Gott Va-
ter, den Allmichtigen.“ Allméchtig ist
er, so daB in allen und durch alle und
iiber allen nichts wirkt als allein seine
Macht. Denn das Wértlein ,,michtig*
soll hier nicht eine still ruhende Macht
bedeuten, sondern eine wirkende
Macht und stetige Titigkeit, die unab-
lassig im Schwange geht und wirkt.



Einiibung und Weisung

464

Die Heiligkeit Gottes: ,, Und sein Name ist heilig*

Wiederum ist der Blick Alberts des GroBen stérker auf die Menschwerdung Got-
tes gerichtet, wihrend Martin Luther Gottes Heiligkeit in reformatorischer Ak-

zentsetzung (allein Gott) preist.

Einen Namen erhélt man nach seinem
Wesen oder durch Bezeichnung. Hier
handelt es sich um den Namen, der
Gott beigelegt, durch den er verherr-
licht und geheiligt wird. Von der Beile-
gung spricht der Prophet Jeremias:
»Du bist doch in unserer Mitte, Herr,
und dein Name ist iiber uns ausgeru-
fen.“ (14,9b) Von der Verherrlichung
Seines Namens 148t der Evangelist Jo-
hannes Christus sprechen: ,,Vater, ver-
herrliche deinen Namen!* (12,28)
Und geheiligt wird der Name Gottes,
wenn er lauter und ohne irdische Ge-
sinnung angerufen wird, wie es im
Evangelium heillt: ,,Dein Name werde
geheiligt!“ (Mt 6,9) Und so geschah es
auch bei der allerseligsten Jungfrau,
aus welcher nur das Géttliche strahlte.
Durch diesen in Maria geheiligten Na-
men (Gottes) wurde das bewirkt, was
Grofles ihr erwiesen hat, der michtig
ist.

,Heilig* heiBit, was abgesondert, Gott
gehorig ist, was man nicht beriihren
und beflecken, sondern in Ehren hal-
ten soll.

»Name* dagegen heiBt ein guter Ruf,
Ruhm, Lob und Ehre. So soll jeder-
mann sich fernhalten von dem Namen
Gottes, soll ihn nicht antasten, sich
ihn nicht aneignen. Nein, wie die
Werke allein Gottes Sache sind, so soll
auch ihm allein der Name (vorbehal-
ten) bleiben, und alle, die so seinen
Namen heiligen und sich der Ehre
und des Ruhmes entdufern, die halten
ihn recht in Ehren. Darum werden sie
dadurch auch geheiligt. D.h. wenn
Gottes Name von uns geheiligt ist und
wir uns kein Werk, keinen Ruhm, kein
eigenes Wohlgefallen darin anmafBen,
dann ist er recht geehrt. Dann kommt
er mit uns in Berithrung und heiligt
(auch) uns.

»O Herr Gott, das Werk ist dein, das
da gelobt und gerithmt wird; 1a auch
den Namen dein sein! Nicht ich, Herr,
sondern du hast dies getan, der du in
deiner Macht alle Dinge tust, und hei-
lig ist dein Name.*

Die Barmherzigkeit Gottes: ,, Er erbarmt sich von Geschlecht zu Geschlecht iiber
alle, die ihn fiirchten”

Es zeigt sich deutlich, daf3 der scholastische Ansatz bei Albert dem GroBen
sprachlich hinter der Diktion Luthers zuriickbleibt; aber vielleicht fiihrt er den-
noch durch seine klare Aussage sicherer in die Mitte des Christentums.

Sieh, das ist das erste Werk Gottes,
daB} er barmherzig ist gegen alle, die
ihre Meinung, ihr Recht, ihre Weisheit

Die Barmherzigkeit Gottes ist groB,
bestéindig, reichlich, mild und ange-
messen (riicksichtsvoll). — Grof ist sie,



Einiibung und Weisung

weil sie vieles vergibt, wie es im Psalm
51,3 heiBit: ,,Gott, sei mir gnidig nach
deiner Huld, tilge meine Frevel nach
deinem reichen Erbarmen!“ Bestdndig
ist sie, weil sie niemals aufhort®. Gott
148t die Seinen nicht im Stich. Grofzii-
gig aber ist sie, weil Gott vielen und
vieles vergibt. Und darum wird sie
auch reichlich genannt, weil Gott reich
ist an Erbarmen fiir alle, die ihn anru-
fen. Mild ist Gottes Barmherzigkeit,
weil er giitig verzeiht ohne Unmut,
d.h. ohne jemandem einen Vorwurf
Zu machen.

Riicksichtsvoll (angemessen) aber ist
sie, weil Gott in seiner viterlichen
Giite mit Priifungen die Menschen auf
den rechten Weg weist, damit er nicht
gezwungen ist, beim letzten Gericht
mit dem Schwert als Richter dreinzu-
schlagen.

465

und was geistliche Giiter sind, gerne
entbehren und aus freiem Willen arm
im Geiste bleiben. Das sind die rech-
ten Gottesfiirchtigen, und sie diinken
sich keiner Sache wiirdig, so geringfii-
gig sie auch sein mag; sie stehen gern
vor Gott und der Welt nackt und bloB
da; was sie aber an Giitern haben, be-
trachten sie als etwas, das ihnen nur
aus lauter Gnade ohne jedes Verdienst
gegeben wurde, und beniitzen es mit
Lob, Dank und Furcht wie fremde Gii-
ter; sie suchen nicht ihren eigenen
Willen, Lust, Lob oder Ehre, sondern
allein die Gottes, dem sie gehoren.
Und Maria macht deutlich, wieviel lie-
ber Gott solche Barmherzigkeit, sein
edelstes Werk, erzeige als das Gegen-
stiick, die Strenge, indem sie sagt, es
~wihre dieses Werk unaufhérlich von
Kind zu Kind bei den Gottesfiirchti-
gen®.

Albertus Magnus beschlieBt seinen Kommentar zum Magnificat mit sachlichen
Sidtzen der Hoffnung, Martin Luther mit einem kurzen Gebet.

~Auf ewig®, das bedeutet: bis in die
Ewigkeit, weil die Ewigkeit das Ende
dieser zeitlichen Welt bedeutet. Es
gibt nimlich kein Ende der Barmher-
zigkeit Gottes, solange unser Elend
andauert. In der zukinftigen Welt
aber hat alle Not ein Ende. Und des-
halb wihret Gottes Barmherzigkeit bis
Zu jenem Zeitpunkt, d. h. bis ans Ende
der Welt'e.

Damit lassen wir’s diesmal bewenden
und bitten Gott um ein rechtes Ver-
stindnis dieses Magnifikat, daB es
nicht allein leuchte und rede, sondern
brenne und lebe in Leib und Seele.
Das verleihe uns Christus durch die
Fiirbitte und den Willen seiner lieben
Mutter Maria. Amen.!!

Johannes Schépfer, Bonn

! Das Magnificat kommt in der Liturgie auBer am Schluf} der tiglichen Vesper auch in der
Eucharistiefeier als 1. Zwischengesang am 3. Adventssonntag im Lesejahr B vor. Es geht in
seinem Ursprung auf das Danklied der Hanna im AT zurick (vgl. 1 Sam 2,1-10).

2 Albertus Magnus, Opera Omnia, tom. 22: Enarrationes in primam partem Evang. Lucae
(I-1X), ed. A. Borgnet, Paris 1894, 123-147 (in der Kdlner Ausgabe noch nicht erschie-
nen); Martin Luther, Das Magnifikat (Calwer Luther-Ausgabe, Bd. 9), hrsg. von M. Metz-



Einiibung und Weisung 466

ger, Giitersloh? 1979, 23-100. — Zum Unterschied zwischen der traditionellen mittelalterli-
chen Schriftauslegung und derjenigen Martin Luthers vgl. Hayo Gerdes, Luthers und Ger-
sons Auslegung des Magnificat, in: 450 Jahre lutherische Reformation 1517-1967. Festschrift
Sfiir Franz Lau zum 60. Geburtstag, Gottingen 1967, 99-115.

3 Schon der hl. Benedikt schreibt im 57. Kapitel seiner Regel entsprechend 1 Petr 4,11,
daB .in allem Gott verherrlicht werden soll*“ (vgl. CSEL 75, 21977, 146, sent. 9).

4 Bereits in seiner Frithschrift De natura boni (Vom Wesen des Guten)hatte Albertus Mag-
nus geschrieben: ,,Freude herrscht nimlich im Reiche Gottes, welche wir hier bereits er-
fahren, damit wir uns inniger nach dem Ewigen sehnen und unsere irdische Pilgerschaft
geduldiger ertragen.“ (vgl. in der Kélner Ausgabe Bd. 25/1, 63, v. 57-62)

5 Vgl. Spr 3,34; Jak 4,6: 1 Petr 5,5: ,,Gott tritt den Stolzen entgegen, den Demiitigen aber
schenkt er seine Gnade.“ (Vom hl. Augustinus oft in seinen Bekenntnissen zitiert.)

¢ Vgl. 1 Thess 1,6: ,,... mit der Freude, die (nur) der Hl. Geist schenkt“.

7 Vgl. Fabricius, Bibliotheca Latina mediae et infimae aetatis V, 9-11; H. Walther, Carmina
medii aevi Latina 1,970 nr. 18.592 und II, 5;95 nr. 30.154; Migne, PL 171, 1437 A (= Hil-
debert Cenoman, Var.4,V); E. R. Curtius, Europ. Lit., Miinchen °1978, 500. Selbst Goethe
ist dieser (Merk-)Vers bekannt gewesen. Er hat ihn aufgeschrieben in seiner Italien. Reise
unter dem Datum des 26. Mai 1787 in Neapel und fiigte hinzu: ,Die (beiden) ersten
Punkte bildet sich ein Hypochondrist wohl manchmal ein erfiillen zu kénnen, um aber
sich zum Dritten (hier: Letzten) zu bequemen, miiBte man auf dem Wege sein, ein Heiliger
zu werden.”

8 Augustinus, Confessiones 1X, 6 Nr. 14 (= PL 32, 769; CSEL 33,208, 1-3); vgl. auch Al-
bertus Magnus, Super Ethica 1. 10 Lectio 16 (in der Kélner Ausgabe tom. 14, p. 774 v.
77-78). — An anderer Stelle (zu Lk 1,51) schreibt Albertus Magnus iiber die Macht Gottes
folgendes: ,,Dies alles wird ausgesagt vom starken Arm Gottes, der uns umbildet (format)
zur Ahnlichkeit mit Gott; der alle Feinde besiegt, der die Seinen erlost (aus der Knecht-
schaft der Siinde), die Befreiten beschiitzt, die Beschiitzten aber (um sich) versammelt und
trigt; die er tragt, aber auch leitet und fiihrt, und die er gefiihrt hat, (schlieBlich) umarmt.
Ja, mit (seinen) beiden Armen umfingt Gott diejenigen, die er liebt. — Gott wirkt nimlich
groBle und unerforschliche Wunder ohne Zahl. Darum erzittert das kleine menschliche
Herz, wenn es solches wahrnimmt, und firchtet sich gar sehr; ja der Herzschlag stockt
ihm, wenn der Mensch tiber die GroBe Gottes nachdenkt.” - ,,Wer jedoch Gott sucht, der
braucht gar nicht weit zu gehen. Wenn er sich ndmlich nur von der Liebe leiten 14B8t, mit
welcher er Gott und seinen Nichsten liebt, (so kann er sicher sein,) daB er Gott dann nicht
nur finden, sondern auch besitzen wird“, schreibt Albert im AnschluB an #hnliche Ausfiih-
rungen bei Augustinus (vgl. Uber die hl. Dreifaltigkeit 8. Buch, 7. Kap. Nr. 11 und 8. Kap.
Nr. 12 = Migne, PL 42, 957-9; CC 50, 285-9) in seinem letzten Werk, der Summa theolo-
giae, pars 1, tr. 8 q. 36 c. (m.) 3 (vgl. in der Kélner Ausgabe tom. 34/1, 282 v. 56-9).

® Andernorts im gleichen Kommentar (zu Lk 11,7) schreibt Albertus Magnus: ,,Es ist nim-
lich eine Zeit der Miihsal, solange wir leben und gesund und kriftig sind. Doch danach
steht (flir) uns offen die Tur (zum Eintritt ins Reich) der gottlichen Barmherzigkeit und
Liebe.“

10 ygl. dazu auch die Ubersetzung Martin Bubers zum 117, Psalm: ,Preiset, alle Welt-
stimme lhn, rithmt Ihn, all ihr Nationen! Denn gewaltig ist {iber uns seine Huld, Seine
Treue wihrt in Weltzeit, Preiset oh 7hn!“ - In der Regel des hl. Benedikt lautet der letzte
Satz des 4. Kapitels (,,Uber die guten Werke“): ,,An der Barmherzigkeit Gottes nie irgend-
welche Zweifel hegen!“ (Vgl. CSEL 75, 21977, 37, sent. 74) - Von dem Theologen Herman
Schell sind folgende Sitze iiberliefert: ,,Der Pfingsttag kennt keinen Abend, denn seine
Sonne, die Liebe, kennt keinen Untergang. Die Liebe hért nimmer auf (vgl. 1 Kor 13,8a).
Sie macht ihre Boten zu Sturmwinden und ihre Diener zu Feuerflammen* (vgl. Ps 104,4).
(zit. nach P. Wust, Briefe an Freunde, Miinster 1955, 71)

1t ...die Auslegung des Magnifikat (durch Martin Luther), von der Leo X., ohne den Na-
men des Verfassers zu wissen, sagte: ,Selig (sind) die Hinde, die dies geschrieben!
(Heinz Fligel, Katholisierender Protestantismus?, in: Hochland 42 (1949/50) 190)





